श्रीकृष्णाय नमः।

# श्रीमद्रह्मसूत्राणुभाष्यम्।

शुद्धाद्वेतब्रह्मवाद्निर्गुणभक्तिमार्गप्रवर्तकाचार्यचक्रचूडामणि-श्रीमद्वस्थभाचार्यचरणप्रणीतम् ।



दशदिगन्तविजयिश्रीमद्गोस्वाभिश्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीत-भाष्यप्रकाशसंपूर्णवेत्तृश्रीमद्गोस्वाभिश्रीगोपेश्वरजि-चरणप्रणीतभाष्यप्रकाशर्शिमपरिबृहितम्।

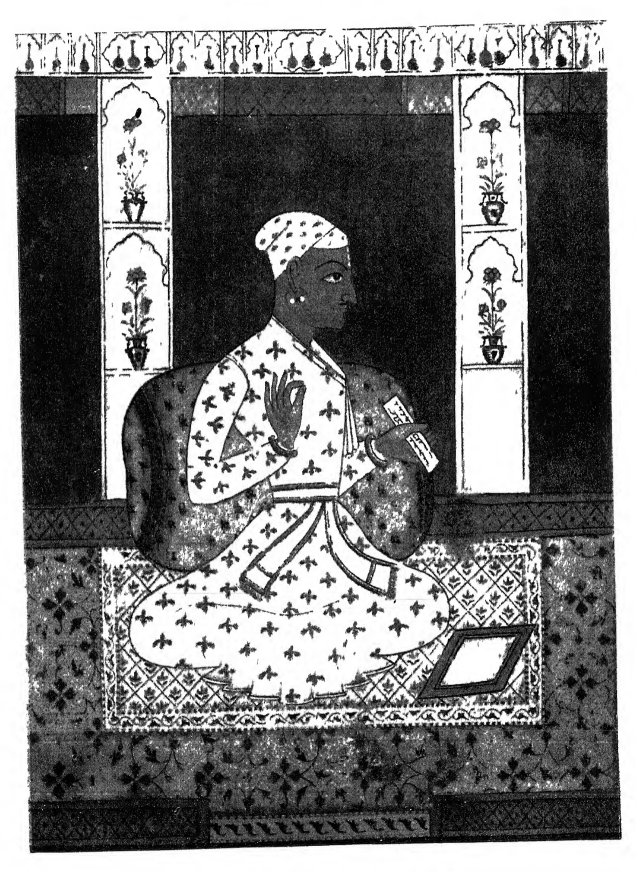
## तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ।

'भगवद्धमेपरायण सहत श्रेष्ठि गोवर्धनदास सुन्दरदास' इसस्य पृष्टिमार्गीयसस्कृतसाहित्यसमुद्धारार्थ निर्दिष्टद्रव्यसंत्रहतो 'भृगुपुरस्य मूळचन्द्र तुळसीदास तेलीवाला, वी. ए , एल्र्एल्. वी , वकील, हाइ कोर्ट' इत्यनेन सशोध्य 'निर्णयसागर' मुद्रणालये मुद्रयित्त्रा प्रकृटीकृतम् ।

शीवङभाब्दाः ४४२ सवत् १९८३.

क्षेत्रं सहिक्षयम्।

## श्रीमहोस्वामिश्रीपुरुपोत्तमचरणा



प्राकट्यं मंवत् १७२४ भाद्र-शुक्र-एकाद्शी।

### श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवल्लसाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

## श्रीमद्रहास्त्राणुभाष्यम्।

## भाष्यप्रकाश-रिश्नि-परिश्नंहितम् ।

## तृतीयोऽध्यायः ।

#### ततीयः पादः।

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोद्नाद्यविशेषात् ॥ १॥ (३-३-१.)

पूर्वपादे जडजीवधर्मनिराकरणेन गुद्धसचिदानन्दविग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरू-पितम्, इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्ते । ते चेत् एकस्मिन् वाक्य एव सर्वे

#### भाष्यप्रकाशः।

सर्वेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविकोषात्।। १।। अथ तृतीयपादं व्याचिख्यासवः सङ्गतिवोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्तः प्रस्तूयमानस्यार्थमाहुः पूर्वपादे त्यादि । उपनिपद एव ब्रह्मणि मुख्यं
प्रमाणिमिति तासां यथा वोधकता, स प्रकारः साधनाध्याये विचार्यः, अन्यथा ब्रह्मवोधामावे तिष्ठपयकम्रुपासनादिसाधनं न कर्तु ज्ञक्येत, अपराधं वा दध्यादिति, तद्ये पूर्विस्मन् पादे जङजीवधर्मनिराकरणेन तत्र प्रत्याच्यमानानां धर्माणां ब्राह्मत्वस्य ब्रह्मणो विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य च व्यवस्थापनात् प्रपश्रविरुक्षणगुद्धसिद्धनन्दविग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरुपितम्, तेनेनाद्यत्या ता ब्रह्म वोधयन्तीति
सिद्धम् । इह तु ताद्यत्रज्ञमता एव धर्मा उपासनादेरन्तरङ्गसाधनत्वात् तच्छेपतया उपसंहाराद्यथं
विचार्यन्ते । तथाच पूर्वस्थास्य च पादस्योपजीव्योपजीवक्रभावः सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वतीते पादे
उभयितङ्गाद्यधिकरणिर्वरुद्धसर्वधर्माधारब्रह्मस्वस्थिनेनोपनिपदां वोधनप्रकारावधारणे धर्मासद्भावशङ्कानिवृत्तो पुनः साधनशेपतयापि निद्धचारस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाहुः ते
चेदित्यादि । ते चेत्तथा भवेयुः, तदा तत्तदुपासने तेपामितरेतरविरुद्धानामपि 'आसीनो दूरं
ब्रजती'त्यादिवत् ब्रह्मधर्मत्वेनोपादेयतया विरोधामावात्, अथ चेद्धावनाद्यध्यं विभाव्यते,
तदापि 'स्थितं व्रजन्तमासीनं शयानं वा गुहाशय'मितिवत् कारुभेदेन पर्यायभेदेन च मावने

द्विवेदान्तप्रत्ययं चोद्नायिशेषात् ॥ १॥ इह तिति भाष्यं विवृण्वन्ति सम इह त्विति । एचेति । जडजीवगतधर्मयोगव्यवच्छेदक एवकारः । अन्तरङ्गेति । धर्ममात्रापे-क्षत्वेन स्वल्पापेक्षत्वात् । पूर्वस्वास्येति । जडजीवधर्मनिराकरणं विना सकलधर्मोपसहारो न भवे-दित्युपजीव्यो द्वितीयपादार्थः । उपजीवकस्तृतीयपादार्थः उपसहारः इति । तथेति । एकवाक्ये पठिता भवेयुः । भावनिति । स्मरण दौर्यस्थम् । पठिता इत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म पठि- पठिता भवेयुः, तदा न विचारणीया भवेयुः, विरोधाभावात्। पठिताश्च तत्तदुपास-नप्रकरणेषु, क्वचित्त एव, क्वचित् भिन्नाः। यथा वाजसनेयिनः पश्चाग्निविद्यां प्रस्तुत्य षष्टमन्यमग्निं पठन्ति। 'तस्याग्निरेवाग्नि'रिति। छन्दोगास्तु पश्चसंख्ययैवोपसंहरन्ति।

#### भाष्यप्रकाशः।

विरोधाभावान विचारणीया भवेयुः । पिठतास्तु न सर्वे एकत्र, किन्तु तत्तत्त्रकरणे क्वचित्त एव, किचित्तक्तिः। यथा पश्चामिविद्यायामस्यन्तरांशे त एव, षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामस्य प्राणास्त एव, रेतस्तक्किनमिति । एवं सत्यब्रह्मविद्यायां व्याहृतिशरीरांशे तौल्यं स्थानभेदेनाहरित्यहमित्युपनिषदोर्भेद इति । तथाच ताद्यपासनाद्यपास्यविशेषणत्वादिना ब्रह्मपदस्यानुक्तत्वात् तेषां तद्धर्माणां च ब्रह्मत्वे ब्रह्मधर्मत्वे च सन्देहाद्विचारणीयाः । पादान्ते ब्रह्मण एव सकलफलदातृत्वस्य विचारितत्वात् । पूर्वोत्तरकाण्डयोस्तु तेषु तेषु वाक्येषु तत्तत्कर्मणा तत्त्तदेवप्रीत्या तेन तेन तैस्तैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मणः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मव तैस्तै रूपैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मणः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मव तैस्तै रूपैः फलं ददातीति वक्तं विचार्यन्त इत्यर्थः । यद्यपि प्राणादिविद्या न परविद्याः, तथापि प्राणादीनां ब्रह्मत्वेनोपासनस्य वाक्यान्तरेषूक्तत्वात् तेषु च ब्रह्मशब्दस्य 'अमित्येतदक्षरसुद्रीय'मित्यत्रोद्रीय-

#### रिश्मः।

तास्त्वित । पञ्चाग्रीति । भेद् इति । विद्याभेदः । तथेत्यारभ्य पञ्चमं पठन्तीत्यन्तं भाष्यं विवृण्वन्ति स्म प्राणविद्यायामित्यादि, द्रष्टव्य इत्यन्तम् । 'प्राणविद्या वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं चे'त्यारम्य छान्दोग्ये । त एवेति । छान्दोग्योक्ता एव । रेतस्तिक्रिन्नमिति । प्राणभिन्नं 'रेतो होच्यामें 'ति पठितम् । सत्यब्रह्मेति । छान्दोग्ये 'अथ होवाच सत्ययज्ञं पौछिषं प्राचीनयोग्य कं त्वमात्मानमुपास्स इत्यादित्यमेव भगवो राजन्निति होवाच, एष वै विश्वरूप आत्मा वैश्वानर' इति । स इत्युद्दालक आरुणिः उद्दालको गोत्रतः अरुणस्यापत्यमारुणिः । सत्यं यज्ञो यस्य तं सत्ययज्ञं भत्तय-भावान्न सत्यमभिन्यक्तम् , किन्तूपासनासत्त्वात्तद्विषय आदित्यस्तत्रोपासनार्थं विश्वरूप आत्मा इति ब्रह्मधर्मी । वैश्वानर इति च । अथवा । बृहदारण्यके सत्यब्राह्मणेस्ति सत्यब्रह्मविद्या । 'तद्वैतदेतदेव तदासे'त्यारम्भिका सत्यब्रह्मविद्या तस्याम् । तत्स्तावकेऽग्रिमब्राह्मणे 'आप एवेदमग्र आसु'रित्यारम्भके व्याहृतिशरीरांशेऽवान्तरोपनिषदोस्तौल्यमुपनिषत्वेन । प्रथमोपनिषदि 'य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य मूरिति शिर एक श्शिरः एकमेतदक्षरम्, भुव इति बाहू द्वौ बाहू द्वे एते अक्षरे, स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे' इति शरीरांशः । द्वितीये 'अथ योयं दक्षिणेक्षन्पुरुषस्तस्य भूरित्यादिशरीरांश-स्तुल्य' इति तौल्यम् । स्थानेति। देशसामान्यं स्थानं तस्य भेदोऽवान्तरोपनिषद्रप्रस्थानयोः परस्परं तेन । अहरित्यादि । 'तस्योपनिषदहरिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेदे'ति प्रथमेऽहरिति । अहमिति द्वितीये 'तस्योपनिषद हमिति हन्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेदे'ति । एवमुपनिषदोर्विद्याभेदः । तथा प्राणेत्यादिभाष्ये किञ्चिदाहुः यद्यपीति । न परेति । अक्षरिवषयत्वाभावादिति भावः । 'अथ परा यया तदक्षरमिचगम्यते' इति मुण्डकात् । 'तथा चापरा ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमितिहासपुराणं न्यायो मीमांसा धर्मशास्त्राणीत्यथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते' इति श्रुतेरपरविद्याया बोधकतोक्तरीत्या ब्रह्मगतधर्मा ज्ञानमक्तिषूपासनाया युक्त-त्वात्तद्विषययोरुपसंहार्याः । एवं चापराविद्याबोधिता ज्ञानभत्तयुपासना इति तासां बोधकताप्रकारः । वाक्यान्तरेति । 'प्राणो ब्रह्मेति व्यजाना'दित्यादिवाक्यान्तरेषु । उद्गीथेति । उद्गीथं 'अमिलेतद- 'अथ य एतानेवं पश्चाग्रीन् वेदें'ति । तथा प्राणसंवादे मुख्यप्राणाद्न्याँश्चतुरः प्राणान् वाक् चधुःश्रोत्रमनांसि पठन्ति । वाजसनेयिनस्तु तमपि पश्चमं पठन्ति ।

अपरं च । अथवींपनिषत्सु कचित् गोकुलबृन्दाकाननसश्चरद्गोपरूपमनल्पक-ल्पद्रुमप्रस्नविरचितविचित्रस्थलीककालिन्दीसलिलकल्लोलसङ्गिमुदुतरपवनचलद-लकविराजमानगण्डमण्डलसुतिमण्डितकुण्डलप्रभानुभावितवामांसमिलन्मूर्धन्य-

#### भाष्यप्रकादाः।

शब्दवत् ति हिशेषणत्वेन कार्यरूपप्राणादिच्यावर्तनार्थतायाः 'तं यथा यथोपासते तथेव भवित तद्वेतान् भृत्वावती'ति श्रुत्याध्यवसितत्वात् प्राणादीनामिष ब्रह्माङ्गत्वेन तद्धर्मा अपि ब्रह्मधर्मा एव, परं न मुख्या इति ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनायतदुदाहृतस् । तथाच यद्यपि ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वे धर्माः सन्ति, तथापि तस्य तस्य संराधकस्य तत्तत्ररूठार्थ तांस्तानेव धर्मान् ब्रह्मप्रदर्शयति, न सर्वेपां सर्वान्, अतस्तत्त-दुपासनायां ते त एव ध्यातच्याः, तत्ति हिधायकवाक्यानुरोधात्। तत्र चेदुक्तरीत्या सन्देहः, तदोपासना न कर्त्त शक्येतेति तद्र्थ विचार्यन्त इति भावः । अत्र पष्टोऽप्रिर्श्वहद्दारण्यके पश्चमप्रपाठके पठितः । पश्चाप्रयस्तु छान्दोग्ये सप्तमे प्रपाठके । प्राणसंवादोपि छान्दोग्ये तत्रेव । वृहद्दारण्यके तु पश्चमे प्रपाठके द्रष्टच्यः । अत्र पादे अपरविद्योक्ता एव धर्मा विचार्यन्ते, न परविद्योक्ता अपीति शङ्कां निवारयन्त एव प्रसत्यमानाधिकरणस्य विषयान्तरमप्याहुः अपरं चेत्यादि । अयमर्थः । गोपाल-पूर्वतापिन्यां 'सिचदानन्दरूपाय कृष्णयाक्तिप्रकर्मणे । नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे बुद्धिसाक्षिणे' इत्यादिना भगवतः कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुक्त्वा, 'तदुहोवाच हैरण्यो गोपवेपमभ्रामं तरुणं कल्पद्व-साश्रितम्, तदिह श्लोका भवन्ति। सत्पुण्डरीकनयन'मित्याग्भ्य, 'चिन्त्यश्वेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्रते'रित्यन्तैः स्वरूपं ध्यानफलं चोक्तम् । 'कृपिभूवाचकः शब्दो णश्च निर्वितवाचकः। तयोर्वयं

क्षरमुपासीते'त्यन्वयादुद्रीथशब्दवत् । कार्याद्दीति । व्यावर्तकविशेषणं यतः । प्राणादीनामिति । प्राणवाकक्षुःश्रोत्रमनसाम् । ब्रह्माङ्गत्वेनेति । ब्रह्म आकाशः श्रोत्रस्यापि । वाष्प्रनसोरादेशः चक्षुपः सूर्यः आनन्दवल्लयां अन्यत्र च । यद्वा । प्राणविद्यास्य ब्रह्म । तत्रास्पष्टत्वेपि 'प्रजापति पितरमेत्योच्च'-रिति प्रजापितः। तदङ्गत्वेन। तद्भर्मा अङ्गधर्माः। करपाणित्वादीनां देहधर्मत्वदर्शनादेवकारः। मुख्यास्तु देहत्वादिवद्वह्रह्मत्वादयोऽतो न मुख्या इत्येवं ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनाय प्राणसंवादरूपं भाष्य उदा-हरणविषयम् । तथाचेति । अपरविद्याया ऋग्वेदादिरूपायाः शब्दरूपत्वेनार्थस्य भाव उक्तरीत्या प्राणाद्यर्थपरत्वे विचारिते ऋग्वेदाद्यपनिषदां बोधकताप्रकारे विचारिते चेलर्थः । तन्त्र चेदिलादि । उपासनायां चेत् उक्तरीत्या पठिताश्चेत्यारभ्य पश्चमं पठन्तीत्यन्तभाष्येणोक्तरीत्या । अन्वयार्थं तदोपासनेत्यादिग्रन्थः।तद्श्री ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्त इति पूर्वेणान्वय आवृत्त्येत्यर्थः। एवेति । व्यवच्छेद्यं तु न परेत्याद्यक्तम् । अत्र भाष्ये । तमपीति। प्राणमि। प्रकृते । निवारयन्त एवेति । अवधारणेन निवारयन्तः । एवेत्यत्र तृतीयालुक् । प्रस्तृयेति । नतु सर्ववेदान्तशब्दात्प्रस्तूयमानाधि-करणविषयत्वमथर्वोपनिषद्येव कुत इति चेच्छृणु । उपलक्षणत्वात् । अपरं चेत्यादीति । अपरमाथ-र्वणं चकारेणर्ग्वेदाद्युपनिषदः । कचिदिति । गोपालतापिनीये । वृन्दाकाननं वृन्दावनम् । अन-ल्पेत्यादिविशेषणम् । अनल्पानि कल्पद्धमस्य प्रसूनानि तैर्विरचिता विचित्रा स्थली यस्यां कालिन्द्याम् । तस्याः सिठिठ तस्य कछोठानां सङ्गोऽस्यास्तीति सङ्गि उक्तविशेषणैः सिद्धं मृदुतरः पवनः तेन चर्छै-र्देलैर्विराजमानं गण्डमण्डलं तस्य द्युत्या मण्डितयोः कुण्डलयोः प्रभयानुभावितं अनु पश्चात्पुटितो

<sup>9.</sup> चलैर्दलैरिति रिसमपाठ आदर्षेषु कुत्राप्यदर्शनान्नाहत इति ।

महामणिकमुरिकामुखावलीभिलद्तितरलकरकमलयुगलाङ्गुलीवशंवद्विविधख-रमूर्छनामोहितवजवरनितम्बिनीकद्म्बकटाक्षञ्जवलयाचितम्, कचित् कोदण्डम-ण्डितभुजदण्डखण्डितप्रचण्डद्शमुण्डमतिविचित्रचरित्राभिरामं रामखरूपम्, कचिद्तिकरालवद्नवित्रासितकमलाकमलासनवृषभासनादिकं वृकेसरिरूपम्,

#### भाष्यप्रकाशः।

परं ब्रह्म कृष्ण इत्यिभधीयते' इति चोक्तम् । श्रीभागवते च 'कृष्णस्तु भग्नवान् स्वयं'मित्युक्तम् । दशमस्कन्धसुबोधिन्यां च परब्रह्मत्वं न्युत्पादितम् । तथा रामतापनीये 'रमन्ते योगिनो यस्मिन्नित्यानन्दे चिदात्मिनि । इति रामपदेनासौ परं ब्रह्माभिधीयत' इति श्रावणात् । श्रीमदाचार्यैरपि पश्च-मस्कन्धनिबन्धप्रकाशे 'कदाचिद्रामः पुरुषोत्तमावतार एवेति पद्मपुराणादवसीयते' इति कथनात् । अप्रिक्तमाराणां च 'व्रजे वो मनोरथः सम्पत्स्यत' इति श्रीरामेण वरदानाच । नवमरक्रन्धे श्रीरामचिरित्रे 'स यैः स्पृष्टोऽभिदृष्टो वा संविष्टोऽनुगतोऽपि वा । कोशलात्ते ययुः स्थानं यत्र गच्छन्ति योगिन' इत्यविशेषेण सर्वेषां मुक्तिदानाच श्रीरामस्य पुरुषोत्तमरूपत्वम् । नृसिदृस्यरूपे तु नृसिदृनिविद्यावत्युत्कर्षविश्रान्त्या नृसिदृस्य परत्वमवसीयते । तद्विद्याया रहस्यत्वश्रावणाच । उरुक्रमरूपे तु विष्णुसक्तश्रीभागवतादिषु अनन्तवीर्यत्वकथनात्, पातिकया क्रियया सत्यलोकस्थापकत्वरूपाद्धत-कर्मकथनाच परत्वं निरूप्यते । आदिपदेन नारायणानुवाकसदिद्यात्मविद्याश्वताश्वतराद्यक्तनारायणस-

#### रहिसः।

वामांसः तेन मिलन्ती मूर्धन्या उत्तमा महामणयो यस्यां मुरलिकायां तस्या मुखानां छिद्राणामा-वल्यः पङ्कयस्ताभिर्मिछन्ती अत्यन्तं तरल कररूपस्य कमलस्य युगलं तस्याङ्गल्यः तासां वशंवदा। अत्र मूर्छनानिष्ठो च्यापारः । ता विविधाः सप्तानां स्वराणां मूर्छना एकविंशतिः ताभिर्मीहितो त्रजस्य वरो नितम्बिनीनां भक्तानां कदम्बो यासु ताः मोहितव्रजवरनितम्बिनीकदम्बास्तासां कटाक्षाणि तानि कुव-लयानि तैरचिंतमिति । श्रुतयः प्रसिद्धाः । कचिदिति । रामतापिनीये । कोदण्डो धनुः । कचिदिति । नृसिंहतापिनीये भागवतोपष्टब्धे । इत्यादीति । रूपमित्यर्थः । मन्ने च तद्रूपम् । स च 'चरणं पवित्रं विततं पुराणिम'ति महानारायणे। तत्रेति। यज्जरुपनिषदि बृहदारण्यके, सामोपनिषदि छान्दोग्य इत्यर्थः । तन्त्रेति । ऋग्वेदोपनिषदि मण्डूके । रूपान्तरमिति । मण्डूके तु 'अद्वैतः सर्वभूतानां देवस्तुर्यो विभुः स्मृतः' इत्यत्र देवे तुरीयत्वं विधीयते । तुर्थ इति फले परोक्षवादात् । देवः क्रीडावान् । दश्चविधक्रीडाः । स तुर्यः तुरीय इत्यर्थः । उपबृंहितेयं तु कृष्णं वदिष्यतीति तद्रपान्तरम् । आरम्भे तु 'अमित्येतदक्षर'मित्युक्तं तच्छब्दार्थयोरौत्पत्तिकसम्बन्धाद्वृद्यत उपासनायां तद्रूपं तु नात्र । ब्रह्मविद्योपनिषद्यस्ति 'ऋग्वेदो गाईपत्यः पृथिवी ब्रह्म एव च । अकारस्य शरीरं तु व्याल्यातं ब्रह्मवादिभिः ॥ यजुर्वेदोऽन्तरिक्षं च दक्षिणामिस्तथैव च । विष्णुश्च भगवान् देव उकारः परिकीर्तितः ॥ सामवेदस्तथा द्यौश्राहवनीयस्तथैव च । ईश्वरः परमो देवो मकारः परिकीर्तितः' इति । गाईपत्याद्यययः सोमपर्यन्ताः । तेषां रूपं [ सप्तहस्तश्चतुःश्रद्धः सप्तजिह्वो द्विशीर्षकः । त्रिपात्रसन्नवदनः सुखासीनः शुचिस्मितः ॥ खाहां तु दक्षिणे पार्श्वे देवीं वामे खधां तथा । विश्रदक्षिणहस्तैस्तु मक्तिमन्नं सुचं सुवम् ॥ तोमरं व्यजनं वामैर्धृतपात्रं च धारयन् । आत्माभिमुखमासीन एवंरूपो हुताशनः ] इति क्षीकोक्तम् । 'चत्वारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सप्तहस्तासो अस्य ।

१. मळे समग्रः श्लोको न लिखितः चित्रान्तर्गतः 📋

कचिदुरुक्रमादिरूपं च निरूप्यते। तथाच द्रव्यदेवताभेदात् यागभेदवद्धर्माणामा-वापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टफलभेदाच वेद्यभेदे प्राप्ते ब्रह्मानेकत्वापत्तौ श्रुतिविरोधात् विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वसापतितम्।

भाष्यप्रकाशः।

दात्मरूपं शिवरूपमन्यच तत्र तत्रोक्तं रूपान्तरं संगृद्यते । चकारेण तत्र तत्रोक्तविभूतिरूपसंग्रहः । तथाच श्रुतौ ब्रह्मणो नानारूपनिरूपणात् तेषु किं समानत्वम् , उत कस्यचिच्छीघं फलदातृत्वेन सुगमोपायेः फलदत्वेन परमद्यालुतया जीवापराधनिवारकत्वेनाधिक्यमिति सन्देहानपायात्तदर्थं विचार आवश्यक इत्यर्थः । एवमत्र विषय उक्तः । तथाच पूर्वत्र ब्रह्मप्राधान्येन विचारः, अत्र ब्रह्मरूपप्राधान्येनेति विशेषः ।

संशयं व्युत्पादयन्ति तथाचित्यादि। तथा तेन धर्मभेदप्रकारेण द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेदवत्। यथा पूर्वतन्त्र आप्रिक्षाधिकरणे, 'तप्ते पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिन'-मित्यत्रामिक्षावाजिनात्मकधनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको यागः, उत यागद्वयमिति सन्देहे, द्रव्यदेव-ताविशिष्टयागान्तरिवधो गौरवं व्यापारान्तरकल्पनापत्तिश्चेति न यागद्वयं युक्तम्, किन्त्वामिक्षा-याग एव वाजिनं गुणो विधीयते। 'वाजिभ्य' इत्यनेन च वाज आमिक्षारूष्ठपाममं येपामिति योगेन पूर्वोक्ता विश्वदेवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वः पक्षः। तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षाद्रव्यावरुद्धे यागे उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते, निर्वलत्वात्। ततश्च तत् द्रव्यं स्वसम्बन्धिनं यागं पूर्वसाद्भिनत्ति। वाजिपदं चाश्चे रूढत्वान्न योगेन विश्वान् देवान् उपलक्षयिष्यति। योगस्य रूढितो नैर्वल्यात्। तथा सित विधिव्यापारान्तरयोः कल्पनस्य प्रामाणिकत्वात् तत्कृतं गौरवं न दोपायिति द्रव्यदेव-ताभेदात् तत्रयथा यागभेदः, तद्वदत्रोपासनायां गोपालरामनृसिहादिरूपभेदेन परस्परं तेषां भेदात् धर्माणामावापोद्वापाभ्यां दृशदृष्ठरुक्तभेदाच प्रापश्चिकानां ग्रुरलीकोदण्डधरत्वादीनामावापेन तदि-

तिथा बद्धो वृपमो रोरवीति महो देवो मर्यानाविवेशे'ति श्रुत्युक्तं च । खाध्यायस्त्र उपयोक्ष्यते । माध्यीयचकारार्थमाहः खकारेणिति । लक्केति । तैतिरीये । तक्केति । दुर्गागणपितस्योंपिनपत्सु । विभूतीति । अन्नमयादिविभूतयः दुर्गादिविभृतयश्च । तासां रूपाणि पक्ष्यादिरूपाणि । तथिते । व्याख्येयम् । तेनामिक्षात्वेन वाजत्वेन विश्वदेवत्वेन रुक्षितविश्वेदेवत्वेनत्यादि व्याख्यानम् । व्यापारिति । यागान्तरकल्पनापत्तः । द्रव्यदेवता आमिक्षायाणितिश्वेदेवाः तेपां भेदात् । वाजिभ्य इतीति । अश्वे क्रदेन पदेन । पूर्वाक्ताः इति । आमिक्षायाणोक्ताः । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः गौरवात् । उपलक्ष्यव्यव्यवाजान्नसम्बन्धिषु वर्तते । वाजान्नसम्बन्धिषु विश्वदेवेषु वाजान्नसम्बन्धिः वर्तते । वाजान्नसम्बन्धिषु विश्वदेवेषु वाजान्नसम्बन्धिः वर्द्यामान्तिषेषु विश्वदेवेषु वाजान्नसम्बन्धिः वर्ष्यापान्तित्वेषु विश्वदेवेषु वाजान्नसम्बन्धिः वर्ष्यापान्यस्य च सामान्यविशेषभावसम्बन्धो रुक्षणा । उत्पत्तीत्यादि । वैश्वदेव्यामिक्षेति प्रथमज्ञितिशिष्टा । उत्पत्नतेति । तप्ते पयसि दध्यानयनेनोत्पन्ने शिष्टम् । योगेनेति । वाजो येपामस्ति । भावतिरुक्षयिव्यक्तिति । वर्षाचिति । द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरिविधः । व्यापारान्तरेति । यागान्तरेत्वर्धः । दार्धान्ति । विधिति । द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरिविधः । व्यापारान्तरेति । यागान्तरेत्वर्धः । दार्धान्ति सम्बन्धि सम्बन्धि वर्षाचिति । वर्षाक्षेते योगमन । विधिति । द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरिविधः । व्यापारान्तरेति । प्रमिणामावापोन्द्रापाभ्यां दृष्टादृष्टफल्लभेदाचेति । व्याख्येयम् । साकारेति । निष्कलं पोडशीकलारूपम् ।

१. भेदे इति पूर्वपाठ. रहमा ।

नन्पासनाविषयाणामौपाधिकत्वात् तेषां चाविद्याकित्पतत्वात् तद्विशि-ष्टानां तथात्वं युक्तमेव, नचैवं तिन्निरूपकाणां वेदान्तानामन्नह्मपरत्वप्रसङ्गः, शुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वेनोपाधिविशिष्टोपासनया चित्तशुद्धौ सत्यां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यतीत्येतत्तात्पर्यकत्वादिति चेत् । मैवम् । समन्वयविरोधापत्तेः । तासां ब्रह्मविद्यात्वहानेश्च । श्चतेः प्रतारकत्वापत्तेश्च ।

#### भाष्यप्रकाशः।

लक्षणानां सदेकरसत्वास्थूलत्वादीनामुद्वापेन चेत्येवं ताभ्यां तत्तद्वपगततत्तद्धर्मावापौद्वाभ्यां च साकारदर्शननिष्कलदर्शनादिरूपयोद्देष्टफलयोस्तत्तत्पदप्राप्तिब्रह्मभावरूपयोरद्दष्टफलयोर्भेदाच ज्ञानवे-द्यात् सर्वफलदातृत्वेन प्रतिपादितात् परब्रह्मणोपि सकाशाच तत्तद्वाक्यवेद्यानां भेदे प्राप्ते, तत्तद्वा-क्येषु ब्रह्मत्वेनेवोपासनस्य विहितत्वात् ब्रह्मानेकत्वापत्तो 'एकमेवाद्वितीय'मिति श्रुतिविरोधादुपा-स्यरूपेषु किं ब्रह्म, किं नेति विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वमापतितम् । अतः किं सर्वेषामब्रह्मत्वम्, उत्त याग्वद्वह्मभेदः, उत्त सर्वत्रैकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यमिति संशय इत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाहुः निन्वत्यादि । नन्पासना नाम चिन्तामावनाद्यपपर्याया शास्त्रप्रप्ता सविवयकज्ञानरूपा मनोवृत्तिः, ब्रह्म तु निर्विपयज्ञानैकरसम्, न ताद्यज्ञानाविधधर्मवत्त्या वृत्तिविवयीमवितुमर्द्दतीत्युपासनाविषयाणां धर्माणामौपाधिकत्वादौपाधिकानां चाविद्याकिष्पतत्वात् तद्धर्मविशिष्टानां तेषां तेषां रूपाणामब्रह्मत्वं युक्तमेवेत्यर्थः । बचेत्यारभ्य चैदित्यन्तं स्पष्टम् । एवमत्रकः पूर्वपक्षः । तमन्यो दृषयन्नाह सैचित्तत्यादि । न वेदान्तानामुक्तविधतात्पर्यकत्वेन ब्रह्मपरत्वं
शक्यवचनम् । समन्वयविरोधापत्तेः । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादयः श्रुतयो हि 'अणोरणीयान्महतो महीया'नित्यादिभिर्विरुद्धधर्माश्रयमेवाशरीरमप्राकृततन्तुं सर्वोत्तारं मृत्यूपसेचनकं
ब्रह्म बोधयन्ति । तथा 'अद्दश्यमग्राह्य'मित्यादि प्रकृत्य, 'यथोर्णनाभिः सृजते गृहते चे'त्यादिभिः
कारणत्वसर्वज्ञत्वादिकं तत्र वदन्ति । अक्षरं 'अस्थूलमनिव'त्यादिना प्रपञ्चविलक्षणं प्रकृत्य,
प्रशासितृत्वादिधर्मकं वदन्तीति विरुद्धधर्माश्रय एव ब्रह्मणि श्रुतीनां समन्वयात् त्वदुक्तरीत्याक्षीकारे तद्विरोधापत्तेः । उपासनाविषयाणामब्रह्मत्वे तद्वोधकानां ब्रह्मानिरूपकत्या ब्रह्मविद्याः
रिवाः ।

'निष्कलं निरवयव'मिति विरुद्धधर्मधिकरणं वा । ब्रह्मभावः 'कृष्णोह'मिति । 'ब्रह्माहमस्मी'ति । वेद्यभेद इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ज्ञानवेद्यादिति । एकरूपादेकरसाच । ब्रह्मानेकत्वेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तत्त्तद्वाक्येष्टिवलादि । विहितत्वादिति । 'आत्मेलेवोपासीते'ति पुरुषविधबाह्मणश्रुला विहितत्वात् । चिन्तेति । आदिना मनोव्यापारः । ज्ञास्त्रेति । 'आत्मेलेवोपासीते'लाद्युपासना श्रास्त्रप्राप्ता । 'सर्वं खिल्वद ब्रह्म तज्ञलानिति शान्त उपासीते'ति भावना । 'तस्मात्केनाप्युपायेन मनः कृष्णे निवेशये'दिति मनोव्यापारः । विषयो विराद । ज्ञानमात्मलादिप्रकारकम् । निर्विषयेति । निर्विषयञ्चानं च तदेकरसम् । विषयसाविद्यकत्वात् । तद्धमेति । औपाधिकधर्मविशिष्टानाम् । एवति । अनौपाधिकत्वखण्डनयुत्तयैवकारः । स्पष्टमिति । स्वत एवति । चित्तशुद्धित्रत्तल्यात्मिका तद्भेदेठहंकारे लीने (तद्भेदस्यायां चुद्धौ लीनायां ) आद्यकार्यलयाज्ञगल्लये स्वत एव, नतु साधनतः 'अहं ब्रह्मास्मी'त्यैक्यञ्चानं भविष्यति । एवं स्पष्टम् । उत्केति । अव्यवहितपूर्वोक्तविधतान्तर्पकल्वेन । एवति । उभयव्यपदेशाधिकरणादेवेति । तद्भिरोधिति । समन्वयविरोधापत्तेः । तासा-मितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अप्नयथेति । अन्यथेति ।

अपरश्च । 'योऽन्यथा सन्तमात्मातमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणा' इत्यन्यथाज्ञानं निन्दती श्रुतिः कथं फलसाधकत्वेन तत्त्वद्यासनां वदेत् । स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा सन्दिरधार्थानां ज्योतिराकाद्यादिद्याव्दानां तद्वाचकत्वं न निर्णीयात् भगवान् व्यासः । एवश्च सत्युक्तरीत्या यागवत्तेषां परस्परं भेदश्चावद्यक इत्युभयतःपाद्या रज्जुरिति प्राप्ते, अभिधीयते ।

सर्ववेदानतंत्रत्ययम् । अनेकरूपनिरूपकैः सर्वेः वेदान्तैः प्रत्ययो ज्ञानं यस्य तत्त्या। ब्रह्मगोऽनन्तरूपत्वेपि यानि यानि रूपाणि विविधेर्जीवैरुपासितुं

#### माष्यप्रकाशः।

कथनेन तत्तच्छुतेः प्रतारकत्वापत्तेथ । अथाप्तोक्तविषभोजनकथनवदिदं क्रमम्रुक्तिहेतुत्वेन वदतीति न प्रतारकत्वमिति विभाव्यते, तद्प्ययुक्तमित्याह अपरश्चेत्यादि । यदि तथा स्यात्, तदा 'योऽन्यथा सन्त'मित्यादिनाऽन्यथा ज्ञानं निन्दन्ती श्रुतिश्चित्तश्चद्विद्वारा क्रममुक्तिहेतुत्वेन तदुपासनां न वदेत् । आत्मापहारेण महापापापादकतया चित्ताशुद्धिजनकत्वात् । किश्च । इदं व्यासस्यापि न सम्मतमित्याह स्पष्टार्थानाभित्यादि । यदि हि तेषामत्रह्मत्वं न्यासोऽभिन्नेयात् , तदा कृष्णरा-मादिपदानि देवतावाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिद्य, तिन्नर्णयमपि किञ्चित् कुर्यात् । अतः श्रुतिविरोधो व्यासाशयविरोधश्र न वैयासदर्शनानुसारिणो युक्त इत्यर्थः । एवं तन्मतं दूर्ययित्वा खमतमाह एवश्च स्वतीत्यादि । उक्तहेतुभिः सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मनिरूपकत्वेपि सति उक्तरीत्या यागवद्धर्मभेदकृतधर्मिभेदेनामिक्षावाजिनयागवत् तेषां तत्तिद्वद्यावेद्यानां परस्परभेद आवश्यक इति। अतो हेनोरुभयतःपाञ्चा रज्जः। एतदङ्गीकारे भेदापत्त्या 'अयमेव स योऽय'मित्याद्यभेदश्चति-विरोधात्, एतदनङ्गीकारे चैकदेशिमतवद्वपाणामविद्याकिल्पतत्वापत्त्या चोभयथापि दोष इति प्राप्त इत्यर्थः । अत्र स्त्रप्रतीकमुपन्यस्य समाद्धते अभिधीयत इत्यादि । स्त्रे व्यधिकरणपदो बहुवीहिः। प्रत्ययो विश्वासोत्पादकं ज्ञानम्। यद्यपि आष्ये ज्ञानमेवोक्तम् , तथापि लोके प्रत्ययपदस्य विश्वासे प्रसिद्धत्वादत्र शब्दमहिम्ना तथा व्याख्यानेप्यदोषः । प्रतिज्ञा च ब्रह्मतदुपासनोभयवि-पयिणी बोध्या । नन्विदं प्रतिज्ञावाक्यम्रपासनापरतयैव व्याख्यातुम्रुचितम् , अतीतपादे ब्रह्मज्ञान-प्रकारस्थोक्तत्वात्, तेन निर्णाते वस्तुतत्त्वे यथा ज्ञातस्वरूपस्य गुरुप्रभृतेरुपासनं क्रियते, तद्वद्वस्रो-पासनस्य कर्तव्यत्वेन विचार्यत्वात्, न तु ब्रह्मपरतयापि, तज्ज्ञानप्रकारस्य प्रागेवोक्तत्वात्,

#### रिहमः।

विरुद्धभाश्रयत्वेन सतः । अन्यथेति । उक्तशुद्धत्वमात्रेण । आप्तोक्तेति । वाग्भटादिकंकायना-द्याप्तोक्तोषधाङ्गविषमोजनकथनवत् । इदं विषमोजनं रोगनिवर्तकम्, नतु मारकम् । ऋमेति । शाखारुन्थतीन्यायेन सोपाधिकद्वारा दुर्ज्ञेये बुद्धिसिद्धिरित्येवं क्रममुक्तिहेतुत्वेन वदतीत्यर्थः । न वदे-दिति । उपासनाया औपाधिकविषयत्वेनान्यथाप्रतिपादनरूपत्वात् न वदेदित्यर्थः । चिक्ताशुद्धीति । उपाधिरूपबुद्धशुद्धिजनकत्वात् । स्पष्टार्थानामित्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः किञ्चत्यादि । रबुं स्पष्टयन्ति स्म एतदङ्कीकार इति । इद्मिति । सूत्रम् । उपासन्तिति । णवेति । ज्ञानयोगव्यवच्छे-दकः । ब्रह्मोति । विरुद्धभर्माधारत्वस्य । प्रागेवेति । अतीतपादे । अयमेवेति । प्रत्ययः । ज्ञानो-

१ अयमेवेति पूर्वपाट ।

शक्यानि, तानि तानि रूपाणि तैस्तैवेंदान्तैर्निरूप्यन्त इति तावदूपात्मकमेकमेव ब्रह्मेत्यर्थः। तत्र हेतुः चोद्नाद्यविशेषादिति। चोद्यते कर्तव्यत्वेन बोध्यतेऽनेनेति चोद्ना विधिवाक्यमिति यादत्। तस्याविशेषादित्यर्थः। यथैकस्मिन्नग्निष्टोमे शाखा-भेदेपि चोद्ना तथैव भवति, 'अग्निष्टोमेन यजेते'ति, तथेहापि सर्वेषु वेदान्तेषु ब्रह्मत्वेनैवोपासना विधीयत इति तथा। आदिपदात् साक्षात्परम्पराभेदेन मोक्ष-

#### भाष्यप्रकाशः।

'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यनन्तरूपश्चतौ वृत्तिसङ्कोचने मानाभावादसङ्कचितंवृत्तितया गणनापरि-च्छेदरहितानां रूपाणां निरूपियतुमशक्यत्वाचेत्याशङ्कायामाहुः ब्रह्मण इत्यादि । तथाच विरुद्ध-धर्माश्रयतया सामान्यतो ब्रह्मज्ञानस्थोक्तत्वेपि 'फलमत उपपत्ते'रित्यत्र ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य निर्णी-तत्वात्तत्र कथं फलं ददातीत्याकाङ्कायां तेस्तैः रूपैस्तेन तेन साधनेन तत्तत्फलं ददातीति बोधियतुं तत्तत्फलसाधकोपासनार्थं तत्तदूपनिरूपणमिति प्रयोजनस्यानुक्तत्वेन तन्निरूपणस्यावश्यकत्वात् सर्वेषां निरूपणाशक्यत्वेषि कियतां निरूपणेऽनुपपत्त्यभावाच्यायमपि प्रतिज्ञार्थं इति भावः ।

नन्ववं हेतुवोधकपदासङ्गतिः, ब्रह्मणो नित्यत्वेन तज्ज्ञानस्य चाविधेयत्वेन पुरुषव्यापार-विषयत्वस्य तत्र वक्तमशक्यत्वादित्याशङ्कायां हेतुमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति चोद्यतः इत्यादि । तथाच यद्यपि ब्रह्मत्वेन ब्रह्मणो न चोदनाविषयत्वम्, तथाप्युपासनाविषयत्वादस्त्येव तद्वारा विषयत्विमत्यदोषः । एतदेव बोधियतुं विभजन्ते स्थेत्यादि । इहापीत्यस्येव व्याख्यानं सर्वेषु चेदान्तेष्टिवति । तथिति । चोदनायामिवशेषः । ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादीनां व्यभिचारित्वं हिदकृत्य, 'एकं वा संयोगरूपचोदनाख्याऽविशेषा'दिति स्त्रे संयोगादिरूपहेतुचतुष्टयेनाभेदः साधित इति प्रकृते एकेन हेतुना कथमभेदिसिद्धिरित्याकाङ्कायानाहुः आदित्यादि । अत्र भाष्ये रूपसङ्गहानुक्तिस्तु साध्यनिर्देशेनेव रूपसार्थादेव सिद्धिम-भिप्नेत्य, स्रत्रे चोदनायाः प्रथममुक्तिस्तु चोदनाविषयस्योपासनस्यापि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वज्ञापनेन तद्विषयस्य ब्रह्मणत्तद्वारा तथात्वज्ञापनार्था । तेनान्येषां त्रयाणामिप सङ्गहः । अथवा । चोदना च आदी च तत्समाहारथोदनादि, तस्य अविशेषः समानत्वं चोदनाद्यविशेषत्तसादित्यर्थो बोध्यः । तथाचैवं संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रयस्यापि चोदनादिपदेऽभिप्रेतत्वात् सुखेनाभेदसिद्धिरित्यर्थः । आख्याया व्यभिचारित्वं त्वप्रे प्रदर्शनीयम् ।

एवश्चात्र सूत्रे, ब्रह्म तदुपासनं च सर्ववेदान्तप्रत्ययम् , तत्तदुपासनावाक्येषु तत्तन्नानाधर्मवत्तया प्रतिपादनेषि न भिद्यते। चोदनाद्यविशेषात् । यत्र यत्र चोदनाद्यविशेषः, तदनेकवाक्येष्वनेकविध-तया प्रतिपादनेऽप्यभिन्नम् । नानाशाखोक्तज्योतिष्टोमादिवदित्यनुमानं सिध्यति । तेन ब्रह्मणस्त-

पासनयोविंठश्रणप्रतीलर्थं विश्वासस्य निवेशितत्वादेवकारः । ज्ञाख्वान्तरेति । पूर्वतत्र इदं द्वितीयस्य चतुर्थपादे द्वितीयाधिकरणम् । स्त्याद्दीनामिति । 'नामरूपधर्मिविशेषपुनरुक्तिनिन्दाशिक्तसमाप्ति-वचनप्रायश्चित्तान्यार्थदर्शनाच्छाखान्तरेषु कर्मभेदः स्या'दिति द्वितीय'मेकवे'तिस्त्रम् । तत्र रूपचोद-नाख्यानां अभेदे सत्त्वेन भेदसाधने व्यभिचारित्वम् । कर्म भिन्नं रूपादिसत्त्वात् । अत्र साध्याभाव-वयभिन्ने हेतोः सत्वाद्यभिचारित्वं तद्विदिकृत्येत्यर्थः । संयोगादीति । संयोगोऽर्थसंयोगः तस्या-विशेषाच्छाखान्तरे । तदेव प्रयोजनमुद्दिश्य तदेव विधीयमानं 'ज्योतिष्टोमेन यजेते'त्येवं प्रत्यभिजा-नीमः । तदेवेदमिति । रूपमस्य तदेव द्रव्यदेवतम् । पुरुषप्रयत्वश्च तादश एव चोद्यते इति चोदना ।

## फलकत्वकथनमप्युपासनानामविशिष्टमिति प्रयोजनसंयोगः संगृह्यते ॥ १॥ भेदान्नेतिचेदेकस्यामपि ॥ २ ॥

ननु द्रव्यदेवताभेदात् यागभेदवदुपास्यानां धर्मभेदेन मिथोभेदादुक्तहे-त्वसिद्धिं भेदान्नेति चेदित्यनेनाशङ्का, तत्परिहारमाह सूत्रकारः एकस्यामपीति सूत्रावयवेन । यथैकस्यामपि गृहीतषोडिशिकायामितरात्रव्यक्तावगृहीतषोड-शिकायाः सकाशात् गुणाधिक्येपि नातिरात्रभिन्नयागत्वम्, अतिरात्रलक्षणक-मैंवाधिकृत्य तद्रहणाग्रहणयोर्विधानात्, एवभिहापि ब्रह्मैवाधिकृत्य तक्तद्धभेवै-शिष्ट्यावैशिष्ट्ययोरुक्तत्वान्न ब्रह्मोपासनाभिन्नत्वसुपासनासु। तथाच ब्रह्मधर्मत्वे-

#### भाष्यप्रकादाः ।

त्साक्षात्कारस्य च साक्षात्पुरुषव्यापारिवषयत्वाभावेपि साक्षात्कारसाधनभूतप्रमाणसम्पादनद्वारा तादशृष्ट्यत्तिसम्पादनद्वारा च चोदनासम्बन्धो वर्तत एवेति तथा पुरुषव्यापारस्यापि सम्भवात् ब्रह्मपक्षकत्वेपि न हेतोः स्वरूपासिद्धत्वमिति ज्ञेयम् । नचैवं सित प्रतिज्ञापि केवलविज्ञानपरतयैव व्याख्यातुम्रुचितेति शङ्क्षम् । पक्षवाचकविज्ञानपदाध्याहारापेक्षया पूर्वपादान्तिमद्धत्रे जैमिनि-मतोपन्यासे धर्मपदेन चोदनालक्षणतयात्र विज्ञानपरामर्शवत् 'पूर्व तु बादरायण' इति पूर्वपदोक्त-ब्रह्मणः सिन्निहिततया तत्परामर्शस्यापि युक्तत्वात्, विद्याविचारस्य वेद्याधीनत्वाच तत्परतया व्याख्यानेऽप्यदोषात् ॥ १ ॥

भेदान्नेति चेदेकस्यामपि॥२॥ असिन् सूत्रे केचिनैकस्यामपीति पठन्ति । अर्थस्तु तत्रापि तुल्यः । सूत्रप्रयोजनं वदन्तो व्याक्चर्वन्ति नन्वित्यादि । मिथोभेदादुक्तहेत्वसिद्धि-मिति।परस्परं रूपभेदाद्वेत्वेकदेशाभावेन पूर्वस्त्रोक्तस्य हेतोः स्वरूपासिद्धिम्। इहापीति। उपास-नावाक्येष्वपि।नेत्यादि । न ब्रह्मणो भिन्नत्वम्, अतस्तदुपासनास्वपि न भिन्नत्वमित्यर्थः । एवं सूत्रं

#### रिक्मः।

आख्या नाम । वेद्यं चाविशिष्टम् । वर्तत एवेति । चोदनावर्तनायोगव्यवच्छेदक एवकारः । तथिति । उक्तप्रकारेण । व्रह्मपक्षकत्व इति । यथा कर्म भिन्न रूपादिसत्त्वादित्यत्र व्रह्मपक्षकत्वेषि । न हेती-रिति । नामरूपधर्मविशेषादिषु चोदनादेहेंतोः व्रह्मपक्षे सत्त्वान्न पक्षे हेत्वभावरूपखरूपासिद्धत्वमिति श्रेयम् । प्रतिज्ञा वाक्ये वेदान्तेऽप्रिष्टोमविधिराचार्यस्याविशेषघटितस्त्रादिभमतेत्याचार्याणां यज्ञनारायण-सोमयाजिनां पुत्रा गङ्गाधरसोमयाजिनः, तेषां पुत्रा गणपितसोमयाजिनः, तेषां वर्लभमद्दजितः, तेषां रामकृष्णभद्दजितः, तेषां भ्रातरः श्रीवरुभाचार्याः, तेषां सोमयागसंस्था पारम्परिकिति तदा विशेषेणोपासना युक्तेत्युक्तप्राया मङ्गरुगर्था ॥ १॥

भेदान्नेति चेदेकस्यामि ॥ २॥ तुल्य इति । एकार्थे उभयप्रयोगात्तल्यः । सर्व-वेदान्तप्रत्ययं ब्रह्म, तदुपासनावाक्येषु तत्तन्नानाधर्मवत्तया प्रतिपादनेष्यभिन्नम्, चोदनाद्यविशेषात्, नानाशाखोक्ताज्योतिष्टोमादिवदित्यत्र चोदनाद्यविशेषरूपहेतोः पक्षे ब्रह्मण्यभावात्तथा । 'परस्परं रूपभेदा'-दिति 'मिथोभेदा'दितिभाष्यार्थः । भाष्ये । तद्भहणेति । षोडशिग्रहणाग्रहणयोः 'अतिरात्रे षोडशिनं एक्काति, नातिरात्रे षोडशिनं एक्काती'त्यनेन विधानात् लेड्विवक्षया । प्रकृते । तयोरिति । परस्परं

<sup>9.</sup> परामर्शस्य लघुत्वेन ज्यायस्त्वादिति पूर्वपाठ । २. शावरभाष्यम् । २६ त्र० स० र०

नाभेदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तहेत्वसिद्धिः । एवं सित यत्रैकसिन्नुपास्ये रूपेऽन्यसाद्रुपाद्धिका गुणा उच्यन्ते, तत्र तेषाम्रुपसंहार उचित इति भावः।

#### भाष्यप्रकाशः।

व्याख्याय सिद्धमाहुः तथाचेत्यादि। षोडशिग्रहणादिवत्तयोर्त्रक्षधमंत्वेन वेद्याभेदस्य विविक्षतत्वात् त्वदुक्तस्य भेदरूपस्य हेतोरेव प्रत्युत स्ररूपासिद्धिः। ब्रह्म तदुपासनं च न सर्ववेदान्तप्रत्ययं रूपमेदादित्येवं प्रतिसाधने, धर्ममेदोन रूपमेदः साधनीयः, तत्र रूपमेदो धर्ममेदादामिश्चादियाग-विद्त्यत्र, न मेदोऽतिरात्रवदिति दृष्टान्तेन हेतोः साधारण्यात् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन रूपमेदासिद्धौ प्रतिपश्चहेतोरेवासिद्धिः। अत एव गोपालोपासनायां 'चतुर्श्वजं शङ्कचक्रशाङ्कप्रकापानिव-त'मिति चतुर्श्वजच्यानम्रक्त्या, 'घ्यायेन्मनिस मां नित्यं वेणुश्वक्षधां तु वे'ति द्विश्वजध्यानमप्युक्तम्, अतो न धर्ममेदाद्वप्रमेद इति तवैव दोषात् राद्धान्तहेतुर्निर्देष्ट इत्यर्थः। नंन्वदं पूर्वपादान्त एव साधनीयम्, ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य तत्रैवोक्तत्वात्, पादान्तरे तत्साधनस्य किं प्रयोजनित्याकाञ्चायां विद्यमाणोपसंद्वारस्त्रविचारेण तदाहुः एवं स्ततीत्यादि। एवं स्ततीति। उक्तरीत्या वेद्येक्ये च सति। तत्र तेषामिति। न्यूनगुणकेऽधिकगुणानाम्। तथाच गुणोपसंद्वारः प्रयोजनमेतस्येति तद्र्यमत्र विचार इत्यर्थः। ननु उपसंद्वारो नाम उप समीपे संदर्गम्, तैत्र तत्रोक्तानां धर्माणां हेतुवलादावाप इति यावत्, तद्त्र तत्तद्वाक्येऽनुक्तानां गुणानां तेन तेन हेतुना तद्वाक्योक्ते विषये सत्तामनुसन्धाय विशिष्टबुद्धौ विपयीकरणम्। एतच्चाये 'न वा विशेषा'दिति सत्तानन्तरं 'दर्शयति' सत्रामासे वक्ष्यते। अत एतदर्थत्वमेतद्धिकरणस्य न युज्यते। अत्र हि सर्वेषाग्रपासनाविषयाणां ब्रह्माभेदाद्वस्त्वेन रूपक्यस्य, यथाकथित्रन्ते स्राक्तस्य च सिद्धत्वात् निक्यस्य, सर्वत्रोपासनित्यादिचोदनैक्यस्य, ब्रह्मतेवोपासनाद्वद्धोपासनेत्याख्येक्ष्यस्य च सिद्धत्वात्

#### रहिमः।

भिन्नरूपयोः । विवक्षितत्वादिति । प्रकाशाश्रयस्त्रात्तथा । त्वदुक्तस्येति । शिक्षित्रक्तस्य हेतोः । एवकारश्चोदनाद्यविशेषादित्यस्य योगस्य व्यवच्छेदकः । स्वरूपेति । न्रह्मणि पक्षे रूपभेदरूपहेतोरभावात्तथा । रूपेति । न्रह्मणि रूपभेदो धर्मभेदात् । आमिक्षा-दीति । आमिक्षात्वं वाजिनत्वं च धर्मौ । न्रह्मणि न रूपभेदो धर्मभेदादतिरात्रवत् । अत्र षोडिश-प्रहणाग्रहणे धर्मौ । न्यूनत्वं समत्वं वा धर्मौ । धर्मभेदेन रूपभेदः सौत्रो हेतुः । तत्साधकमतुमानं भाष्यीयम् । अत्र हेतोधर्मभेदरूपस्य । सौत्रहेतोधर्मभेदेन रूपभेदस्य साधारण्यं साध्यवदन्यवृत्तित्वं तत्सात् । न्रह्मणि साध्यं रूपभेदरूपहेतो आमिक्षादियागस्तदन्योऽतिरात्रयागस्तद्वृत्तित्वं धर्मभेदरूपहेतो रिति । व्याप्यत्वासिद्धिः । यथा विह्नमान् नीलधूमादित्यत्र । तव शिक्षत्र रूपभेदादिति हेतौ व्याप्यत्वासिद्धिः । यथा विह्नमान् नीलधूमादित्यत्र । तव शिक्षत् रूपभेदादिति हेतौ व्याप्यत्वासिद्धिदेषिस्तस्मात् । राद्धान्तस्य प्रतिज्ञायाः प्रतिज्ञास्त्रस्य हेतुरित्यर्थः । प्रागेवेति । समन्वयापिकरणादौ । एतत्साधनस्य विद्येक्यसाधनस्य । तदाहुरिति । विद्येक्यसाधनप्रयोजनमादुः तनितिति । यथा 'ॐयो वै श्रीरामचन्द्रः स भगवान् । यश्चाखण्डैकरसात्मा मूर्भुवःस्वस्तसै वै नमो नमः' इत्युक्त्वाप्रे 'ॐयो वै श्रीरामचन्द्रः स भगवान् । यश्चाखण्डैकरसात्मा मूर्भुवःस्वस्तसै वै नमो नमः' इत्युक्त्वाप्रे 'ॐयो वै श्री० न्ये मत्स्यकूर्माद्यवतारा मू०' इत्युपसंद्वारहेतुना वाक्येन । वाक्योन

१. ननु ब्रह्मैक्यस्य प्रागेव सिद्धत्वाद्वेचैक्ये च विधैक्यस्याप्यथिवेव सिद्धत्वात् पुनरेतत्साधनस्य किं प्रयोजनिमसा-काङ्कायां वक्ष्यमाणोपसहारसूत्रविचारेण तदाहु. एवं सतीं सादीति पूर्वः पाठः । २. सामान्यतः प्राप्तस्य विषयविशेषे नियमनिति यावदिति पूर्वः पाठः ।

अत्रायं विद्योषो ज्ञेयः । उपासनाविषयेष्वस्विलेष्वविद्याष्टं ब्रह्मत्वं ज्ञात्वा ते-ष्वेकतरं रूपं य उपास्ते, तस्य तत्र सर्वे गुणा उपसंहर्तुमुचिताः । यस्त्वनन्तेषु विभूतिरूपेषु ओमिल्यक्षरादिषु 'अभिलेतद्क्षरं ब्रह्मे'ति ज्ञात्वोपास्ते, तस्य शाखा-न्तरीया अप्येतद्क्षरोपासनप्रकरणोक्ता एवोपसंहर्तव्याः, नान्ये । तद्रूपमधिकृत्यैव तेषां गुणानां कथनात् । अन्यथातिप्रसङ्गात् । इयं तूपासनामार्गीया व्यवस्थोक्ता, भक्तिमार्गीया त्वेतद्विलक्षणा, साग्रे वाच्येति ॥ २॥

भाष्यप्रकाशः।

सर्वासामुपासनानामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वधर्मोपसंहारप्राप्तेस्तत्र तत्र तत्तद्रुपतत्तत्फलकथनाच भेदे त्राप्ते सर्वो तुपसंहारस्थापि त्राप्तेश्व तत्प्राध्यप्राप्तिविरोधादित्याकाङ्कायाम् , तथा यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते, तत्रैवं वेद्यैक्यात्तद्वाक्यवेद्यस्य गुणोपसंहारनिर्णयो भवति, युत्र पुनर्वक्षत्वेनोपासनं न विघीयते, यथा प्राणविद्यादी, तत्र ब्रह्मत्वेनीपासनाया अभावेन वेद्यैक्याभावात् कथं निर्णय इत्याकाङ्कायां च सर्वत्रास्य न्यायस्य तौल्याद्नेनेव निर्णयो विरोधाभावश्रेत्याश्येनाहुः अत्रेत्यादि। अत्र गुणोपसंहारे वक्ष्यमाणरूपो विशेषः प्रयोजकभेदबलाज्ज्ञेयः । उपासनाविषयेष्वस्विलेष्ववतार-रूपेषु तुल्यं ब्रह्मत्वं वेदान्तवाक्यैरवधार्य, तेष्वेकतरं रूपं यो ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपास्ते, तस्य तस्मिन् रूपे सर्वे गुणा उपसंहर्तुम्रुचिताः । उपसंहारत्रयोजकस्य विरुद्धसर्वधर्माश्रयब्रह्मस्वरूपप्राधान्यस्य तत्र तेनानुसंहितत्वाद्यक्ताः । एतदेवैतत्पादोपान्त्ये समाहारादिस्त्रद्वये स्फुटीभविष्यति । यस्त्वनन्तेषु विभूतिरूपेषु वर्णीत्मकोङ्कारादिषु तद्रूपप्राधान्यं ब्रह्मत्वस्य गौणत्वं चानुसन्धाय उपास्ते, तस्यान्य-त्रिकास्तदीया एवोपसंहर्तव्याः, नान्ये । तत्र हेतुः तद्रूपिनत्यादि । अन्यथातिप्रसङ्गादिति । प्रकरणानादरे तदिरोधप्रसङ्गात् । तथाच तत्तद्भूपानुसन्धानकृतया व्यवस्थया विषयभेदेनोपसंहा-रातुपसंहारप्राप्त्यप्राप्तिविरोधाभावादस्याधिकरणस्योपसंहारार्थत्वं सुखेन युज्यते । किश्च, अन्यत्रापि तत्त्रद्विभृतिरूपवेद्यैक्यादन्येषां च हेतूनां तत्र सत्त्वादनेनैव न्यायेन निर्णय इत्यर्थः । अत्रोपासना-मात्रनिर्णयो न कियते, अपि तु यद्भक्षप्राप्तिसाधनत्वेन विवक्षितं तस्य सर्वस्रेत्याश्चयेनाहुः भक्तीत्यादि । अग्र इति । 'न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिव'दित्यस्य द्वितीयव्याख्याने । नचोपासनातिरिक्ताया भक्तेरप्रसिद्धत्वादप्रस्तुतत्वाच तद्व्यवस्थासरणमाकसिकमिति वाच्यम् । गोपालतापनीये 'भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधिनैराश्येनासुष्मिन् मनःकल्पनमेव, तदेव च रक्तियः।

काभेदिलिङ्गेन वा । अभावेनेति । किन्तु बाणधारकत्वेन । प्राणसंवादेऽस्ति । अस्य न्यायस्येति । व्यापकनसत्वेन वेद्यैक्याद्विद्यैकत्वन्यायस्य तौत्यम् । व्यापकिवभृतित्वेन रूपेण वेद्यैक्याद्विद्यैकत्वनिर्णय इति तस्मात् । प्रयोजकेति । विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य तद्र्णाधिकारस्य च प्रयोजकस्य भेदात् । भेद-बलमि अधिकारस्यानिवार्यत्वात् । द्येय इति परे स्तोःश्रुना श्रुरित्यस्य प्राप्तिः स्मार्ता । उपासनेत्यादि-भाष्यं विवृण्वन्ति स्म उपासनेति । तेनेति । उपासकेन । यस्त्वित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म यस्त्विति । तदीया एवेति । एवकारो विरुद्धधर्मरूपान्ययोगव्यवच्छेदकः । अन्य इति । अधिकारधर्मविरुद्धाः । प्रकरणं देशकालौ । भाष्येऽधिकृत्येत्यत्राधिकारः स्वप्राप्तप्रकरणवाचकः । लक्षणयेति भावः । अनेनैवेति । व्यापकधर्मण वेद्यैक्याद्विद्यैकत्वनिर्णयरूपेणेव । एवकारोऽन्ययोगव्यवच्छेदकः । यदिति । साक्षात्परम्परया । सर्वस्येति । उप समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणमुपासनालक्षणमेकादशसुबोधिन्याम् , तस्या नवधान् भक्तेः सर्वात्मभावस्य च । रामादुजमतेनाशङ्क्ष परिहरन्ति सम न चोपेति । अप्रेति । मिकृदंसे

नन्वग्निष्टोममेवोद्दिश्य यावन्तो धर्मास्तैत्तिरीयके पट्यन्ते, न तावन्तो वाज-सनेयके, तथाच त्वदुक्तरीत्या वाजसनेयिनां तद्धर्मोपसंहारोपि न्याय्यो भवेत्, नत्वेवं सः, शिष्टाचारादिविरोधात्, तथा पञ्चाग्निविद्यामेवाधिकृत्योक्तोपि षष्टो-ऽग्निर्न छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्तुम्, तथैवाथर्वणिकैर्नेकस्मिन् रूपे रूपान्तरधर्मा

#### भाष्यप्रकाशः।

नैष्कर्म्यं मिति लक्षणमेदेन, समाप्तौ च 'कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत् तं रसेत् तं भजे दिति ध्यानरूपो-पासनातो मिन्नतया विधानेन चोपासनातिरिक्ताया भक्तेः प्रसिद्धत्वात् प्रस्तुतत्वाच तदभावात् । एकसिन्नेव प्रकरणे सृष्टिकर्तृत्वादिना माहात्म्यस्थात्मत्वेन प्रियत्वस्य च बोधनेन श्रुत्यन्तरेपि श्रुतीनां माहात्म्यज्ञानपूर्वकसुदृदृक्षेहरूपभक्तावेव तात्पर्यावसायाच्च । नतु विहिताविहितमेदेन भक्तिमार्गद्वेविध्यादत्र कस्य व्यवस्था वाच्येति चेत् । श्रीभागवते श्रीनन्दादीनां फलकथनेनाविहितभक्तेरि प्रामाणिकत्वसिद्धौ मन्दमध्यमयोर्थे तद्यवस्थाबोधनस्थाप्यावश्यकत्वादुभयोरपीति बुध्यस्य । नतु सत्रकारेणेदं कुत्रोक्तं येनैवमुच्यत इति चेत् । उच्यते । अग्रिमस्रत्रेऽिषकारस्थानुपसंहारहेतुताकथनेनात्र यथाधिकारनिर्णयस्चनात् स्चितमिति जानीहि । तस्थानात्र शङ्कालेशः । एवश्चासिन्नधिकरणे इदं सिद्धम् । 'यो देवानां नामधा एक एव', 'एकं सदिप्रा बहुधा वदन्ती'त्यादिश्चतिभिः, 'येऽप्यन्यदेवताभक्ता' इत्यादिस्मृतिभिश्च भगवतः सर्वरूपत्वात् तेन तेन रूपेण भगवत एव तत्तत्फलदातृत्वं काण्डद्वये पुराणेषु चेति । तेनादित्याद्यङ्गोपासनास्विप ब्रह्मोपासनात्वमेवित च सिद्धम् ॥ २ ॥ १ ॥

अतः परं ताः कथं कर्तव्या इत्याकाङ्कायामग्रिमस्त्रेषु तत्प्रकार उच्यत इत्याग्रयेन सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथेति । वैधर्म्ये दृष्टान्तः । अयमर्थः । यथा कर्मणां वैलक्षण्येपि 'संयोगरूपचोदनाख्याविशेषा'दिति शाखान्तराधिकरणोक्तन्यायादैक्यम् , एवस्रपासनानामपि तेनैव न्यायेनावान्तरैक्यमपि सिद्धम् । तथात्रास्यैव हेतोर्गुणोपसंहारप्रयोजकत्यानेनैव हेतुना ज्योतिष्टो-मादियागेषु शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारोपि न्याय्यो भवेत् । तत्करणे शिष्टाचारविरोधस्तद्भिया शाखान्तरोक्तानादरे उपासनायामपि तदापत्त्या पश्चाग्यादिविद्यासु षष्टाग्याद्यनुपसंहारापत्तिरथर्वणासु करूपेषु रूपान्तरधर्मानुपसंहारापत्तिश्वेति शिष्टाचारविरोधतौल्ये प्राप्ते, तत्समाधानाय गुणानुपर्विगः ।

'उपास्ति मन्यन्ते मधुमथनभित्ते'मिति कारिकायास्तथा । 'मिक्तरहस्यभजन'मितिपाठे ठक्ष्यठक्षणैकीभावः । 'उपाधी'त्यत्र फलनैरारयेनेति पठिन्त । लक्षणेति । उक्तोपासनलक्षणभेदेनेत्यर्थः । तदः
भावात् आकस्मिकत्वाभावात् । एकस्मिन्निति । श्वेतकेतुप्रपाठके महाप्रकरणे एकविज्ञानेन सर्ववि
ज्ञानरूपे । सृष्टीत्यादि । 'सदेव सौम्ये'त्यारम्य 'तत्तेजोऽस्जते'त्यादि । आदिना त्रिवृत्करणम्
आत्मत्येनेति । 'स आत्मा तत्त्वमित श्वेतकेतो'इत्यनया तथा । श्वुत्यन्तर इति । 'यतो वा इमानि
मृतानी'त्यत्र 'अयमात्मा ब्रह्मो'त्यत्र च । 'भगवान्ब्रह्म कार्त्स्व्येने'ति वाक्यादेवकारः । विहिन्तेति
'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इति श्रवणमिक्तिविहिता । तिस्रिः प्रेम्णि जातेऽन्यासां स्वयंभव
नादविहितत्वम् । 'तं रसेत्तं भजे'दिति द्वयं विहितम् । रस शब्दे । कीर्तनम् । भजेदिति 'भज्ञ
सेवायाम्' । दास्यम् । 'यं मां स्मृत्वे'ति स्मरणम् । श्रवणमुक्तम् । किं पुन'र्भक्त्या जानाति चाव्य
य'मिति नवधा मिक्तिविहिता । अविहिताया ज्ञानाकरणत्वात् । फलेति । एकादशस्कन्थे कथनेन
मन्देति । उत्तमस्य तु गुरूपदेशेनेति । तथाच सर्ववेदान्तप्रत्ययं नैकमिति प्राप्तम् ॥ २ ॥

इति प्राप्ते, उत्तरं पठित ।

## स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः॥ ३॥

खाध्यायो वेदः। स एकमेव कर्म शाखाभेदेन भिन्नभिन्नप्रकारकं बोध-यतीति तत्प्रयुक्तः सम्यग्भृतेऽग्निष्टोमादिलक्षण आचारे तत्तदङ्गाचारिनयमोऽन्यू-नानधिककरणलक्षण इत्यर्थः। तावद्भिरेवाङ्गैर्यागसम्पत्तेरधिककरणस्याप्रयोजक-त्वात् तावतामेवाङ्गानां करणम्। नन्कं तद्धमीणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीत्या

माष्यप्रकाशः।

संहारहेतुकथनेनोपसंहारप्रकारं वदन्नुत्तरं पठतीति बोध्यः ।

स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तिन्नयमः ॥ ३॥ अत्र शाखान्तराधिकरणोक्तहेतोः पूर्वस्रत्रे परामर्शात् पूर्वतचिवार्ये पूर्वकाण्डे च स्वाध्यायशब्दस्य वेदवाचकत्वेन प्रसिद्धेरस्मिन् स्रत्रे 'तथात्वेने'त्यनेन तदुक्तस्य प्रसिद्धस्य प्रकारस्य, 'तिन्नयम' इति तच्छब्देन तत्प्रसिद्धाङ्गाचारस्य च प्रहणमित्याशयेन व्याक्कर्वन्ति स्वाध्यायो वेद इत्यादि।तावन्मान् त्रनिरूपणस्य यागे तावदङ्गकरणनियमने वीजं स्फुटीकुर्वन्ति तावद्गिरित्यादि। तथाच निरूपण-प्रकारभेदस्य बाधकस्य सन्त्वाचोपसंहार इत्यर्थः। द्वितीयं हेतुं व्याकर्त्तमवतारयन्ति नन्वित्यादि।

#### रहिमः।

खाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः ॥ ३॥ तद्य-वस्थेति । उपसंहारव्यवस्थास्मरणम् । उपेति । उपसंहारवाधकं तु 'यस्त्वनन्तेष्वि'त्यादि पूर्वसूत्र-भाष्येणाधिकारप्राप्तं प्रकरणमुक्तम् । एवं च स्वाध्यायपूर्वसूत्रं स्वाध्यायसूत्रमिति मध्यमपदलोपी समासो व्याख्यातव्यः । एवमिति पूर्वोक्तप्रकारेण चोदनाद्यविशेषादिति हेतुशोधनात् । शाखान्तरेति । इदमधिकरण पूर्वतत्रे द्वितीयचतुर्थपादद्वितीयाधिकरणेऽस्ति । संयोगादिरूपहेतुचतुष्टयात्मकेन । सिद्ध इसन्तेन तथाचेतिभाष्यं व्याख्यातम् । अग्रे शाखान्तरीयेसादि वाजसनेयिनामिसादि-भाष्यव्याख्यानम् । अत्र मध्ये त्वदुक्तरीत्येतिभाष्यं तद्वधाख्यानं 'विरुद्धधर्माश्रयत्वस्योपसंहारनि-यामकत्व'मिति त्वदुक्तरीत्येति । नत्वेवं स इति भाष्यं द्वेधा व्याकुर्वन्ति स्म स चेदित्यादिना । आद्रियत इति क्रियाध्याहारः । विष्टाचारेति । भाष्योक्तादिशब्दार्थीपलक्षकोयम् । क आदि-शब्दार्थ इति चेत् । नवीनव्याख्यात्रादिस्बीकृतत्वम् । अतीति । अधिकारप्राप्तप्रकरणविरोधः । तत्सारकमिति । उपसंहारस्मारकम् । तथा 'पश्चायिविद्यामेवाधिकृत्योक्तोपि षष्टोप्तिर्न छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्तुं'मिति भाष्योक्तोपसंहारस्तत्स्मारकमित्यर्थः । भाष्ये । उक्त इति । बृहदारण्यक उक्तः । स्वाध्यायो वेद इत्यादीति । भाष्ये ह्यन्तसूत्रव्याख्यानमितीत्यन्तभाष्येण । तथाच स्वाध्यायस्य तथात्वेन एककर्मणः शाखाभेदेन भिन्नभिन्नप्रकारकत्ववोधकत्वेन । हिर्हेतौ तदर्थस्तृतीय-योक्तः । तत्प्रयुक्तस्तन्नियम इत्यन्वयः । केत्यत उक्तं सम्यग्भृत इत्यादि । अग्निष्टोमादीति । 'परमेष्टिनो वा एव यज्ञोत्र आसीद्यदग्निष्टोम' इति श्चतेरादिरग्निष्टोमः । अग्निष्टोमात्यग्निष्टोमोक्थ्याति-

<sup>9.</sup> ननूपसहारस्यात्रे वाच्यत्वादिदानी तत्प्रसङ्गस्याभावात्कुतस्तद्यवस्थास्मरणिमत्याकाङ्काया स्वाध्यायस्त्र उपसंहारबाधक-धनात् तत्स्मरणिमतिवोधनाय स्त्रमवतारयन्ति निवलादि । एवं हेतुशोधनाच्छाखान्तराधिकरणोक्तहेतुना कर्मेक्यविद्विवये वेदीक्ये च सिद्धे शाखान्तरीयकर्मणोपि विद्यातौल्याद्विद्याखिव शाखान्तरीयकर्मस्वप्यनुक्तगुणोपसहार प्राप्नोति, स चेदादियते, तदा शिष्टाचारिवरोधोतिप्रसङ्गश्च, यदि नादियते, तदा विद्यक्यादिसाधनव्यर्थत्विमिति शङ्काया सूत्रं वक्तीत्यर्थः । तदेव तत्सारकिमत्यर्थः इति पूर्व उत्थानिकाषाठः । २.अशम् ।

सम्भवतीत्रत आह अधिकारादिति। सर्वेषां शान्त्रिनां स्वशास्त्रोक्तकर्मण्ये-वाधिकारः, न परशास्त्रोक्तिपि। अतोपि तथा नियमः। वकारात् स्वशास्त्रोक्तात् कर्मणोऽतिरिक्ततत्करणे न्यूनकरणे च 'यदस्य कर्मण' इत्यादिप्रायश्चित्तश्रवणमपि तिश्रयमे हेतुः समुचीयते। अत एव कचित् परशास्त्रोक्तमपि व्यवस्थितवि-

भाष्यप्रकाशः।

तथाच शाखाँन्तरीयप्रकारिवशेषकथनस्थोत्पन्नशिष्टप्रायत्वेन नैर्वरुयात् स्वल्पकर्मभिर्वाजसनेयिभि-स्तैत्तिरीयाद्यक्तकरणे 'अधिकं तत्रानुप्रविष्ट'मिति न्यायेन बाधाभावाचांस्याप्रयोजकत्वमाशक्का हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति सर्वेषामित्यादि । अधिकारोपप्टम्भाय सम्मत्यन्तरमाहुः अत एवेत्यादि । यत उक्तहेत्वोरिस्त कर्मनियामकत्वम्, अत एव हेतोः क्वचित् यथा 'कुछुटोऽ-सीत्यश्मानमादत्ते कुटरुरसीति वे'त्यश्मादानमन्त्रे, यथा वा उदितानुदितकालाभ्यां विकल्पिते होमे, 'उदिते जुहोत्यनुदिते जुहोती'ति तैत्तिरीयवाक्यद्वयोक्तं व्यवस्थितविषयत्वेन तत्तत्कल्पस्तत्र रिवसः ।

रात्रषोडश्याप्तोर्यामवाजपेयाख्याः सप्त सोमसंस्थाः । 'सोमश्रन्द्रशेखरः' ज्ञानेन भक्ता भगवन्मनस्काः, 'साधवो हृदयं महां साधूनां हृदयं त्वह'मिति साधुहृदये सप्तस्वरूपाणि प्रसिद्धानि समधीनि । वेद व्याल्याने नवार्थ्या स्फुटीकृतानि स्वाध्यायपदसामर्थ्यलभ्यानि । आचारो मीमांसकानां सम्यगा-चारोऽस्माकम् । 'सोमेन यजेते'ति विधेः सप्तसंस्थाबोधकार्थवादमूलत्वात् । अर्थवादस्य 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्'। यथा 'वायव्यं श्वेतमालभेते'ति विधिः, 'वायुर्वे क्षेपिष्टा देवता वायुमेव खेन भाग-षेयेनोपधावती'त्यर्थवादः । तन्नियम इत्यसार्थस्तत्त्वक्केति । ननु सोमान्तर्गतषोडस्यादीनां स्वरूप-निर्माणभेदादिना नैवं सप्तस्करूपपरत्वं सम्भवतीति चेत्, द्रव्ययागे प्रवर्तकत्वं सप्तसंस्थानाम् । तदित-रिक्तमानसीसेवादौ तथाकाराभावात् । आधिदैवाकाराणामनुष्ठान आधिभौतिकषोडश्यादिसम्बन्ध आध्यात्मिकसोमयागादिः । यथातिरात्रे मनःस्थानीयत्वेन वर्णनीये भावनायां षोडशिग्रहणाग्रहणे। 'सर्वेन्द्रियगुणाभासं'भावना षोडशिग्रहणे, षोडश्यग्रहणे तु 'सर्वेन्द्रियविवर्जित'मित्युक्तभावना । अनुष्ठाने न कोपि विकारः। यथाचारमेवाग्निष्टोमादयः। यद्यप्यत्रिवृत्कृता अग्निष्टोमादयः सन्ति, तथापि त्रेष्टाभ्यईणायोग्यत्वेन 'यमादिभियोंगपथैरान्वीक्षिक्या च विद्यया । मदचींपासनाभिर्वा नान्ये-र्योग्यं स्मरेन्मनः' इति भावनानिषेधाद्भगवदचींपासनायोग्याः । तावदित्यादि । तावतामङ्गानां करणे नियमनं नियामकत्वम् । तत्र बीजं यागसम्पत्त्यादि । निन्वत्यादीति । तद्धर्माणामधिकधर्मविशिष्टस्य धर्माणां तैत्तिरीयकाप्तिष्टोमधर्माणां षष्ठाप्तिहोत्रधर्माणाम् । त्वदुक्तेति । विरुद्धधर्माधारत्वस्योपसंहार-नियामकत्वमित्युक्तरीत्या । प्रघट्टकार्थमाहुः तथाचेति । एवंप्रकारेति । उपसंहारप्रकारविशेषकथनस्य उत्पन्नशिष्टवाजिनयागप्रायत्वेनोत्पत्तिशिष्टादितरात्रयागसकाशान्नैर्बल्यात् । बाधिति । अधिकरणे तथा । अस्येति । यागसम्पत्त्यादेरव्यवहितपूर्वोक्तस्य । हेत्वन्तरेति । अधिकाराचेति चकारात्तथा । तथाच 'स्वाच्यायस हि समाचारे तथात्वेने'त्येको हेतुः, 'अधिकाराचे'त्यपरो नियमे हेतुः । सर्वेषामित्यादीति । तथा नियम इति। तत्तदङ्गाचारनियमः। यदस्य कर्मण इति। आदिना ......। ति । तत्तदुङ्गाचारिनयमे हेतुः । कुछुटोसीति अस्यन्तमन्नः । त्वं अश्मा, कुत् कुत्सितः, को वा छुटः छुट छेदे तु. प. से. छुटति पचाद्यच् । वेदभाष्येऽर्थः स्पष्टः । 'कुरुः श्रीकण्ठजाङ्गले ओदने नृपभेदे चे'ति विश्वकोशे कुरुः प्रसिद्धः। यथाह श्रीगोवर्धननाथजितं प्रति कश्चित् 'कृष्णो-य'मिति । च्यवस्थितेति । यथा अवङ्स्फोटायनस्येत्यत्र गवाक्षोर्थविशेषे, न तु गो अक्षः गोक्ष इति ।

कल्पविषयत्वेन कल्पसूत्रे उच्यते । विकल्पे तूभयस्याशास्त्रार्थत्वम् , उपसंहारे तूभयस्यापि शास्त्रार्थत्वम् । अतोपि नात्रोपसंहारशङ्का । अत्र दृष्टान्तमाह सववदिति । यथा सवा होमाः सप्तसूर्याद्यः शतौदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितत्रे-ताग्र्यनिभसम्बन्धादथर्वणोदितेकाग्रिसम्बन्धाचाथर्वणिकानामेव कार्यत्वेन नियम्यन्ते, तथा तत्तच्छाखायास्तथात्वात्तत्ततुक्त एव कर्मणि तत्तच्छाखिनामधिकाराच खखशाखोक्तादन्यूनानितिरिक्तकर्मकरणिनयम इत्यर्थः । प्रकृतेपि यद्र्-पोपासनाप्रकरणे यावन्तो धर्मा उक्ताः, तस्मिन् रूपे तावद्धमैवक्त्वेनैवोपासना कार्या, तद्दोधकप्रमाणानुरोधात्, न तु रूपान्तरोपासनप्रकरणोक्तासाधारण-

#### भाष्यप्रकाशः।

उच्यते, यदि प्रकारमेदोक्तेरिधकारस्य च नियामकत्वं न स्वात्, तदा तत्र तक् व्यवस्थाप्येत, यदि तत्र न व्यवस्थाप्येत, तदा विकल्पो वा उपसंहारो वा प्राप्त्रयात् । तत्राद्ये ऐच्छिकत्वेनाष्ट्र-दोषदुष्टत्वादुमयस्थाशास्त्रार्थत्वम्, उपसंहारे तूमयस्थापि शास्त्रार्थत्वम्, तथापि विरुद्धत्वात् कर्तुं न शक्यमिति व्यवस्था आवश्यकी । अतो व्यवस्थावशादिप न कर्मण्युपसंहारशङ्केति न पूर्वोक्तस्याप्रयो-जकत्वमित्यर्थः । नतु यदा शास्त्रामेदो न सिद्धः, तदा त्वधिकारस्य नियामकत्वाभावादुपसंहारः स्यादित्यत आहुः अत्रेत्यादि । ईदृशेपि स्थले दृष्टान्तमुखेन नियामकमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति यथेत्यादि । यथा सवाः सम्बन्धिमेदान्नियम्यन्ते, तथा विभागाभावदशायामि तत्तद्वदे विद्यमान्त्रायास्तव्छास्वाया एव नियामकत्वात् तथेत्यर्थः । एवमत्रोपसंहारहेतुः शोधितः । निरूपणप्रकार-मेदादिवाधकरित एव वेद्यामेद उपसंहारप्रयोजक इति । एवं कर्मण्युपसंहारवाधकान्युक्त्वा तेषाम्रपसंहारवाधकानाम्रपासनायामि तल्यत्वात् सववचेति चकारेण तासामप्यत्र सङ्गहादे-

#### रिश्मः।

तथोदिते होतुरनुदितहोमे दोषः, अनुदिते होतुरुदितहोमे दोप इति उदितहोतुरुदितहोमोऽनुदितहोन तुरनुदितहोम इति व्यवस्थितविषयत्वं तेन । विकल्प इति भाष्यं विवरीतुमाहुः यदीति । प्रकारिते । प्रकारिते । प्रकारितः गुणमेदस्याप्रयोजकत्वरूपः । विद्यैकत्वं वेद्यैकत्वाधीनं तद्वेद्यैकत्वं गुणानां गोपरुपत्वरामन्त्वनुकेसिरत्वानां मेदस्याप्रयोजकत्वाङ्गीकाराद्वस्वतेनाङ्गीकृतम् । यथा घटत्वपटत्वकुड्यत्वकुस्तृत्वानां गुणानां मेदस्याप्रयोजकत्वाङ्गीकारेण द्रव्यत्वेन रूपेण घटादीनां वेद्यानाममेदस्तथात्र अस्याः प्रकारमेदोक्तेरित्यर्थः । तन्त्र तन्नेति । तत्तत्कल्पसूत्रे तत् होमादमादानद्वयम् । उपसंहार इति । 'कुच्छुटोसी'ति मन्नयितिर 'कुरुरसी'ति मन्नयितृत्वोपसंहारः 'कुरुरसी'ति मन्नयितिर 'कुच्छुटोसी'ति मन्नयितृत्वोपसंहारः । उदिते होमकर्तर्यनुदिते होमकर्तर्यनुदिते होमकर्तर्यन्वोपसंहारः । अनुदिते होमकर्तर्यनुदिते होमकर्तर्यन्वोपसंहारः । अनुदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते होमकर्तर्यन्वेदिते । अष्यद्वेपिति । अप्रविक्तिर्यन्वेदिते । अप्रविक्तिर्यन्वेदिते । अप्रविक्तिर्यन्वेदिते । अस्यां पिक्किशयां अथवंपिति पदच्छेदः उदितेतेत्येकदेशान्वयि । न्यायेऽन्वयः प्रसिद्धः । तथितभाष्यविवरणं तथा विभागिति । विद्यमानाया इति । 'नासतो विद्यते भाव' इति वाक्यात् । नियामकत्वादिति । तथात्वादिति । तत्तदुक्त इत्यादिरित्यर्थः । उपसंहारेति । उपसंहारस्य हेतुः वेद्यान्वेदः । शोधनप्रकारमाहुः निरूपणेति । गुणनिरूपणं गुणरूपप्रकारमेद आदिनाधिकारः एतै-

धर्मवन्त्रेनापि। तथा सित मत्स्योपासकस्य चापशरादिकमपि भावनीयं स्यात्, पुरुषरूपोपासकस्य च लक्षयोजनायामश्रङ्गादिकम्।

नन्वथर्वणोपनिषत्सु श्रीरामोपासनायां 'यो वै ये मत्स्यक्रमीद्यवतारा भूर्भुवःसुवस्तसे वै नमो नम' इति वाक्येन तदितरावताररूपत्वमुच्यते, तेन तद्धर्मवक्त्वमप्याक्षिप्यते।

सत्यमाक्षिप्यते तद्धर्भवत्त्वम् । तत्रायमभिसन्धः । परमकाष्ठापन्नं ब्रह्मखरू-पमिदमिति ज्ञात्वा श्रुपासना कार्या।तेनैतस्यैवान्येऽवताराः,तत्तद्रृपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवानिति ज्ञेयं परम्,न तुतस्यिन्नेव रूपेऽन्यावतारधर्मवत्त्वमपीति।

#### भाष्यप्रकाशः ।

ताँस्तत्रापि सङ्गमयन्ति पैकृतेपीत्यादि । तथा सतीति । तद्वोधकप्रमाणमननुरुध्य रूपान्तरासाधारणधर्मीपसंहारेऽङ्कीकृते सित । तथाचैवं तद्भावने निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदसम्बन्धिभेदरूपस्यानुपसंहारनियामकत्रयस्यापि बाधापत्या अपराध आपद्येत, अतस्तथा न भावनीयमित्यर्थः ।
एतदेवैतत्पादान्ते 'न वा तत्सहभावाश्चते'रिति स्नत्रद्वये सेत्स्यति । अत्र वादी साम्बन्धिकनियमस्याप्रयोजकत्वं शङ्कते नन्वित्यादि । तथाचोक्तमञ्चवर्णाच्छीरामस्यावतारान्तररूपत्वे प्राप्ते तदुपासकस्य तथा भावनाधिकारस्यापि प्राप्तो मञ्चित्रविद्वाचित्रये यत्सम्बन्धी, तेन तत्सम्बन्ध्येव
प्राह्यमिति साम्बन्धिकोऽनुपसंहारनियमोऽत्राप्रयोजक इत्यर्थः । अत्र तदुक्तम्रप्रयाम्य स्थ्मेक्षिकया
समाद्धते सत्यमित्यादि । तत्रायमित्सन्धिरिति । आक्षेपेऽयमाश्चयः । कार्येति ।
अवताररूपोपासकेन कार्या । इति ज्ञेयं परमिति । मञ्चेऽवताराणामेव तत्त्वविधानदर्शनात्
तथा भावनीयम् । अन्यावतारधर्मवत्त्वमिति । रुक्षयोजनायामत्विकणचक्रवत्त्वादि कृतो न

षांधकै रहित एव, न तु सहितः, वेद्यानां गोपरूपरामनृकेसिररूपाणां अभेद उपसंहारस्य प्रयोजकः । वाषकैः सिहतोऽप्रयोजको यथातथा 'उपसंहारोऽर्थाभेदा'दितिस्त्रे वक्ष्यते । तत्र वेद्याभेदो रामोपासनायामेकत्रोक्तत्वेन । स च निरूपणवाधकसिहतः । निरूपणमधिकारानुरोधि तत्रास्ति । मिन्नाधिकारानुरोधिनिरूपणं मिन्नाधिकारे वाधकं भवति । गुणा वाधकाः मत्स्योपासकस्य चापशरादिकाः, पुरुषोपासकस्य ठक्षयोजनायामशृङ्कादिकाः । अधिकारो मिन्नो वाधकः । एवं वाधकसिहतो वेद्याभेद
उपसंहारस्याप्रयोजकः । अतो न मत्स्योपासकस्य चापशरादिका गुणा उपसंहार्याः । न पुरुषोपासकस्य
ठक्षयोजनायामशृङ्कादिका गुणा उपसंहार्याः इति । एतेषामिति । निरूपणप्रकारभेदाधिकाराणाम् ।
प्रकृतेपीत्यादीति । असाधारणधर्माः चापशरादयः ठक्षयोजनायामशृङ्कादयश्च । नियामकेति ।
उपसंहारनियामकत्रयं निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदरूपं तस्य । साम्बन्धकशब्दार्थोग्रे वाच्यः । उक्तमन्नोति । 'यो वै ये मत्स्ये'त्याद्यक्तमम्र्विङ्कं शब्दसामर्थ्यं यच्छब्दार्थे रामेण मत्स्यकूर्माद्यवताराणामभेदान्वयात् पुरुषमत्स्याद्यवतारत्वाविछन्ने । उक्तमन्नान्वयिठङ्कं वा तस्य विरोधात् । यो यदिति । यो
निरूपणादिः यत्सम्बन्धी यद्विधिसम्बन्धी तेन निरूपणादिना हेतुना तत्सम्बन्धी तद्विधसम्बन्धी,
नत्वन्यसम्बन्धी, अधिकारिणा ग्राह्म । अनुपेति । उपसंहाराभावस्य नियमः । अन्नेति । एकत्रानेकोपासनास्थले । सत्यमित्यर्थाङ्गीकारे । इत्यत आहुः उपगम्येति । स्रुक्ष्मेश्चिकयेति । अङ्गीकृते
प्रतिचचनं स्रुक्षमेश्चिका । अभावन इति । अधिकार्याभीवने । कार्येति । 'आत्मेलेवोपासीते'ति

<sup>9.</sup> एवं कर्मणि प्रकृतेपीत्यादीत्यत्र एतेषामुणसनायामि तुल्यत्वात्तत्रापि सगमयन्तीति पूर्वपाठः। २. अभावने इति पूर्वपाठ ।

तथाच तसिंस्तिसिन्नवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्रेति। तत्र बाधकमुक्तमेव। प्राणाद्यपासनाखेतावान् विशेषः, यथा कर्मण्यतिरेके प्रायश्चित्त-अवणं बाधकम्, श्रीरामखरूपाद्यपासनासु च तेनावतारेणाकृतकर्मणस्तत्र भावनेऽ-पराधो बाधकः, 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मित्यादिवाक्यं च। न तथा प्राणाद्यपास-नासु अधिकगुणस्येतरत्रोपसंहारे किश्चिद्याधकं दृश्यत इति स कर्तु शक्यते इति।

#### भाष्यप्रकाशः ।

भावनीयमित्याकाङ्कार्यां तत्र हेतुमाहुः तथाचेत्यादि । यथा तत्तच्छाखायां ज्योतिष्टोमादिस्तत्त-द्धर्मवान् बोध्यते, तथा तत्तत्तापनीयेषु तत्तदवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्र तद्वान् , अतस्तथा भावने शास्त्रातिक्रम इति तथा न भावनीयमित्यर्थः। नन्वाक्षेपे कथमतिक्रम इत्यत आहुः तत्र बाधकमुक्तमेवेति । आक्षेपे निरूपणप्रकारभेदादित्रयरूपं बाधकमुक्तमेव । तथाच तस्य यदि बाधकता नाङ्गीकियते, तदा शाखाकृतोऽग्निष्टोमाद्यङ्गनियमः सर्वेष्वप्याथर्वणिककार्यता-नियमश्र भज्येत, अतस्तदभावायात्रापि तथा न भावनीयमित्यर्थः । ननु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वेक्यसिद्धौ सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारः प्राप्तः, तत्र समाचारस्त्रत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदप्राय-श्रित्तादिश्रवणसम्बन्धिभेदानामनुपसंहारनियामकत्वमादृतम्, तेन तत्तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभि-स्तत्तत्सम्बन्धिनियताः खाधिकारानुसारेण खशाखोक्ता गुणा उपसंहर्तव्याः, नेतर हति सिद्धम् । तथा सति प्राणाद्यपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न सादित्यत आहुः प्राणादीत्यादि। नच निरूपणप्रकारभेदरूपग्रुपसंहारबाधकमस्त्येवेति कथं बाधकाभाव इति वाच्यम्। कर्मणि न्युनाधिक्ये प्रायश्चित्तवदुपासनायां तथाभावने प्रायश्चित्ताश्रवणानिरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्युन्नायकत्व एव बाधकत्वम्, नान्यथेति निश्चयात् । एवं प्रकारभेदेपि 'अधिकं तत्रानुप्रविष्ट'मिति न्यायेन दोषाभावात् तत्रत्यानां पदार्थानाम्बाधेनाधिकसंख्यायां न्यूनसंख्याया निवेशतस्तस्या अप्यबा-धादधिकप्राणादिनिवेशेन पुरःस्फूर्त्या भेदंप्रतीतावपि प्राणाद्धेपासनातोऽभिन्नतया तस्या बाधक-त्वाभावात् । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मितिवद्दोषबोधकवाक्याभावाच । अतः सुद्युक्तं तत्रोपसंहारे न किश्चिद्धाधकं दृश्यत इति । एवं प्राणादिविद्यास्प्रसंहारबाधकाभावेन तसिन् साधितेपि

श्रुतेस्तथा । मस्र इति । मन्ने वैदिके । स्वविषयत्वादवताराणामेव, न तु ह्यधोक्षजस्य, तत्त्वविधान-दर्शनात् । तथेति । अयमवतार्थेव कृतवानिति विभावनीयमित्यर्थः । अवतार्यवतारयोरभेदमर्शनेनाय-मिति प्रत्यक्षगे रूपं यत्तदुक्तम् । किणोति । कूर्मचिह्नम् । आदिना कराठवदनत्वादि । तत्त्तदिति । नृकेसिरिरामगोपाठतापिनीयेषु । अत्रापीति । एकत्रानेकोपासनास्थठे । निरूपणेति । गुणनिरू-पणम् । निरूपणं च प्रकारभेदश्चाधिकारभेदश्च प्रायश्चित्तश्रवणं च सम्बन्धिभेदश्च द्वन्द्वः तेषाम् । अनुपसंहारेति । उपसंहाराभावस्य नियामकत्वम् । प्राणाद्गीति । इयं प्राणसंवादेऽस्ति । पूर्व-सूत्रोक्तायाम् । द्वास्वान्तरेति । वाजसनेयिशाखोक्तपश्चमप्राणरूपगुणोपसंहारः । प्राणाद्गीत्याद्गीति । अधिकगुणस्य पश्चमप्राणरूपस्य । इतरत्र वाजसनेयीतरत्र शाखायाम् । स्व इति । अधिकगुणो-पसंहारः । नच नीति । निरूपणं च प्रकारभेदरूपश्च तयोः समाहारः । 'स नपुंसक'मिति पाणिनीयेन नपुंसकत्वम् । अस्त्येवेति । वाधकायोगव्यवच्छेदकैवकारः । एचिमिति । पूर्वस्त्रे वाजसनेय्युक्तपश्चम-प्राणरूपगुणनिरूपणेन प्रकारस्य गुणरूपस्य भेदेपि । तत्त्रत्यानां वृहदारण्यकोक्तानां वाक्चक्षुःश्रोत्र-

१. मेदेन प्रतीतावपीति पाठ ।

ननु पुरुषादि रूपय विग्रहस्यैव शुद्धग्रह्मत्वाद्य मेवावतारान्तरेष्विप लीला-कर्नेति ज्ञानमनुषपन्नमिति चेत्। मैवम्। धर्मिग्राहकमानेनैकस्यैव शुद्धस्यैवानन्त-रूपत्वेन सिद्धत्वात्। वस्तुन एव तथात्वान्न काचिच्छङ्का। यथैकस्यैवान्योन्या-भावस्यानन्तभावप्रतियोगिकतद्भुपत्वं तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावरूपत्वं चाभा-

#### भाष्यप्रकाशः ।

परिवद्यासु रूपान्तरे पूर्वोक्तरीतिकरूपान्तरगुणोपसंहारानुपपितं शङ्कते निन्वत्यादि, इति ज्ञानमनुपपन्नमिति । रूपान्तरिवग्रहसापि शुद्धब्रह्मत्वादयमेव तथेत्यंशेऽनुपपन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धिते मैविमत्यादि । धर्मिग्राहकं मानं हि 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति वक्ष्यमाणश्चितरूपं तेन । वस्तुन एव तथात्वात् । ब्रह्मण एकत्वादत्र प्रकरिणनः श्रीरामचन्द्रस्थेव भगवत्त्वेन श्रावणात् तस्य विरुद्धधर्माश्रयत्वेन सर्वोकारत्वात् तस्येव रूपान्तरेण तत्करणसम्भवेन न कापि शक्केत्यर्थः । एतस्य वुद्धावारोहार्थ दृष्टान्तेनोपपादयन्ति यथेत्यादि । नियतपदार्थवादिमते भाविभन्नो निषेधमुखप्रतीतिगोचरो य एकोऽभावभेदरूपोऽन्योन्याभावपदार्थस्तस्यैव ताद्दशतादश-

#### रिक्षमः।

मनसां पदार्थानामवाधेनाधिकसंख्या पश्चसंख्या तस्यां न्यूनसंख्या चतुःसंख्यायाः । अवाधेनेति । शते पत्राशदितिप्रतीत्या तथा । पुरःस्फूर्त्या शाखाभेदस्फूर्त्या विद्याभेदस्फूर्त्या । तस्येति । एवं प्रकार-भेदस्येत्यर्थः । इतिवदिति । इत्यदोषवोधकवाक्यवत् । शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारेण प्राणविद्यास्वरूपस्य प्राग्भिर्दर्शनात् । व्यतिरेके दृष्टान्तः । अञ्जेति । अवयव्यनवयविपक्षयोरित्यर्थः । उद्भाव्येति । अनवयविपक्षमाश्रित्योद्धाव्य । **नन्वित्यादी**ति । विग्रहस्यैवेति । एवकारः शुद्धब्रह्मरूपावयवियोगं व्यवच्छिनत्ति । अयं विग्रहः । एवकारः पूर्ववद्याख्येयः । शुद्धब्रह्मत्वादेवकारो वा । अनुपेति । देवदत्तोपि विच्णुमित्रे क्रीडाकती स्यात् । अतोऽनुपपन्नम् । तथाचेत्यादि । अवयव्यनङ्गीकारेण शङ्का-याम् । आकाराणां परस्पर सन्निवेशविरोधेन । बाक्यमेवेति । आकाररूपेण प्रवेशाङ्गीकारेऽन्यथा-काररूपेणाप्रवेष्ट्रत्वेन सन्तमन्यथाकाररूपेण प्रवेष्ट्रत्वप्रतिपदनं निषिद्धं तस्य निषिद्धस्यार्थस्य बाधकम्। एवकारोऽन्ययोगन्यवच्छेदकः । समाद्धत इति । अवयविपक्षमाश्रिस तथा । मैवमित्यादीति । एकस्यैचेति । अवयविन एव । एवकारोऽवयवमात्रयोगव्यवच्छेदकः । ह्युद्धस्यैचेति । अक्षरमात्रस्य । तेनेति । सिद्धेनानन्तरूपत्वेन । तथात्वादिसस्य व्याख्यानं तस्यैवेसादि । तस्यैवेति । अवयविन एव । तत्करणेति । अवतारान्तरेष्वपि कर्तृत्वेन । कापीति । अवयवावयविनोरपि जन्मप्रकरणे द्विभुजे चतुर्भुजप्रवेशेपि शङ्का । एतस्येति । दार्ष्टान्तिकस्य । दृष्टान्तेनेति । तथाचोपक्रमस्य संजात-विरोधित्वेन छान्दोग्यीयनवमोपदेशार्थे दार्ष्टान्तिके प्रसिद्धपञ्चमं 'न्यग्रोधफलमत आहरेती'त्याद्यक्तं 'यं वै सौम्येतमणिमानं न निभालयसे, एतस्य वै सौम्येषोऽणिमा, एवं महान्यग्रोधस्तिष्ठती'त्यनञ्प्रयोगाद-भावदृष्टान्तेनेत्यर्थः । यद्यप्यणिमत्वेनाभावो विशेषितो न भावयितुं शक्य इत्यभावपदार्थः, तथाप्यन्यापे-क्षयायमेव दृष्टान्तो युक्त इत्याशयवन्त आहुः नियतेति । सप्तपदार्थवादिनैयायिकमते । निषेधेति । घटः पटो नेत्येवम् । तस्यैवेति । अत्र विशेषणविभक्तेः साधुत्वार्थत्वापेक्षया प्रतीयमानाभेदार्थकत्वस्य ज्यायस्त्वेन विशेषणैक्यादन्योन्याभावपदार्थविशेष्यान्वय्येवकारः कृतः । एकस्यैवेत्यर्थः । अभेदात् । तदुक्तं मुक्तावल्यां 'अन्योन्याभावस्थैकविधत्वात्तद्विभागाभावा'दिति । ताददोति । वक्ष्यमाणेत्यर्थः । इत्याचुक्तेति । इलादिभाष्योक्तेल्रर्थः । तद्यथा । भाष्ये । घटः पटो नेलत्र पटो घटो न, कुङ्यं कुस्लं न, कुस्लं कुड्यं नेत्येवमनेन भावप्रतियोगिकान्योन्याभावरूपत्वम् । ताबदिति । अयं भावः । वपितयोगिकान्योन्याभावात्यन्ताभावरूपत्वं चाभावाभावरूपत्वेऽप्यभावरूपत्व मेव चाङ्गीकियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वत्याप्रयोजकत्वात् । धर्मिप्राहकमानस्यैव तथात्वात् । तच तैसिरीयोपनिषत्सु 'अतः परं नान्यद्णीयस् हि परात् परं यन्महतो महान्तम् । यदेकमञ्यक्तमन्तरू विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दित्या-दिश्चतिरूपं प्रसिद्धमेव ।

अपरश्र । संबीसामुपासनानां हि ब्रह्मविज्ञानसाधनत्वेन श्रुतौ निरूपणं कियते । यत्प्रकारिकोपासना चिज्ञानहेतुः, स अकारश्च निरूप्यते । एवं सत्येकस्यां

#### भाष्यप्रकादाः।

प्रतीतिबलेन अनन्तभावप्रतियोगिकेत्याद्यक्तप्रकारकताबद्दपत्वं स्वीक्रियते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम्, तद्ददत्र ब्रह्मण औपनिषदत्वेन तद्वाक्यस्थेव नियासकत्वात् स्वरूपेक्येऽप्यनन्त-रूपतया तत्त्वहीलाकर्तृत्वज्ञानं स्वरूपेक्यं चोपपद्यत इत्यर्थः। ननु यद्येवं तत्त्वहीलाकर्तृत्वेन ज्ञानं

अभावत्वेनेक्यादत्यन्ताभावस्य । तदुक्तं संसगीभावत्वमन्योन्याभावभिन्नाभावत्वमिति यत्किञ्चिद्भेदव-त्त्वम् । तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावेन रूप्यते व्यवह्रियत इति तावत्प्रतियोगिकात्यन्ताभावरूपत्वम् । अत्रापि भावः । नित्यसंसर्गाभावत्वमत्यन्ताभावत्वमिति ध्वंसादिकाळावच्छेदेनात्यन्ताभावो वर्तत इति नव्यमतम् । ध्वंसप्रागभावाधिकरणेनात्यन्ताभाव इति प्राचां मतम् । इयामे घटे रक्तं नास्ति, रक्ते घटे रयामं नास्तीति प्रागभावं ध्वंसं चावगाहते, नतु तदत्यन्तानावम् । अभावप्रतीति । घटः पटाभावो नेत्यादि । अभादाभावेति । अन्योन्यां यावाभाव इत्येवं द्वितीयाभावस्य प्रतियोगिस्वरूपत्वात् । अत एवाभावप्रतियोगिकान्योन्याभावत्वं नित्यत्वात्ता द्वेदत्वाचाप्रतीयमानात्यन्ताभावरूपत्वं च । तथा-चाभावप्रतियोगिकावन्योन्याभावात्यन्ताभावौ ताभ्यां रूप्यते व्यविह्रयत इत्यभावप्रतियोगिकान्योन्या-भावात्यन्ताभावरूपत्वम् । अभावेति । अन्योन्याभावाभावाभाव इत्यत्रान्योन्याभावत्वं शक्यताव-च्छेदकमुक्तप्रायम्, अभावत्वं शक्यतावच्छेदकमभिष्रेत्याहुः । अन्योन्यायावाभावाभावरूपत्वेऽभावरूपत्व-मभावत्वं शक्यतावच्छेदकमित्यर्थः । निरूपकेति । प्रतियोगिभेदमादाय । तथेहाप्यस्तिवति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्वदित्यादि । तद्वाक्यस्थेति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यस्य महानारायणवा-क्यस्य । उपपद्मत इति । इसिस्वसर्थः । भाष्ये । ननु दृष्टान्तेनाभावत्वमपि स्यात् , तत्राहुः अभावत्वस्येति । अणिमत्वेनाभावस्य विशेषितत्वात्तथा । 'न केनापि भावयितुं शक्यमतोऽभावं वदन्त्येन'मिति व्युत्पत्तिः स्मार्ता । जागे हेति । गतपादे उभयलिङ्गाधिकरणे । अपरं चेत्यादीति । संर्वेषामिति । गोपरूपरामस्वरूपनृकेसरिरूपोरुक्तमादिरूपसर्वोपासनानां चित्तशुद्धिद्वारा भक्तया शुद्धचित्ते । आविर्भूते उपासाविषयातिरिक्ते पुरुपोत्तमे बद्धविशेपज्ञानं तत्साधनत्वेन श्रुतौ 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमयः, तस्येदमेव शिरः, अयं दक्षिणः पक्षः, अयमुत्तरः पक्षः, अयमात्मा, इदं पुच्छं प्रतिष्ठे'-त्युक्त्वा 'अन्नं त्रह्मेति व्यजाना'दित्यादिश्रुतौ निरूपणं क्रियते । यत्यकारिकेति । गोपरूपत्वादि-प्रकारिकोपासना आदिपदार्थान्नरसमयत्वादित्रकारिकोपासना गोपक्रपाद्यन्नादित्रह्मविज्ञानहेतुः । विशिष्टं ज्ञानं भक्तिफलरूपं ज्ञानम्। स्र धकार इति। 'एको वशी सर्वगः कृष्ण' इत्याद्युक्तैकत्वादिः प्रकारः । तथा रामरूपे 'सो विमुक्त उपास्यो य एषोऽनन्तोऽव्यक्त आत्मा सौऽविमुक्ते प्रतिष्ठित' इत्युक्तानन्तत्वाव्यक्तत्वात्मत्वानि प्रकाराः । नृकेसरिरूपे 'ससागरां ससप्रद्वीपां वसुन्धरां तत्सासः

शाखायां कतिपयगुणनिरूपणम्, तदितरस्यां शाखायां तदितिरिक्तानामि गुणा-नामित्यत्र को हेतुरिति एच्छामः। उपसंहारेण प्राप्तिमनिरूपणे हेतुं चेत् ब्रवीषि, तत्र वदामः। एवं सित न्यूनगुणनिरूपिका श्रुतिः स्वोक्तानिप गुणान्न वदेत्। तथाहि। उपासनानां ब्रह्मविज्ञानफलकत्वस्य निर्णीतत्वात् तस्य चैकजातीयत्वात्

#### भाष्यप्रकादाः ।

खरूपैक्यं चोषपन्नम्, तिहं रूपान्तरेणापि रूपान्तरिलाकर्ता रूपान्तरेपि रूपान्तरधर्मवानिति भावने को दोषः, सर्वत्रोभयलिङ्गत्वाविरोधस्य प्रागेव निर्णीतत्वादित्याशङ्कायां तथाभावने श्रुतितात्पर्यविरोधरूपं दोषं स्फुटीकर्तुं प्रतिवादिनमनुयुञ्जते अपरं चेत्यादि । तत्रोत्तरमुद्भाव्य दृषयन्ति उपसंहारेत्यादि, तत्र चदाम इति । तादश उत्तरे तवानिष्टापित्तमुद्धाटयामः । 'न वदे'दित्यनेन गृहीतं विभजनते तथाहीत्यादि । तस्य चेत्यादि । तस्येव ब्रह्मज्ञानस्य त्वन्मते

#### रिश्मः।

प्रथमं पादं जानीया'दित्याद्यक्तचतुष्पात्त्वम् । 'तस्मादिदं साङ्गं साम जानीयाद्यो जानीते सोऽमृतत्वं च गच्छती'त्युक्तसाङ्गत्वं च प्रकारः । विष्णुसूक्ते 'विष्णोर्नु क'मित्याद्यक्तविष्णुत्वादिः प्रकारः । मन्ने च 'चरणं पवित्रं वितत पुराण'मिति मन्नोक्तचरणविततत्वपुराणत्वपावकत्वदुष्कृततारकत्वानि प्रकाराः। नारायणानुवाके महानारायणे 'सहस्रशीर्षं देव'मिति सद्विद्यान्नह्यास्तित्वात्। 'आत्मविद्या ह्येषा विश्वा-त्मानं परायण'मित्यत्र विश्वात्मत्वोक्तेः सहस्रशीर्षत्वादिः विश्वात्मत्वादिः प्रकारः । श्वेताश्वतरस्थादयोन्या उपनिषदः । तासु पूर्वा वासुदेवोपनिषत् । तत्र 'यच किंचिजगत्सर्वं दृश्यते श्रूयतेपि वा । अन्तर्बहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितं इत्युक्तजगद्यापकत्वं प्रकारः । नारायणास्तित्वात्सत् । सञ्जगत्तदा-त्मरूपं वा । कालाग्निरुद्रोपनिषदि शिवरूपम् । 'तिर्यक् तिस्रो रेखाः प्रकुर्वीते'त्युक्त्वा 'यास्य प्रथमा रेखा गाईपत्यश्राकारो रजोभूलींकश्रात्मा कियाशक्तिर्ऋग्वेदः प्रातःसवनं महेश्वरो यास्य द्वितीया रेखा सा दक्षिणाप्रिरुकारः सत्त्वमन्तरिक्षमन्तरात्मा च शक्तिर्यजुर्वेदो माध्यंदिनं सवनं सदाशिवो यास्य तृतीया रेखा साहवनीयो मकारस्तमो द्यौः परमात्मा ज्ञानशक्तिः सामवेदस्तृतीयं सवनं शिवो देवते'-त्युक्तमहेश्वरत्वसदाशिवत्वशिवत्वरेखात्रयदेवतात्वानि प्रकाराः । तथा यज्जरुपनिषदि षडग्नित्वं प्रकारः । छान्दोग्ये पत्राप्तित्वम् । 'य एतान्पत्राप्तीन्वेदे'ति श्रुतेः । मण्डूके 'अद्वैतः सर्वभूताना'मित्युक्ताद्वैतत्व-देवत्वतुर्यत्वविभुत्वस्पृतत्वानि प्रकाराः । अमित्येतद्क्षरोपासनायामृग्वेदादिशरीरत्वान्युक्तानि प्रकाराः । चतुःशृङ्गत्वादिकं प्रकारः । तैत्तिरीयविभूत्युपासनेऽन्नमयत्वादिः प्रकारः । दुर्गासूर्यगणपत्युपनिषदुक्त-विभृत्युपासनायां दुर्गात्वादिः प्रकारः । देव्या अथर्वशीर्षे देवैः पृष्टा 'सान्नवीदहं न्रह्मस्वरूपिणी, ततः प्रकृतिपुरुषात्मकं जगच्छून्यं चाशून्यं च, अहमानन्दानानन्दौ, एवमुक्तसर्वत्व प्रकारः । सूर्योपनिषदि 'षद्खरारूढं बीजेन षडङ्गं रक्ताम्बुजेन संिक्षत सप्ताश्वरियनं हिरण्यवर्णं चतुर्भुजम् । पद्मद्वयाभय-वरदहस्तं कालचक्रप्रमेतार श्रीसूर्यनारायणं य एवं वेद स वे ब्राह्मण'इत्युक्तषद्रस्वराह्मढत्वानि प्रकाराः। गणपत्यथर्वशीर्षे 'नमस्ते गणपतये। त्वमेव प्रत्यक्षं तत्त्वमसि। त्वमेव केवलं कर्तासि। त्वमेव केवलं धर्तासी'त्युक्ततत्त्वलादिः प्रकारः । एव स प्रकारश्च निरूप्यत इत्यर्थः । एकस्यामिति । छन्दोग-शाखायां पत्राप्तिविद्यायां तथा । तदितरस्यां वाजिशाखायाम् । गुणानामिति । षष्टाप्तिगुणानाम् । उद्धाटेति । उद्घाटनं कुर्मः वदनेन । गृहीतमिति । अर्थम् । तथाहीत्यादीति । निर्णीतत्वा-दिति । 'अपरं चे'त्यादिमाष्येण निर्णीतत्वात् । तस्यैवेति । भाष्ये च एवकारार्थ इति भावः ।

घटवत् हृप्ताशेषसाधनसाध्यत्वादशेषतन्निहि केव श्रुतिर्निह्ययेत् । अन्या तृपासनाया नामोक्त्वोपासीतेत्येतावदेव वदेत् । गुणानाक्षेपर्लभ्यत्वान्न वदेत् । उपसंहार्यानपि वा वदेत् । निह्तप्यति च गुणान्नोपसंहार्यान् । नच स्रत्व-शाखामात्राध्येतृणामुपासनासिद्धर्थं सर्वशाखासुपासनप्रकारोक्तिरिति वाच्यम् । परशाखाऽज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसम्भवेनोपासनाया एवासम्भवा-पातात् । तसात् स्रव्यशाखोक्तप्रकारिको गसनायामेव सर्वेषामधिकारात्ययेव ब्रह्मविज्ञानं भवति । तैतिरीयाणां वाजसनेयिप्रभृतीनां चाग्निष्टोमसमपत्त्या स्वर्ग इव । प्रकृते ब्रह्मक्यात्त्त्तिहिज्ञानं ब्रह्मविज्ञानमेव । न हि ह्परसग-

#### भाष्यप्रकाशः ।

सर्वगुणोपसंहारेणेकजातीयत्वात् घटवत्हृप्ताशेपसाधनसाध्यत्वात् यथा हि घटः कारणसम्रदायेनैव जन्यते, न त्वेकेन, तद्वत् तव मते उपासनाया अप्यशेपगुणानुसन्धानरूपसाधनसाध्यत्वादशेपगुण-निरूपिकेव श्रुतिस्तामुपासनां निरूपयेत्, अन्या त्करीत्या वदेत्, गुणाँस्तु न वदेदेव । उपसंहा-र्यानपि वा वदेत् । तिर्वेना उपासनाया असिद्धः । निरूपयित च कतिपयानेव, न त्वशेषान् । तथाचोपासनाश्रुतो कतिपयगुणकथनमन्यथानुपपद्यमानं सत् रूपान्तरे रूपान्तरीयगुणोपसंहारो दोपायेति कल्पयित, अतः श्रुतितात्पर्यविरोध एव दोप इत्यर्थः । तत्कथनस्य तात्पर्यान्तरमाश्रुश्च निपेधन्ति नचेत्यादि । तथाचोपासनाया नाममात्रोक्तौ प्रकाराज्ञानात् तत्तच्छास्विनामुपासनाया असिद्धेस्तदुपकाराय तथोक्तिरिति तु न वक्तं शक्यमित्यर्थः । तत्र हेतुः परेत्यादि । तथाचेवं तात्पर्यकल्पनेपि तावन्मात्रकथनानर्थक्यस्य त्वन्मते तादवस्थ्यमपरिहार्यमेवेत्यर्थः । तिर्हि किं तथा कथनस्य तात्पर्यमित्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणां तावतेव फलसिद्ध्यर्थं तथा वदतीत्याश्यं हिकृत्य तेन विवक्षितं साधयन्ति तस्मादित्यादि । तस्मादिति । त्वदुक्तस्य तथाकथनाश्यस्यानुपपन्नत्वात् । ब्रह्मविज्ञानं भवति । तावद्धमिविशिष्टब्रह्मसाक्षात्कारो भवति । तत्र दृष्टान्तः तैक्तिरीयेत्यादि । तथाच त्रक्षणि सर्वत्र सर्वधर्मसत्त्वेपि कतिपयगुणोक्तिवलेन तत्र तत्रोक्तरेव गुणैरुपासनायाश्चारितार्थनिश्चयात्र रूपान्तरे रूपान्तरधर्मोपसंहारो युक्त इत्यर्थः । नजु ताद्यस्य सत्यधर्मवत्ताज्ञानस्य कथं ब्रह्मज्ञानत्वमित्यत्य आहुः प्रकृते इत्यादि । तथाच 'अविज्ञातं विज्ञानता'मिति श्रुतेर्ज्ञानकृतपरिच्छेदो ब्रह्मणि नास्तीति यस्य भूयो धर्मवन्त्येन ज्ञानम्, तस्वापि न

उपासनक्ष्यस्य ब्रह्मज्ञानस्य । उक्तरीत्येति । उपसंहारणेत्यादिमाष्योक्तरीत्योद्देशेनोपासना वदेदिन्त्यर्थः । उपसमितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म उपसमिति । तदुक्तिति । स्वशाखोक्तगुणोपसंहारस्य । एवं तात्पर्यति । तत्तदुपकाराय तथोक्तिरित्येव तात्पर्यकत्यने । उपसंहारेण सिद्धौ तावन्मात्रकथना-नर्थक्यस्थेशः । मन्देत्यादि । मीमांसाया मन्दमध्यमार्थत्वस्थारम्भे उक्तत्वादिति भावः । तत्र मध्यमस्य बुद्धिदोषात्सन्देहसम्भवेप्येतावता ग्रन्थेन बुद्धिदोषनिवृत्तिसम्भवान्नोक्तिः । त्वदुक्तस्येति । तत उपकाराय तथोक्तिरित्येवमुक्तस्य । मन्देऽभावादनुपपन्नत्वात् । भवतीति । मनसा भवति । 'यद्यद्धिये'ति वाक्यात् । शुद्धे चित्ते च भवति, 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुतेः । ज्ञान-कृतेति । यथा घटादिकृत आकाशपरिच्छेदः, तथा तत्तदुपसंहृतधर्मवत्त्वेन सकठधर्मवत्त्वेन प्रसिद्धस्य ब्रह्मणः परिच्छेदः तन्मात्रज्ञानविषयत्वं न । 'उपासकानां कार्यार्थ ब्रह्मणो रूपकल्पने'ति राम-तापिनीयश्रुतेः कल्पितत्वात्तेपाम् । इमानि रूपाणि परिणतघटादिक्षपव्यतिरिक्तानि । द्वाविति । स्वत्य-

१. आक्षेपलभ्यानिति पाठ.।

न्धादिसत्यां भ्रवि पुरुषभेदेनैकस्यैव वैकैकप्रकारकं यद्भृज्ञानं न तद्भृज्ञानम् । एतेनानन्तधर्मवस्यं ब्रह्मणि ज्ञापितम् । तदुक्तम् । 'परास्य दाक्तिविधिव अयते स्वाभाविकी ज्ञानवलिकया चे'ति । अत्र 'स्वाभाविकी'ति विद्रोषणादविद्याक- लिपतस्यं चक्तीनां निरस्तम् ।

कंचिरवाथवीणकानां विद्यां प्रति शिरोव्रतापेक्षणाद्नयेषां तद्नपेक्षणात्

भाष्यप्रकाशः ।

नजु स्वाध्यायस्त्रस्य तथार्थवन्ते हि कर्मादिसरणेन तादशोपसंहाराजुपसंहारचिन्ता, तदेव दुघटम्, अन्यैस्तथा तदर्थानङ्गीकारादित्याकाङ्कायां स्वोक्तं स्त्रव्याख्यानं दृढी-कर्तु शङ्करभास्कररामाजुजाचार्याद्यक्तसेतत्स्त्रव्याख्यानमप्यसमञ्जसमिति बोधनाय तदनुवदन्ति केचिन्वित्यादि । यद्यपीदं तेषां सत्रविवरणं शाखान्तराधिकरणस्यस्य 'विद्यायां धर्मशास्त्र'मिति रशियः ।

धर्मवानिषक्षमेवांश्च । तद्व्यक्थेति । खल्पाधिकधर्मवत्त्वकृतोपासनाभेदेन धर्मव्यवस्थासगणम् । भाष्ये । खाभाविकीति । खभावस्य परिणामहेतुत्वरूपत्वात्स्वभावस्य श्रौतत्वात्परिणामवादस-मभवेऽविद्याकिल्पतत्वं न युक्तमिति तथा । प्रकृते । तथेति । भाष्योक्तार्थवन्त्वे । तद्र्येति । सूत्रा-र्थानङ्गीकारात् । आदिना शैवाचार्यः । तदिति । तदीयं व्याख्यानम् । ज्ञाखेति । पूर्वतन्त्रे दितीयस्य चतुर्थचरणे दितीयाधिकरणम् । तस्यायमिति । अध्ययनस्यायं भूमो भोजनाचरणादिः । सूच्चेति । अनुशयोऽनुबन्धः । 'सादनुश्यो देषे पश्चात्तापानुबन्धयो'रिति विश्वः । केचिन्वत्या-

१. तद्यवस्थास्मरण युक्तमिति पाठः ।

विद्याभेद इति प्राप्ते, उच्यते, खाध्यायस्यैष धर्मः, न विद्यायाः, कथमिद्म-वगम्यते, यतस्तथात्वेन खाध्यायधर्मत्वेन समाचारे वेद्वतोपदेशनपरे ग्रन्थे आथर्वणिका इद्मपि वेद्वतत्वेन समामनन्ति, 'नैतद्चीर्णव्रतोऽधीते' इति चाधिकृतविषयादेतच्छव्दाद्ध्ययनशब्दाच खोपनिषद्ध्ययनधर्म एवैष इति निर्धार्यते, तसादनवद्यं विद्येकत्विमिति सूत्रार्थं वद्न्ति ।

स चिन्त्यते। न खस्य विद्याधर्मत्वं विद्याभेद्कम्। उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं शक्यत्वात्। नचानुपसंहारार्थमेवातद्वर्थत्वं वोध्यत इति

#### भाष्यप्रकाशः।

स्त्रस्य यच्छावरभाष्यं तच्छायामनुसरित, तत्र हि कारीरीवाक्यान्यधीयानास्तैत्तिरीया भूमौ भोजनमाचरित, नेतरे, तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्रोदकुम्भमाहरित, नेतरे, तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्रोदकुम्भमाहरित, नेतरे, तथैकेऽश्मिधमधीयाना अश्वस्य घासमाहरित, नेतरे इति धर्मभेदात् कर्मभेद आशिक्षते, 'विद्यायां धर्मशास्त्र'मिति स्रत्रेण विद्या वेदनमध्ययनिमिति यावत्, तस्यायं धर्मः, न तु कर्मणः । तेनान्यधर्मस्यान्यभेदकत्वाभावात्र कर्मभेदकत्वमिति स्थितम्, तेन प्रामाणिकम् । तथापि सोऽर्थः स्त्रकारानुशयिवरुद्ध इति तं स्कुटीकुर्वन्ति स्थ चिन्त्यत इत्यादि । चिन्त्यत इति । यक्तोऽयुक्तो वेति विचार्यते । हि यतो हेतोः । अस्य शिरोवतस्य विद्याधर्मत्वं निवार्य यदध्ययन्वर्मात्वं व्यवस्थाप्यते, तिद्ध्याभेदकत्वाभावाय । तदस्य विद्याधर्मत्वं तु न विद्याभेदकम्, चोदनाद्यविशेषण सिद्धे सर्वासां ब्रह्मविद्यानामैक्षे, प्राणाद्यपासनासु रेतःप्रभृतेरिव ब्रह्मविद्यान्यते स्थितस्याधिकस्थानुप्रवेशेपि दोपो न भवतीत्युक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तं शक्यत्वात् । सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेदकत्वस्थाभावात् । नचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेदकत्वस्थाभावात् । नचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो

#### रिक्मः।

दीति । अयमर्थः । विद्यां प्रति मुण्डकादारम्भान्मुण्डकोक्तन्नस्विद्यां प्रति शिरसङ्गरपात्रधारणह्यं व्रतं कर्तव्यत्वेनोपदिश्यते । यथा गोदानं वेदाध्ययनाङ्गम् । इतरोपनिषदध्ययनकाले तु शिरोव्रतं नापेक्षते । तदाहुः शिरोव्रतेति । वेदव्रतापेक्षणात् । एष धर्म इति । शिरोव्रतलक्षणः । सम्माध्यनन्तीति । 'तेषामेवेतां नस्विद्यां वदेत शिरोव्रतं विधिवत् यैस्तु चीणं'मिस्येवम् । नैत्तदिति । नस्व । नस्विद्यामिस्यर्थः । अचीण्व्रतः अन्तुष्ठितशिरोव्रतः । अधीति । अधिकृतश्चीण्व्रतः । अधीतः इसध्ययनशब्दः अध्ययनं कुरुतः इसर्थात् । तस्मात् । स्वोपेति । चीणंव्रतकर्तृकमध्ययनमिस्यर्थात् । नीलो घट इस्यत्रेव अन्यरङ्गीकारादेवकारः । तस्मादिति । शिरोव्रतस्य मेदकस्य स्वाध्यायधर्मत्वेन विद्याधर्मत्वाभावात् । नस्यस्येतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्स्येत्यादि । उक्तन्यायेनेत्यादिभाष्यं विवरीतुमाहुः चोद्यनाङ्गीत्यादि । सिद्ध इति । सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रे सिद्धे । प्राणादिति । 'यो ह वै ज्येष्ठं च'ति वाद्यणेक्ति प्राणाद्यपासना । आदिना वाक्चश्वश्चश्चेत्रममांसि । रेतः इति । 'यो ह वै प्रजापितं वेद, प्रजायते प्रजया पशुभी रेतो वै प्रजापितः प्रजायते प्रजया पशुभिर्य एवं वेदे'ति वाक्चश्चःश्चोत्रमनोन्तानि निरूप्योच्यत इति रेतःप्रवेशः । प्रभृतिशब्देन पूर्वसूत्रभाष्योक्तं वाजसनेयिनां पत्रमं प्राण्यः । स्वत्यश्चापि आर्थविकि स्योऽन्यत्र याज्रषादिष्वि । तस्य शिरोव्रतस्ति। वाजसनेयिपञ्चमप्राणप्रवेशन्यायेन । अन्वव्यापि आर्थविषके स्योऽन्यत्र याज्रषादिष्वि । तस्य शिरोव्रतस्योपसंहार्यत्वेति । विरोव्रतस्योपसंहार्यत्वे अभावादिति । विरक्षणविशेषणस्य भेदकत्वात्त्या । न चेति भाष्यं विवृण्यन्ति स्म नचेति । एवेति

वाच्यम् । उपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्यैकत्वनिर्णयस्यैव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । नतु तदुक्तिर्यथा तथास्तु, अतद्धमत्ववोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे कानुप-पत्तिरिति चेत् । उच्यते । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि तत्तात्पर्यकल्पना । स एव च न साधीयान् । तथाहि । 'खाध्यायोऽध्येतव्य' इत्यादिषु खाध्यायशब्दस्य वेदवा-चकत्वं प्रसिद्धम् । समाचारशब्दस्य विहितिक्रियावाचकत्वं च । तत्रोभयोरिप मुख्योऽथीं बाध्यते । तस्मिन् सम्भवति तद्धाधस्त्वयुक्तः । किञ्च, एवं 'नन्वग्नि-ष्टोममेवोद्दिश्ये'त्यादिनोक्ताशङ्काया अनिवृत्तिरिति ।

#### भाष्यप्रकाराः।

बोध्यत इति वाच्यम् , भवन्मतेऽधिकरणोपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्यैकत्वनिर्णयसेव सत्रकारानुशयगोचरतया दृश्यमानत्वादेतिद्वचारस्याकस्मिकत्वापातात् , अतोऽस्य भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यधर्मत्वसाधनेन तद्साधकत्वकथनमनर्थकमिति तद्ध्याख्यातः सत्रार्थ उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः ।
उक्तार्थस्य शावरभाष्यानुसारित्वेन प्रामाणिकतया तस्योपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयति निन्वत्यादि ।
अतद्धर्मत्वोक्तिः कथमप्यस्तु, तथापि तस्य तथात्वे कानुपपत्तिरित्यर्थः । तत्रोपेक्ष्यत्ववीजभूतामनुपपत्तिमुद्धाटयन्ति सूत्रस्येत्यादि । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि शिरोत्रतोपदेशतात्पर्यकल्पना,
स्त्रार्थ एव तदुक्तो न युक्तः । तदुपपादयन्ति तथाहीत्यादि । तस्मिनिति । मुख्यार्थे । ननु
सत्यमस्ति मुख्यार्थवाधः, तथापि फलमुखो न दोषायेत्यतो दृषणान्तरमादुः किञ्चेत्यादि ।
तथाच तैर्हि विद्येकत्वसाधनायेदं सत्रमेवं व्याख्यातम् । तथा सति शिरोत्रतस्य प्रकृतोपनिपदिशेपसंयोगेनासङ्कीर्णतया पूर्वस्त्रोक्तहेतोर्धदत्वे सम्पन्ने, 'तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेते'त्येतच्छन्दो
यथास्थान्यत्रोपसंहारवाधकः, तथा यत्रैतच्छन्दो नास्ति, यथा 'प्रागतिथिभ्योऽश्रीया'दित्यादौ,
रिक्तः।

विद्याभेदविचारस्येत्यर्थः । ननु नाकस्मिकत्वापातः ब्रह्मविद्यानामैक्याय भेदावतरणस्याक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरताया इत्याशङ्का समाधानमाहुः अत इति । अस्येति । शिरोव्रतस्य । विशेषण-विधया भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यस्य स्वाध्यायस्य धर्मत्वसाधनेन तदसाधकत्वं विद्याभेदासाधकत्वकथनं निरर्थकम् । तथाचाक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरता तदा स्याद्यदि विशेषणस्य वैलक्षण्येन भेदकत्वं स्यात्, नत्वेवमित्याक्षेप्यसूत्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरताया अभावात्तन्निषेधनिबन्धनस्त-ब्यांख्यातः सूत्रार्थेः उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः । अतद्धर्मत्वेति । न तस्या विद्याया धर्मत्वोक्तिः । अतद्भमत्वोक्तिः शिरोत्रतस्य श्रेया। तदुक्तिरितिभाष्यस्यार्थः यथातथाप्रतिपादितोस्तु । तस्यार्थः कथमप्य-स्त्वित । तस्य तथात्वे अतद्रर्भत्वबोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे । शिरोव्रतेति । शिरोव्रतस्याक्षेप्यसू-त्रार्थत्वेन सूत्रकारानुशयगोचरतोपदेशे व्यासतात्पर्यकल्पना भवति । तत्प्रतीतीच्छयोचरितत्वं तात्पर्यम् । वक्तुरिति वा । स एवेति भाष्यविवरणं सूचार्थ एवेति । तथा चातः सूत्रस्य न तदुक्तार्थत्वमिति भावः । फलमुख इति । प्राचीनव्याख्याफलं तदुपायकः । प्रकृतेति । खाध्यायपदेन प्रकृता या उपनिषत् । वेदत्वात् । तद्विशेष आथर्वणत्वं तत्संयोगेनेत्यर्थः । सम्यग्योगः संयोगः खरूपसम्बन्धस्तेने-त्यर्थः । वेदत्रय्या आयर्वणसङ्कीर्णतया । पूर्वेति । चोदनाद्यविशेषादिति हेतोः । दृढत्व इति । एकत्र चोदनाद्यविशेषे आथर्वणे विशेषे वेदान्तप्रत्यये हेतुत्वेपि सर्ववेदान्तप्रत्ययहेतुत्वमद्दमित्याथर्वणास-क्कीर्णतया हेतुत्वे दढत्वं तस्मिन्सम्पन्ने । एतच्छच्द् इति । सदाचारादिविरोध उपसंहारे बाधक उक्तः, तद्वदेतच्छब्दोपि ब्रह्मविद्याविशेषणं इतरब्रह्मविद्याभेदकः उपसहारबाधकः। उपसंहारे तेषां शिरोवन नन्वाथर्वणोपनिषत्सु पळाते, 'स होवाचाब्जयोनियोंऽवताराणां मध्ये श्रेष्ठं वतारः को भविता, येन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवन्ति, यं स्मृत्वा मुक्ता असात् संसाराद्भवन्ति, कथं चास्यावतारस्य ब्रह्मता भवित, स होवाच त हि नारायणो देव' इत्युपक्रम्य, मथुराखरूपं निरूप्य, निगचते 'यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभिः शक्त्या समाहित' इति, तेनास्यावतारस्याशेषावताराणां मध्ये श्रेष्ठ्यं निरूप्यते, श्रीभागवतेपि च 'एते चांशकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् खय'मिति गीयते। पूर्वोक्तरीला तु सर्वतुल्यता प्रतीयत इति नैकतरनिर्धारः सम्भवति। किश्च। ब्रह्मणो निरवयवत्वेनैकस्यांशित्वम्, अन्येषां तदंशत्विभलिप वक्तुमशक्यिमित प्राप्ते,

#### भाष्यप्रकाशः।

तादशां धर्माणां त्वन्यत्रोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वाच्छाखान्तरीये कर्मणि विद्यायां च शाखान्त-रीयतद्धर्मस्य रूपान्तरे रूपान्तरधर्मस्य च प्राप्तिरित्यस्या आशङ्काया अनिष्टक्तिः, तस्मान्मतान्त-रीयव्याख्यानम्रपेक्ष्यमेवेत्यस्य स्त्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधनेन विद्येकत्वबाधकनिरासार्थतयैव व्याख्यानम्रचितमित्यर्थः।

एवं मतान्तरं परिहृत्य पूर्वं रूपान्तरे रूपान्तरगुणानुपसंहारे रूपभेदस्य नियामकताया उक्तत्वात् तं रूपभेदं स्फुटीकर्तु चिन्तान्तरमारभन्ते नन्वाथर्वणेत्यादि । इयं श्रुतिरुक्तरता-पनीस्था । तत्र हि दुर्वासाः स्वस्य भगवज्ज्ञानं वक्तं ब्रह्मनारायणसंवादम्रपचिक्षेप । तत्र नाभिकमलाज्ञातोऽज्ञयोनिर्ब्रह्मा एवं प्रश्नमुक्तवान् । अत्र यत्तदोनित्यसम्बन्धात् 'स को भिवते'ति तच्छब्दोध्याहियते । तत्र श्रेष्ठचाभिज्ञापकं वाक्यं 'येने'त्यादि, 'ब्रह्मता भवती'त्यन्तम् । तथाच लोकानां देवानां तोषजनकः सरणेन मुक्तिदाता यः स एव श्रेष्ठः । तस्य ब्रह्मता च केन प्रकारेणेति प्रश्नद्वयं सिध्यति । 'तं होवाचे'त्यादिना नारायणेनोत्तरमुच्यते । तत्र मथुरास्वरूप-निरूपणं भूम्यामवतारज्ञापनार्थम् । 'कथं च ब्रह्मते'त्यस्थोत्तरं 'यत्रासो संस्थित'इत्यादिभिः शक्तिसहितचतुर्व्यहरूपेणेति सिध्यति । तेनैवमस्य श्रीकृष्णावतारस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ठचं निरूप्यत इति सिध्यति । श्रीभागवते तु पुरुषांशावतारमध्ये 'रामकृष्णाविति भ्रवो भगवानहरद्धर'मिति भूभारहारकयो रामकृष्णयोः पुरुषांशावतारत्वमुक्तवा, 'एते चांशकलाः पुंस' इत्यनेन सर्वसाम्यं चोक्त्वा, 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति केवलस्य कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुच्यते । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तु तथा प्रतीयत इत्येकः सन्देहः । किश्चेत्या-नरूपंभिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तु तथा प्रतीयत इत्येकः सन्देहः । किश्चेत्या-

#### रक्मिः।

तित्वे एतच्छन्दवाच्येतरिवद्याबाधापत्यास्येति शिरोव्रतस्यान्यत्राथर्वणिकादन्यत्र याज्ञषादौ उपसंहारस्य बाधकः । संनियोगशिष्टन्यायं प्रापयित्वेत्यर्थः । एतच्छन्द् इति । संनियोगशिष्टन्यायप्रापकः । उक्तरी-त्येति । भाष्योक्तरीत्या । मतान्तरिमिति । शङ्करभास्कररामानुजाचार्याद्यक्तं मतान्तरम् । उक्तत्वादिति । भेदान्नेति चेन्ने'ति सूत्रे भाष्ये चोक्तत्वात् । भाष्ये । उक्तद्वाद्वात इति । सदाचारादिविरोधेनोपसहारा-भावे कर्मभेदशङ्कायाः । प्रकृते । दोषमिति । नैकतरेति । उक्तव्रद्वातासर्वतुल्यतयोरेकतरिनर्धारः ।

१. इयमित्यारभ्य प्राप्तमित्यन्त इत्यत्र श्रीहस्ताक्षरेषु पाठोयम्-ग्रह्मतेति, मूलरूपता । तापनीयश्रुत्युपबृंहणाय नि सिदेग्ध श्रीभागवतवाक्यमुदाहृतम् । पूर्वोक्तरीत्येति । 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुत्युक्तप्रकारेण । शेषं विषद्न्याख्यातम्-इति । २. प्रकाशे आशङ्का, रश्मो शङ्केति भाष्यपाठ ।

नि सु० र० २८

अभिधीयते। 'सत्त्वं यस्य िया मूर्तिः' 'विद्युद्धसत्त्वं तव धाम शान्त'मि-त्यादिवाक्यैरप्राकृतो भगवत्थ्यानभूतः सत्त्वनामा भगवद्धमेरूप एव कश्चनास्ति। याददोन रूपेण भगवात् कार्य कर्तुभिच्छति, ताद्दग्रूपं तं प्रकटीकृत्य तस्मिन्

#### भाष्यप्रकाराः।

दिनोक्तस्तु द्वितीयः। एवं प्राप्तम्। तथाच तापनीयानन्तरूपश्चत्योरितरेतरिवरोधान्निरवयवत्व-बोधकनिष्कलश्चितिविरोधाच श्रेष्टचादिनिर्धारासम्भवे धर्माणां मायिकत्वस्येद्व शरणीकरणीयत्वात् स्वरूपपराणां अवतारान्तरे अवतारान्तरधर्मीपसंहारानुपसंहारिचन्ताया अनुपयोगात् पूर्वोक्ताश-ङ्काया अनिष्टत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति पूर्वपक्षाशयः।

तत्र समाद्धते अभिधीयत इत्यादि । अत्र 'सन्तं यस्वे'त्यादिवाक्यद्वये यथायथं 'त्रिये'ति 'विद्युद्वे'ति विशेषणाभ्यां विविश्वतस्य सन्त्वस्य प्राकृतात् सन्त्वात् व्याद्वत्तिः कियते, 'मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षक'मिति, 'विलिजमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेऽम्रये'ति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामित्रयत्वस्याविद्युद्धत्वस्य वोधनात् । नच प्राकृतगुणातिरिक्तसन्त्वस्याप्र-सिद्धत्वं शङ्क्यम् । 'सन्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय' इति द्वितीयस्कन्धे प्राकृतव्य-तिरिक्तानां गुणानां सिद्धत्वात् । 'यथा कार्पासे न हि स्त्रम्, तदेव पुनः पौर्वापर्यमापद्यमानं स्त्रतामापद्यते, तथा भगवान्तिर्गुणस्ते पुनर्गुणा' इति तत्र विवरणात् । स च द्रव्यरूपः । अन्यथा तस्य मृतित्वधामत्वयोरनुपपत्तेः ।

रामानुजास्तु । शुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्वविरुक्षणसत्त्वगुणाश्रयो द्रव्य-विशेष इत्यङ्गीकृत्य, 'स्वसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विरुक्षण'मिति वाक्यं च तसिन् प्रमाण-त्वेनाहुः । तस्यातिरिक्तत्वमेव, न त्वेतद्र्यत्वम् ।

एवमेतस्थोपाधित्वं साधयित्वा तेनांशान् साधयन्ति यादृशोनेत्यादि । स स इति । अव-रिक्षाः ।

एवं शेषं निगदव्याख्यातम् । संशयस्य पूर्वपक्षोक्त्या बोधात्पूर्वपक्षमाहुः तथाचेत्यादिना । इतरेतरेति । तापिनीयं ब्रह्मता अनन्तरूपश्चतीं सर्वतुल्यतेति तथा । अवतारे कोटिइयमुक्त्वावतारिण्यनन्तरूपश्चतिन्कोट्या द्वितीयकोटिमाहुः निरवयव्यत्वेति । श्रेष्ठ्याद्वीति । श्रेष्ठ्यं ब्रह्मता आदिना सर्वतुल्यता तयोरेकतरस्य निर्धारासम्भवे । तथाचावतारस्य ब्रह्मता वा सर्वतुल्यता वेति सन्देहः, अवतारिणोऽनन्त-रूपता वा निष्कठता निष्कियता वेति सन्देहः । इति पूर्वपक्षे सन्देहबोधः । स्वरूपेति । अवतारि-पराणाम् । पूर्वोक्तिति । 'नन्विष्ठोममेवोद्दिश्ये'त्यादिना 'मेदान्नेतिचे'दिति सूत्रोक्तशङ्काया अवतारिपरायाः अवतारिविषयेऽनिवृत्तावि । अधियत्वस्येति । 'मां भजन्ति गुणा' इत्यत्र प्रियत्वार्थं भजनात् । 'विरुज्जमानये'त्यत्र अविशुद्धत्वात्कापट्यात् विरुज्जेति तथा । ते पुनर्गुणा इति । निषेधयोग्याः प्रति-योगिन इत्यर्थः । गुणप्राप्तिर्गुणनिषेधश्च पूर्वापरव्यवस्था । तन्नेति । द्वितीयसुबोधिन्याम् । स चेति । सत्त्वगुणः । अन्यथेति । नैयायिकगुणत्वे । मूर्तित्व परिच्छिन्नपरिमाणवत्त्वम् , तस्यानुपपत्तिः, गुणे गुणानङ्गीकारात् । धामत्वमयोगोरुकवत् । स्वस्तेति । आत्मसत्ता जातिः, सत्त्वं न गुणः, तां भासयित तत्त्वसत्ताभासकम् । गुणकर्मान्यद्रव्यम् । विरुक्षणत्वस्य, अतो न जातिः सत्त्वमितिचत् । चतुर्थगुणकल्यने गौरवात् सतो भावः सत्त्वं सत्ता चेत्रेकार्थात् । तस्मिन्निति । शुद्धन्वित्। चतुर्थगुणकल्पने गौरवात् सतो भावः सत्त्वं सत्ता चेत्रेकार्थात् । तस्मिन्निति । शुद्धन्ति । स्वर्थाणकल्पने गौरवात् सतो भावः सत्त्वं सत्ता चेत्रेकार्थात् । तस्मिन्निति । शुद्धन्ति । स्वर्थाणकल्पने गौरवात् सतो भावः सत्त्वं सत्ता चेत्रेकार्थात् । तस्मिन्निति ।

खयमाविर्भ्यायः पिण्डे बह्वितत्तत्त्त्तः याणि करोति, यसित् यसिन्नवतारे, स सोंऽश इत्युच्यते। तत्र हि विग्रहस्तन्नाविर्भृतं ब्रह्मत्वक्तपं च प्रतीयते। विग्रहस्य सत्त्वात्मकत्वेन धर्मक्तपत्वात् तत्राविर्भृतस्थेव ब्रह्मत्वात् समुदितस्थावतारत्वेन गणनात् तत्रैकस्यैवांशस्य तद्भूतवं यत् तदेवांशत्वम् । यद्माधिष्ठानमनपेक्ष्य खयमेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविर्भयति भक्तार्थम्, स स्वयं पूर्णो भगवान् उच्यते। एतदेव च श्रेष्ठ्यम् । अत एव सर्वतः पाणिपादान्तत्वं व्यस्तिन् स्कुटं ज्ञापियतुं

तारः। नन्वयःपिण्ड आविर्धृतस्य वहेर्वहित्यमेवीच्यते, न त्रंशत्यस्, अतः क्रयमेविक्तित्यासङ्कायामाहुः तम्म हीत्यादि । एकस्यैवांचास्य तद्व्यत्विति । आविद्यस्योगस्य बह्यस्वम् । तथाच
विरुद्धधर्माश्रये ब्रह्मण्याकारानाकारत्वयोरुसयोः सन्वाद्यतानाकारेण तेजोरूपेण प्रविश्चति,
सोंऽशावतारः । इदमेव निवन्धे प्रथमस्कन्यत्तीयाध्यायार्थिनेचारेपि 'सन्वात्मके शरीरे
अलोकिकतेजसः सर्वदा संक्रमोऽवतारः, कार्यकाले संक्रम आवेश्वं इति तद्भेदक्यनसुलेन
बोधितम् । अतः परं श्रेष्टचनोधनाय मूलखरूपं विश्व-चित्त धार्णाधिष्टानेत्यादि । अधिष्टानं
सन्त्वादात्मकं शरीरमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धं साकारं ब्रह्म आपिर्धवतीत्यादिप्रकारेण पूर्णो मगवातुच्यते । एतदेव पूर्णभगवन्त्वमेव श्रेष्टचम् । तापनीयवाक्ष्मेषु रामादीनां त्रयाणां प्रणवमात्रात्रयप्रतिपाद्यत्वस्रुत्त्वा, तेन सन्वरजस्तमोधिष्टानत्वं प्रतिपाद्य, अश्रे अद्दंग्रदीपासनायां 'ॐतत्सत् सोऽहं
परं ब्रह्म कृष्णात्मकसे नित्यानन्दैकस्वरूपं इत्यादिना निरिधिष्टानस्य केवलनित्यानन्दैकस्वरूपस्य
कृष्णात्मकसेव श्रावणादेतदेव श्रेष्टचमित्यर्थः । यद्ययेताद्यत्वं रामवृत्तिहत्यानन्दैकस्वरूपस्य
कृष्णात्मकसेव श्रावणादेतदेव श्रेष्टचमित्यर्थः । यद्ययेताद्यत्वाद्यां रामवृत्तिहत्यान्देकसस्यस्य
कृष्णात्मकसेव श्रावणादेतदेव श्रेष्टचित्ति तथाप्युक्तमावतारे देवमात्रकार्यार्थतायाः स्फुटत्वात्
तेनावतारेण बलेरेच सुक्तेः स्फुटत्वाच्च खल्पं मोक्षदातृत्वम्, श्रीवृत्तिहस्यरूपे तु 'यदिदं किश्च जगत् सर्व प्राण पजित निःसृत'मिति कम्पनाधिकरणविषयवाक्षयोक्तन्यायेन सुक्तिदात्वं नृतिहराजमत्रे स्फुटति, न तु सौम्यरूपत्वेषि भूयान् मर्यादानुरोधः । षुष्टिकार्य तु सल्पम् । श्रीकृष्णावतारे तु 'गोप्यः कामात् भयात् कंसो द्वेषाद्याये नृषाः । सम्यन्यादृष्णयः सेहात् पृयं मत्त्या वयं विभो' इत्यादिवाक्याद्रदुभिः प्रकारैसेक्षिदत्वम् । तेन मर्यादानुरोधश्चेयाद्यनुराधायान्तियान्वान्वराधानान्तियान्वराचान्यन्यान्वराचान्वराचान्तियान्वराचान्तियान्वराचान्यान्वराचान्यान्तियान्तियान्वराचन्यान्वराचान्यान्यान्तियान्वराचान्यन्यान्वर्णायान्यन्यान्यन्यान्वर्याच्यान्यन्यान्यन्यान्यन्यान्यन्यान्यन्यान्यन्यान्यस्यान्यन्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यान्यस्यस्यस्यस्यान्यस्यस्यान्यस्यान्यस्यस्यस्यान्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्

#### रिमः।

सत्त्वस्य द्रव्यत्वे । आहुरित्यस्वरसस्तु ह्याश्र्यरसामावेषि बुद्धारोहाज्ज्ञेयः । सिद्धमाहुः तस्येति । शुद्धसत्त्वस्य । प्राकृतगुणातिरिक्तत्वमेव, न तु प्राकृतगुणरूपत्वम् । एत्सस्येति । द्रव्यस्य । तेनेति । द्रव्यस्य । तोनेति । द्रव्यस्य । तोनेति । श्राह्मदृष्ट्या समाधानमाहुरित्यर्थः । तद्य हीत्यादीति । तत्र शास्त्रदृष्ट्या स्पूर्यशे दृष्टान्ते । दार्ष्टान्तिके भगवति । स्ववदेति । यथा वराहादौ । आवेश इति । यथा वरुभद्रे । 'हरुधर ईषदत्रस'दिति त्रास-वोधनात् । यत्राधिष्टानेत्यादीति । स्वयभेवेत्यादि । मायाजवनिकां दूरिकृत्य साकारमानन्दमय-वेश्वानराधिकरणयोक्तम् । श्रीमद्भागवते मतेऽधोक्षजत्वेषि साकारत्वं साकारकार्यानुरोधात् । कारणगुणाः

तोकादिआवेनाविर्वभव । तेन याद्याद्याद्याद्यिलाविशिष्टं ययद्वाल्यपौगण्डायव-स्थाविशिष्टं तत्तद्वृपं नित्यमेवेति वयं जानीमः । नचैवं सचिदानन्दविग्र-होक्तिः सर्वत्र विरुद्धा अवेदिति वाच्यम् । सत्त्वस्यापि भगवद्धर्मत्वेन सचि-दानन्द्रूपत्वाद्विरोधात् । मन्त्राद्यधिष्टातृरूपाणि तु विभूतिरूपाणि । एतच यथा तथा भक्तिहंसे प्रपश्चितम्। तत्त्वं च 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दितिन्यायेन भगवद्धर्भाणामपि सचिदानन्द्रूपत्वाद्वीनाधिकारिणामप्युपास्कानां फलप्रेप्सनां तत्तत्फलदानार्थमैश्वर्यादिरूपेण तत्र तत्र स्थितत्वमेव ।

#### भाष्यप्रकाशः।

विशेषान्तरमाहुः अत एवेत्यादि । एवमाविर्भृतशुद्धसाकारब्रह्मत्वादेव एवंह्नपत्वं स्वस्मिन् स्फुटं ज्ञापियतुं वत्साहरणे रासे एकमौहूर्तिकनानास्त्रीविवाहे नारदपरीक्षायां यथायथं तोकप्रौढराजमावेन बहुधा प्रकटो जातः । यदि हि तथा न स्यात्, अवतारान्तर इवात्राप्येवं न ज्ञापयेत्, नाप्येवं प्रकटो भवेत्, अतस्तथा प्राकट्यमेव मूल्रह्मपत्वमहामाहात्म्यादिगमकिमत्यर्थः। तेन सिद्धमाहुः तेन याद्दगित्यादि । तेनेति । तोकादिभावेषि जृम्भाव्यादानदामोद्रलीलासु सर्वात्मकत्वव्यापकत्व-विरुद्धभाश्रयत्वप्रदर्शनेन । तथाचैवं निरवयवत्वेष्ठप्युपाधौ प्रवेशतो वह्नययोगोलकघटाकाशादि-वदंशांशिभावाविरोधान्न प्रमाणयोविरोधः, न वा कृष्णावतारश्रष्टयविरोध इत्यर्थः । पुनः किश्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति नचैविमत्यादि । एविमिति । सन्त्रस्थाधिष्टानत्वे । सर्वत्रेति । कल्पान्तरीयेष्ववतारेषु । एवं मूल्रह्मप्वयस्थासुक्त्वा विभृतिह्मप्वयस्थामाहुः मन्त्रेत्यादि । भक्ति-हंसे प्रपश्चितमिति । तद्यथा तथा भक्तिहंसविवरणे तदाशयो मया स्फुटीकृत इति ताम्यामव-गन्तव्यम् । विभृतिह्मप्रस्हम्पाहुः तन्त्विमत्यादि । तन्त्र तन्नेति । उद्गीथादिह्मपेषु ।

#### रश्यिः।

कार्यगुणानारमन्त इति । एवं रूपत्विमिति । आश्चर्यवत् सार्वविमक्तिकतसिलन्तसर्वतः पाणिपादान्तरूपत्वम् । व्यवस्थितावयवत्ववोधकतोकादिमावेनेति भाष्यविवरणम् । वत्साहरण इसादि । प्रक्षिप्तत्वेपि 'ततः कृष्णो मुदं कर्तु तन्मादृणां च कस्य च । उभयायितमात्मानं चके विश्वकृदीश्वरः ॥ यावद्धत्सपवत्सकाल्पकवपुर्यावत्कराङ्मचादिक यावद्यष्टिविषाणवेणुदलिश्चग्याविद्वमूषाम्बरम् । यावच्छील् गुणाभिधाकृतिवयो याविद्वहारादिकं सर्वं विष्णुमय गिरोङ्गवदजः सर्वस्वरूपो वभा'विति विषयस्य स्पष्टत्वात्तदर्थ उक्तः, कृष्णकीडात्वाच । यावत्तावत्परिमाणे वत्साहरणे । रासे 'कृत्वा तावन्तमात्मान'-मिति । एकेत्यादिकतरार्धे । बहुधेति । तावतीं मायां दूरीकृत्य । तथेति । बहुधा । अत्राप्येवमिति । कृष्णावतारेप्येवमुक्तप्रकारेण स्वस्मिन्सर्वतः पाणिपादान्तत्व न ज्ञापयेदित्यर्थः । प्रमाणयोरिति । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यस्य 'निष्कल निष्कियं शान्त'मित्यस्य च विरोधः । तेन याद्यगित्या-दीति । तेनेत्यस्यार्थं उक्तः । आविरिति । 'अचलत्व चापेक्ष्ये'ति स्त्राद्धक्तमनोरथेनाविर्वभूव । तेनेति । भक्तार्थं ठीलाविर्मावने । नित्यमेवेति । नित्यानित्यसयोगापत्तेरवकारः । वयमिति । 'मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्विप महामुने' इति वाक्यात् । भाष्ये । सिद्धानन्तस्त्रपत्यादिति । 'प्रकाशाश्रयवद्वे'ति सुत्रेण तथा । प्रकृते । तत्त्विमत्यादीति । तत्त्वं विभृतित्वम् । उद्गीथादीति । छान्दोग्ये सन्ति । आदिना 'पृथिवी रसः आपो रसः ओषधयो रसः सुरुषो रसः वाग्रसः ऋत्रसः साम रसः उद्गीथो रसः । उद्गीथस्यादय उद्गीथादयः पृथिवीरसादयः । तेषु

नन्वेकस्यैव शुद्धस्यैवानन्तरूपत्वं भवतैवोक्तम्, अतो मत्स्यादिरूपेष्विप नाधिष्ठानत्वेन सत्त्वं वक्तुं शक्यम्, िकश्च, एवं निराकारस्वभावत्वं ब्रह्मणः सिध्य-तीति सत्त्वाव्यवहितप्राकट्योक्तिरप्यनुपपन्नेति चेत्। मैवम्। सत्त्वाधिष्ठानत्वस्य प्रमाणसिद्धत्वेनानपनोद्यत्वात् । तचोक्तं 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मित्यादि । प्राकट्यं हि भक्तिनिमित्तिकम्। सा तु बहुविधेति तदनुरूपं प्राकट्यमिप तथा।

#### भाष्यप्रकादाः।

एवं रूपत्रयविभागस्याप्रयोजकत्वं मन्वानश्रोदयित निन्वत्यादि । एवमिति । सन्वस्याधिष्ठानत्वेनाकारसमर्पकत्वे । तथाच न्यायसिद्धत्वाद्धिश्रृतिरूपं तथास्तु । मृलावताररूपे तु न तथा ।
वदतो व्याघातादित्यर्थः । तत्र समादधते सैवमित्यादि । तचेति । स्वतोऽनन्तरूपत्वे प्रमाणं च ।
आदिपदेन 'क्षयन्तमस्य रजसः पराक' इत्यादीनां सङ्घदः । तथाच 'यदेक'मित्यादिश्रुतिषु 'तमसः
परस्ता'दित्यादित्रह्मविशेषणाद्रह्ममम्बन्धिरूपादो प्रकृतिसंसर्गराहित्यसिद्ध्या 'आनन्दरूपममृतं यद्विमाति' 'आनन्दामृतरूपं प्रणवं पोडशान्ते' इत्यादिभिः सचिदानन्दरूपताया ब्रह्मणः स्वतोऽनन्तरूपतायाश्र प्रमाणसिद्धत्वात् प्रकारत्रयमपि प्रमाणसिद्धमिति न व्याघात इत्यर्थः । ननु भवतु
त्रयाणां प्रामाणिकत्वम् , तथापि कुत्र कथं प्रकटीभवतीति न ज्ञातुं शक्यते इति विशेषानवधारणात् वृथैवायं विचार इत्याशङ्कायां तदवधारणहेतुवोधनेन तां निवारयन्ति प्राकट्यं हीत्यादि ।
प्राकट्यमि तथेति । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते' इति भगवद्वाक्यात्तथा । तथाचैवं भिक्तभेदारिवाः।

रूपेषु । अष्टमस्य समष्टित्वात् । रसः सारः । गन्ध(पुष्प)चन्द्रपुष्पसोमवल्लीषु पुरुषत्वाग्निवायुविष्णुरूपः । गन्धः पृथिन्याः स्पष्टः। 'अपां पुष्पं वदे' त्यारणश्चतेश्चन्द्रः। ओषधिरसः द्वौ स्पष्टौ। 'पुष्पमूर्ध्वमेव गृक्ष-न्ती'ति श्रुतेश्च । सोमवली यज्ञाङ्गम् । पुरुषस्य पुरुषत्वमाकाशः । 'आकाशो ह वै नाम नामरूपयोर्निवहिते'ति श्रुतेः। वाचोग्निः ऋगूपः। ऋचामग्निप्रतिपादकत्वात् । 'अग्निर्वाग्मृत्वा मुखं प्राविश'दिति श्रुतेः। ऋचो वायुः सामरूपः। 'वायुः शब्दतामापद्यत' इति प्राचां प्रवादात्। साम्नो विष्णुरुद्रीयः । पूजाप्रतिपादक-त्वात्साम्नः विष्णोश्राघोक्षजसेवायाः स्वगुणद्वारा ज्ञापकत्वात् कार्येक्यम् । एवं रूपत्रयेति । अवतारिणं विनावतारपूर्णविभूतिरूपत्रयविभागस्य । निवद्यादीति । एकस्यैवेति । द्वितीययोगव्यवच्छेदकः । द्युद्धस्यैवेति । शुद्धसत्त्वयोगव्यवच्छेदकः । अवनैवेति । अस्मिन्नेव सूत्रे भवता सिद्धान्तिनैव । क्ष्यन्तमिति । अत्र विद्यैक्यार्थ वेद्यैक्योपदेशः । अस्य जगतः रजसः ब्रह्मकार्यस्य स्वल्पभेददर्शनं क्षयन्तं यो वेद सोऽमृतो भवति । केति चेन्न । पराके खड़े भेदद्रप्टुर्भयजनके सित । आदिना 'महद्भयं वज्रमुद्यन्तं य एतद्विदुरमृतास्ते भवन्ती'ति काठके । 'यस्त्वेवमेतं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्त' इति विद्यैक्यमुक्तमत्र । 'यदा ह्येवैष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भवती'ति तैतिरीयकभेददर्शननिन्दायै परामर्शो दृश्यतेत्र । 'तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्य ति श्रुतेरन्यत्राप्यभे-दममन्वानस्य भय संसाराभिनिवेशलक्षणं भवतीति । ब्रह्मसम्बन्धीत्यादि । आदिना मूलरूपम् । आनन्द्ररूपमिति । कृष्णावतारः । प्रणवम् । गायत्र्यर्थकारिकामिर्विवृतम् । पौडच्यान्त इति । लिङ्गशरीरान्तः, आदिनानन्दमयस्य । 'को ह्येवान्या'दित्यादिश्रुतिः । स्त्रनः इति । मूलरूपात् अनन्तावता-रादयः, चकाराद्विमृतिरूपाणि अन्नमयादीनि । प्रकाणिति । प्रमाणपदेन 'यदेकमव्यक्तमननतरूप'मिति श्रुतिरिप । कुन्न कथमिति । त्रिपु पूर्णावतारिव स्तिपु कुत्र सत्त्वाद्यपाधी कथं केन प्रकारेण । प्रकार-विशेषानवधारणात्। नद्वेति । प्रकारावधारणहेतुभूतभक्तिनोधनेन नां शङ्गाम् । प्राक्तस्यं हीत्यादीति। सर्गादिकार्येष्विधकृतानां भक्तानामितरासक्तिरप्यस्तीत्युपाध्यन्तरितस्तेहवत्त्वा-चानन्तरूपत्वेन मत्स्यादिरूपोपि तद्र्थं तद्यविहत एव प्रकटीभवति । ये तु भगवत्स्वरूपमात्रासक्ताः, तद्र्थं स्वयमेवातद्यवधानेन प्रादुर्भवति । एतेनैव निराकारत्वशङ्कापि निरस्ता । एतेन स्रोपधिस्तेहवद्र्थमेव मत्स्यादिरूपप्राकट्यस्य प्रमाणसिद्धत्वान्निरूपंधितद्वद्र्थमेव श्रीव्रजनाथप्राकट्यस्यापि तथात्वात् सोपाधि-स्तेहवत्स्विप पुरुषार्थदानस्यानुषङ्गिकत्वात् 'पुरुषविध' इति श्चुतेश्चैतदेव रूपं 'रसो वै

#### भाष्यप्रकाराः ।

दूपमेदोपि सुखेनावधारियतुं शक्य इत्यर्थः। तर्हि भक्तिभेदस्य कथमवधारणमित्यत आहुः सर्गेत्यादि प्रादुर्भवतीत्यन्तेन।

एवं प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेन निराकारत्वराङ्काया अपि निष्टत्तिमाहुः एतेनैवेत्यादि । भगवति प्रपञ्चवेलक्षण्यस्य पूर्वपादान्त एव प्रतिपादितत्या लौकिकाकारराहित्यमेव तत्र निराकरता, न तु यावदाकारराहित्यम् । उपाधिव्यवधानं तु शुद्धदर्शनयोग्यताभावेन हेतुभेदात्, अतः प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेनेव यावदाकारश्चन्यत्वराङ्काप्यपासेत्यर्थः । एवं रूपविभागं रूपाणां स्वरूपं च विशदीकृत्य भगवति श्रीकृष्णरूपे यच्छ्रेष्ठयम्, अन्यत्र यत् तद्राहित्यम्, तदुभयं व्यक्तीश्चर्वित एतेन सोपधीत्यादि । एतेनेत्यस्थाध्यवसीयतः इत्यनेन सम्बन्धः । तथात्वादिति । गोपालतापनीयच्हद्वामनीयसन्दर्भे 'ता नाविद'न्नित्यादिप्रमाणसिद्धत्वात् । सोपाधिस्रहवत्सु मथुराद्वार(का)वतीप्रभृतिस्थेष्वपि तत्तत्पुरुषार्थदानस्य तत्त्वद्वहेन कृतत्या आजुप-कृत्वात् । आनन्दमयनिरूपणे 'स वा एष पुरुषविध एवे'ति पुरुषविधश्चतेश्च । एतदेवानन्दमयं

रिक्मः।

'मत्त्या जानाति चाल्यय'मिति शुत्यां मक्तेः करणत्वं ज्ञाने ज्ञानं प्राकट्ये सित भवतीति मक्तः भक्तया भगवतः प्राकट्यं कुर्वन् ज्ञानविषयं करोतीत्थर्थः । परेषां ज्ञानाश्रयो मक्तः । एवं प्राकट्यं मितिनिन्तकम् । बहुविधित । मिक्तजन्या 'श्रेयोमिविविधैश्रान्येः कृष्णे मित्तः प्रसाध्यते' इति तत्तत्कारणजन्या बहुविधित तदनुरूपं भक्त्यनुरूपं खस्वकारणजमितियोग्यम् । सर्गादिति । मक्तानामिति । श्रद्धान्तम् । इतरेति । सर्गादिकारणासिक्तः । इति हेतौ । हेत्वन्तरं उपाधीति । सत्त्वान्तरेत्थरं । एचेति । 'सत्त्वमस्य प्रिया मूर्ति'रिति वाक्यादेवकारः । आधिभौतिकभक्त्या सत्त्वोपाधौ प्राकट्यप्रकारस्वत्त्वाध्यात्मिकभक्त्या निरावरण आकारो प्राकट्यप्रकारसाहुः ये त्विति । आसक्तिराध्यात्मिकी मितिः । स्वयमेवेति । 'कृष्णो वै परमं दैवत'मिति श्रुतेरवकारः । अत्यवधानेन किन्तु आकाराव्यवधानेन । तन्त्रेति । अधोक्षजे । हेतु भेदादिति । भिक्तरूपहेतोः सोपाधिनरुपाधिरूपभेदात् । यावदिति । सोपाधिके औपाधिकत्वेषि निरुपाधिके उपाध्यभावात्तथा । अन्यज्ञेति । मत्स्यादिषु । गोपालेति । 'तदुहोवाच श्रद्धणोसावनारतं मेध्यातः स्तुतः पराधीन्ते सोऽजुध्यत गोपवेषो मे पुरुषस्तदाविक्म्वे'ति । बृह्ददिति । 'चिरं स्तुत्या ततस्तुष्टः परोक्षं प्राह तान् गिरे'ति । ता नाविद्वन्निति । अत्र वाक्ये 'मय्यनुषङ्गबद्धिय इत्यमेनात्मना मक्तवस्यत्वेनाविभृते मय्यनुषङ्गबद्धिय इत्यभित्रदर्थत्वम् । सोपाधीत्यादिना । त्रयिक्षित्राध्याये 'पुत्रं त्वौपाधिकस्रोहवति वसुदेवे मथुराक्षे तस्य कंसेनाधितत्वस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्धमन्त्रत्वा वसा तया । सम्बधो-

१. तद्यवधानेनेति पाठः । २. निष्पृधिंतत्तद्रथमिति पाठः ।

सं इत्यादिश्चितिपाचं निरुपिधेलेहवतां विषयः। इद्मेव च श्रैष्ठ्यम् । मत्स्या-दिरूपं तु सोपाधिनद्वतामेव तथा। ताद्दक्तद्वतमर्थ एव प्राकट्यादित्यध्यवसीयते। एवं सित गुणभेदस्याप्रयोजकत्वात् सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं ब्रह्मणो निष्प्रत्यूहम्॥३॥

#### भाष्यप्रकाशः ।

रूपं 'रसो वे स'इत्याद्यानन्दश्लोकविवरणश्रुत्या प्रतिपाद्यं निरुपिधस्नेहवतां व्रजस्थानां विषयः । इदमेव अधिष्ठानाव्यवहितकेवलानन्दमयतया ग्रुख्याधिकारिप्रमाविषयत्वमेव तिसम्बवतारे श्रेष्ठयम्, परमं निष्कृष्टम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपिधस्नेहवतामेव विषयः । सोपिधस्नेहवतां कार्यायेव प्राकट्यात् । अतो न तेषु पूर्वोक्तरूपं श्रेष्ठयमित्येतत् सर्व तत्तद्रपमेदतत्तत्प्राकट्यहेतुभेदबोधकप्रमाण-गणेनावधार्यते । अतो न कोपि ग्रङ्कालेशः । तथाच यदि यावद्विशेषश्चन्यं ब्रह्म स्थात्, तदा तथा स्थादि । तत्तु प्रागेव निरस्तम् । तथा सित विरुद्धधर्माधारस्थेवेवं स्वरूपनिर्धारसिद्धौ धर्माणाममायि-कत्वेन वास्तवत्वात् तदुपसंहारादिचिन्ताया अप्यावश्यकत्वादुक्ताशङ्का निवर्तनीयेवेत्यतो मतान्तरी-यमेतत्स्वत्रव्याख्यानग्रुपेक्ष्यमेवेत्यर्थः । सिद्धमाहुः एवं स्तित्यादि । पूर्वोक्तरीत्या तत्तद्वेतुकस्य गुणानुपसंहारस्य रूपभेदस्य चाबाधकत्वेऽनेकरूपतायामि स्वरूपेक्ये निर्वाधे सित तत्तद्वपुप्पानुपसंहारस्य रूपभेदस्य चाबाधकत्वेऽनेकरूपतायामि स्वरूपेक्ये निर्वाधे सित तत्तद्वपुप्पानेतस्य वेद्यभेदाप्रयोजकत्वात् ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं निष्प्रत्युहम् । मायावादिमते तु धर्माणामौपाधिकत्वादुपाधीनां च मिन्नत्वादुपास्यरूपणां चाब्रह्मरूपत्वान्न विद्यवयं स्वारसेन प्रयोजयित, अत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपत्वात् स्वारसेन, अतोपि तथेत्यर्थः ॥ ३ ॥

रहिमः ।

पधिकस्रोहवत्सु द्वारवतीस्थेषु ज्ञातिबन्धुषु तत्रापि सुधर्मा देवसमा तत्स्थेषु तस्य मर्त्यधर्मायोगस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्युम्नव्यूहेन कृततया । प्रभृतिशब्देन सुदाम्यवन्तीस्थे मैत्र्योपाधिकं स्नेह्वति तस्य धैर्यस्य पुरुषार्थस्य दानं तस्य तेन प्रद्युम्नव्यूहेन कृततया । पुरुषिवध इति भाष्यं विवृण्वन्तिस्म आनन्दमयेति । तैत्तिरीये । रस इति । रस आस्वादने । इदमेवेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म इदमे-वेति । मत्स्यादीति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म मत्स्यादीति । एवेति । स्वयंत्वाभावान्मुख्यभत्तयविषयत्वमिन त्येवकारः । सोपधीति । श्राद्धदेवमनुरासुरहिरण्यगर्भप्रभृतीनां मनुत्वार्पणस्वार्थसुज्योपादानज्ञानोपा-धिकस्नेहवताम् । मत्स्यकच्छपस्नेहोऽष्टमस्कन्धे, वराहस्रोहस्तृतीयस्कन्धे । एवकारव्यवच्छेद्या निरूपधिस्ने-हवन्तः । तथेति भाष्यार्थमाहः सोपाधिस्नेहचतां कार्यायेति । एवकारार्थः पूर्ववत् । एतदिति । कृष्णावतारविभूतिरूपं द्विविधमक्तिरूपं च । प्राकट्यहेतुर्भक्तिः । भेदबोधकत्वं संज्ञाशब्दार्थबोधकत्वेन । संज्ञाया भेदकत्वं पूर्वतत्रसिद्धम् । भक्तिभेदो विशेषणात् । सन्दर्भसिद्धनिरुपिधसोपिधविशेषणे । उपासनाभेदः संज्ञाभेदात्। कोपीति। दुरूहत्वेन साङ्कर्यरूपः। तदा तथेति। यावद्विशेष्यशून्यत्वकाले तथा निराकारत्वं स्यात् । प्रागेवेति । गतपादे 'अरूपव'त्सूत्रे । उक्तेति । 'किञ्चैवं निराकारे'त्यादिभाष्योक्ता शङ्का निवर्तनीया। अत इति शङ्काया निवर्तनीयत्वात्। **पूर्वोक्तरीत्ये**ति। 'नन्विष्रष्टोममेवोद्दिश्ये'त्यादि-नोक्तरीत्या । तत्रापि 'मैवम्, धर्मित्राहकमानेने'त्याद्युक्तरीत्या । तत्त्वद्वेतुकस्येति । शिष्टाचारप्रकरण-हेतुकस्य । रूपभेदस्य वेद्यभेदस्य । अनेकेति । यथा घटानां नीलपीतरक्तग्रुक्लानां सतां नीलो घटो घटो नेत्यत्रत्ययादनेकनीलादिरूपतायामपि घटत्वेन घटस्वरूपैक्यस्य निराबाधो यथा तथा सित । तत्तदिति । तत्तद्रूपेति । यथा घटे नीलादितत्तद्रपगुणभेदस्य घटाभेदाप्रयोजकत्ववतत्तद्रप्रेत्यादिः । स्वारस्येनेति । उपासनाभावेन तदैक्यरूपविद्यैक्ये स्वारस्येन तथा । तथेति । सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं

## दर्शयति च ॥ ४ ॥

वेद्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्चितिर्दर्शयति 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिना। उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च दर्शयति । 'यदा ह्येवैष एतसिन्नु-

#### भाष्यप्रकाशः।

द्र्ञियति च ॥ ४ ॥ असिनिधिकरणे सर्वफलदातुः परब्रह्मणो वेद्यस्य तद्विषयकतया सर्वासां विद्यानामैक्यमवान्तरविद्यानामवान्तरैक्यं च प्रतिपादितमिति निगमियतुं स्त्रं विवृण्वन्ति वेद्यैकत्वेनेत्यादि । इत्यादिनेति । आदिपदेन मुण्डके ब्रह्मविद्यां प्रक्रम्य, तस्यामेव परापरिव-भागमुत्तवा, ऋग्वेदादिरूपा अपरा, 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत' इति तयोर्रुक्षणकथनेन सर्वासां ब्रह्मविद्यात्वं यद्घोधितं तस्य सङ्ग्रहः । तथान्यैरुपन्यस्तानां 'एतमेव बहृचा महत्युक्थ्ये मीमांसत एतमग्रावध्वर्यव एतं महाव्रते छन्दोगा' इत्यादीनां च सङ्गहः। तथाच श्रुतिरिप प्रत्यक्षा वेद्यैकत्वेन विद्येकत्वं द्रीयति, उपास्यभेदद्र्शने च दोषम्, अतोपि निष्प्रत्यृहं ब्रह्मण-स्तद्विद्यानां च सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वमित्यर्थः । अत्र आद्या श्रुतिः काठकेऽस्ति । 'अन्यत्र धर्माद्न्यत्राधर्मा'दिति प्रश्नम्रपुपक्रम्य, तदुत्तरत्वेनोक्ता । तत्र च सर्ववेदवीजभूतो य अङ्कारः, तस्य तथात्वधुक्तम् । स च 'ख्याम्नो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचक' इति प्रश्नोत्तरसिद्धिः । तथाचोङ्कारस सर्ववेदवीजत्वात् तद्रथस्यैव सर्वत्र प्रसृतत्वात् सर्वस्थापि वेदस्य तद्वाचकत्वमिति वेद्यैक्येन विद्यैक्यं सिद्धम् । द्वितीया तैत्तिरीयाणां ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽस्ति । तत्र हि 'अदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिरुयने' इति विशेषणचतुष्टयविशिष्टं ब्रह्म 'एतसि'न्नितिपदेन परामृज्यते । तथाच यच्छास्त्रीयसाधनमन्त-रेणाद्यम्, यस चात्मान्यो नास्ति, किन्तु तदेव सर्वासामात्मभूतमित्यनात्म्यम्। यत् पुनरेतद्ग्रे 'तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानसे'त्यनेन यः पूर्वोक्तरूपं ब्रह्म युक्तिभिनीनुचिन्तयति, तस्यापि रश्चिमः।

ब्रह्मणो निष्प्रत्यृहमित्यर्थः । न च 'अनित्यैर्द्रच्यैः प्राप्तवानस्मि नित्य'मिति काठके श्रावणान्न स्वारसं नेति वाच्यम् । 'नास्ति श्रुतिषु तद्वार्ते'ति मायानिषेधात् । 'स ईक्षां चऋ' इतीक्षामात्रश्रावणात् । न च 'मायां तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु महेश्वर'मिति 'मायया सन्निरुद्धः' 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः' इत्यादिश्रुतिभिर्मायोक्तेति शङ्क्यम्। 'प्रणवत्वेन प्रकृतित्वं वदन्ति ब्रह्मवादिन' इति गोपाल-तापिनीयात् प्रकृतिः 'प्रकर्षेण नवीनभावजनक' इत्यादिगायत्र्यर्थविवरणकारिकोक्तलक्षणा इन्द्रिय-भावजनिका तया विशिष्ट मायिनं महेश्वरम् । महामायो महेन्द्रियावी विष्णुः । मायया संनिरुद्धो जीव इत्यर्थान्तराभावात् । गोविन्द इत्यर्थः ॥ ३ ॥

द्र्ययित च ॥ ४॥ पूर्वं चोदनाद्यविशेषहेतुं शोधियत्वा द्वितीयेन तृतीये शिष्टाचारप्रकरणे 'योऽन्यथा सन्त'मिति श्रुतीनामुपसंहारबाधकत्वमाश्चक्य समाहितम् । अर्थाभेदस्योपसंहारसाधकत्वं वक्ष्यते । एवच साधकस्य विद्यमानत्वाद्वेद्यैकत्वेनेत्यादिर्भाष्ये । बाधकानि तु गुणमेदस्याप्रयोजनकत्वान्न सन्ति । आदिपदार्थमाहुः आदिपदेनेति । परापरेति । 'द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म य इह ब्रह्म-विदो वदन्ति । परा चैवापरा चे'ति श्रुत्या परापरविभागमुक्त्वा । सङ्ग्रह इति । श्रुत्यर्थस्तु एतं सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वेन विहितम् । बहुचशाखिनः उक्थे शस्त्रविशेषे । विचारयन्ति । एवमग्रेपि । छन्दोगा सामशाखा। आदिना वैश्वानरिवद्या। वाजसनेयके प्रादेशमात्रसम्पादितस्य वैश्वानरस्य छान्दोग्ये सिद्धवदुपादानम् । 'यस्त्वेवमेतं प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्त' इति । प्रत्यक्षा वेद्येति । दरमन्तरं कुरुते, अथ तस्य भयं भवती'ति । 'उ'दिखव्ययमप्यर्थकम् । तथाच, अरमल्पमप्यन्तरं कुरुत इसर्थः ॥ ४॥

## भाष्यप्रकाशः।

तद्भयमुक्तम् । ताद्दशत्वं च मूलरूप एवेति, तद्वतारेषु यो भेदं कुरुते, तस्य भयं भवतीति सिध्यति । तेन सर्वासां विद्यानां सर्वेषाम्रुपास्थानां चैक्यं सिद्धम् ।

अत्रेतद्रोध्यम् । अन्ये हि शाखान्तराधिकरणोक्तहेतुभिः तत्तदुपासनानामैक्यं साधित्वा, तस्यैक्यस्य तेषु तेषु गुणोपसंहारप्रयोजकत्वं वदन्ति । तद्प्रयोजकम् । यासपासनासु न कश्चिद्विशेषः, तास्यैक्यसाधनमनर्थकम् । यथा ज्येष्ठचश्रेष्ठचगुणकप्राणोपासनायाम् । यत्र च विशेषगुण
उपसंहर्तव्यः, यथा पश्चामिविद्यादिषु, तत्राधिकगुणोपसंहारप्रयोजकत्वात् सार्थकम् । गुणोपसंहारश्चेत् समाचारस्त्रत्रोक्तहेतुभिरेव सिध्यति, तदा पूर्वस्त्रत्रे तत्साधनमनर्थकम् । उक्तरीत्या
सर्वासामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तेर्दुर्वारत्वात् । अतो ये ज्ञानमार्गीया ब्रह्मत्वप्रधान्येनोपासकाः, तेषामेव तथोपसंहार इति पूर्वस्त्रतात्पर्यवोधनार्थमिदं स्त्रम् । ये पुनः सर्वत्र
ब्रह्मत्वमनुसन्दधाना अपि तत्तद्रपप्रधानाः, तत्तत्कलाकाङ्किणो वा, तेषां तु समाचारस्त्रत्रोक्तरपसंहारनियमहेतुभिरवान्तरैक्यमवधार्य, तत्तदुपयोगिन एव गुणा उपसंहर्तव्या भवन्ति । एवं
सति यदैक्यमन्यः पूर्वस्त्रे विचार्यते, तदस्माकं समाचारस्त्रे सिध्यतीति भिन्नभिन्नाधिकारस्त्रननार्थमेततस्त्रचतुष्टयमिति ज्ञेयम् ।

दाङ्कराचार्यास्तु । परस्य ब्रह्मणः पूर्वापरादिभेदरहितत्वात् सैन्धवधनवदेकरसत्वा-दिज्ञानानां न तदिषयत्वम्, अतो ब्रह्मविज्ञानस्य प्रतिवेदान्तं भेदः शङ्कितुं न शक्यते, नापि ब्रह्मविज्ञानस्य चोदनाद्यविषयत्वादभेदः सिद्धान्तयितुम् । अविधिप्रधानैर्वस्तुपर्यवसायिभिर्हिं वाक्यैब्रह्मविज्ञानं जन्यत इति 'तत्तु समन्वया'दित्यत्र प्रतिपादितत्वात् । तत्कथमिमां भेदाभेद-चिन्तामाचार्य आरभत इत्याशङ्क्य, सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया वेद्यविज्ञानभेदाभेदचि-नतत्यदोषः । सगुणे हि ब्रह्मणि कर्मवदुपासनानां भेदाभेदसम्भवात्, कर्मवदेव चोपासनानां दृष्टादृष्टफलार्थचोदनाया अपि सम्भवात्, सम्यग्ज्ञानोत्पत्तिद्वारेण केषाश्चिदुपासनानां क्रमम्रक्ति-फलत्वस्थापि सम्भवाच् । तस्मानेष्वेवेषा चिन्तेत्याहुः ।

## रिक्मः।

'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामी'ति श्रुत्योपनिषन्मात्रवेद्यं विरुद्धधर्माश्रयत्वेन 'यदेक'मितिश्रुत्युक्तमेकत्वानेकत्व भवति, एकत्वावच्छिन्नाभिन्नमनन्तरूपत्वावच्छिन्नमिति बोधः कार्यकारणवस्त्वैक्यमर्थणे सम्भवति । 'तमसः परस्ता'दितिविशेषणबलातु कारणकोटिराश्चर्यरस इति सिद्धं तद्रदियतुमाहुः शङ्कराचार्यो इति । पादारम्भे आहुरित्यन्वयः । प्रतिवेद्धान्तमिति । आथर्वणिकवेदान्तं लक्षीकृत्य । चोदनादीति । ज्ञानस्य कृत्यविषयत्वादिति भावः । न शक्यत इति सम्बन्धः । 'एकमेवाद्वितीय'मित्यादौ विधिः कल्प्यते । 'प्रज्ञां कुर्वीते'ति विधिर्वा । तत्कथमिति । अभेदसिद्धान्तात्केन प्रकारेण हेतुना । प्राणादीति । आदिना चतुर्वागादिप्राणविषया । कर्मवदिति । पूर्वतन्ने द्वितीयाध्याये 'संज्ञाभेदाद्याग-भेदः दर्शपूर्णमासाख्यकर्म न भिद्यते इत्युक्तं तद्वत् । कर्मवदिति । 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेते'त्यत्र दृष्टं स्वर्गः अदृष्टमात्मसुस्वं तत्फलार्थं चोदनाया उक्तायाः सम्भवात् ताद्दशक्मिवत् । तथाच ज्योतिष्टोमादिकमिवत् । षष्टयन्ताद्वतिः । 'आत्मेत्येवोपासीते'ति । अत्र चित्तशुद्धिरदृष्टं फलम् । वृहदारण्यके प्राणसंवादे प्राणादिविषया उपासनाः सन्ति । प्राणानां देहधारणं दृष्टं फलम् । तेष्ववेति। वर्ष स्वर्थतः र

## भाष्यप्रकाशः।

तदिदं प्रथमस्त्रपूर्वपक्षभाष्ये एव समन्वयविरोधापत्तेरित्यादिना निराकृतम्। यत्पुन भीमत्यां तद्भाष्यतात्पर्यमुक्तम्, सावयवस्य द्यवयवानां भेदात्तत्तद्वयविशिष्टब्रह्म-गोचराणि विज्ञानानि भिद्येरिक्तत्यवयवा ब्रह्मणो निराकृताः 'पूर्वापरादी'त्यनेन । नच नानास्वभावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद्विज्ञानानि भिद्येरिन्नत्यत उक्त'मेकरस'मितीति ।

तदप्युभयलिङ्गाद्यधिकरणविचारे 'अनुच्छित्तिधर्मा' 'य इह नानेव ,पश्यती'त्यादिश्चतीनां

विचारेण विरुद्धधर्माधारत्वसाधनादेव निरस्तं झेयम् ।

भास्कराचार्यास्तु । यदि विज्ञेयं ब्रह्म सर्वेत्रैकम्, तदा तद्विषयकं ज्ञानमुत्पद्यते, कथं भिद्येत, नच बहूनि ब्रह्माणि सन्ति, येन तज्ज्ञानानि भिद्येरन्, अतः प्रतिवेदान्तं विज्ञानभेद इत्याशङ्कानुपपन्ना, नापि 'चोदनाद्यविशेषा'दिति समर्थनं कर्तव्यम्, अचोदनालक्षणत्वाज्ज्ञान-सेत्याश्रङ्ग, विज्ञानमिहोपासनमभिप्रेतम्, प्रथमं तावत् वाक्याद्वसस्यस्यविषयकं ज्ञानमुत्पद्यते, तच प्रमेयरूपावच्छेदकम्, घटादिविषयकप्रत्यक्षादिज्ञानवत्, उपासनं तु निर्णीते वस्तुतत्त्वे पश्चात् क्रियते, यथा गुरुग्रुपास्ते, राजानग्रुपास्त इति ज्ञातस्वरूपस्य गुर्वादेरुपासनं भवति, तच विधि-गम्यम्, यथा च तस्यावश्यकत्वम्, तथा चतुर्थस्याद्ये वक्ष्यते, तसादुपपन्नेयं चिन्तेत्याहुः।

इदं च सिद्धान्तेपि सम्मतम् ।

माध्वा रामानुजास्तचोरश्चेतचिन्तायाम्रुपपत्तिमविचारयन्तोऽवसरसङ्गत्या विद्याभेदा-भेडावेव विचारयन्ति ।

रहिमः।

सगुणप्राणादिषु । समन्वयेति । सगुणे भिन्ने प्राणादौ च निर्गुणसमन्वयिवरोधापतेः । निराकृत-मिति । तेनाणुभाष्योक्तमेव साधीय इति भावः । 'नैषा तर्केण मितरापनेय'ित काठकात् । 'अनन्य-प्रोक्ते गतिरन्यत्र नास्त्यणीयान्नद्यतर्क्यमणुप्रमाणात् । नैषा तर्कैण मतिरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठे'ति श्रुतिः । सावयवस्येति । एकस्य सगुणस्य । पूर्वापरेति । भाष्येण । एकरसमिति । एकरसत्वादित्यत्रत्यमेकरसमिति भाष्यीयं बोध्यम् । अनुचिछत्तीति । निराकृतावयवरूपसगुणधर्माः न विद्यते उच्छित्तिर्येषां ताद्याः अनुच्छित्तयो धर्मा यस्येत्यनुच्छित्तिधर्मा आत्मा। आत्माविनाशित्वस्य 'अवि-नाशी वारेऽयमात्मे'त्यविनाशिपदेन प्राप्तेः। नाना पश्यति अवयवभेदं पश्यति। विरुद्धेति। सावयवत्वनिरवयवत्वरूपविरुद्धेत्यर्थः । 'निष्कल'मिति निरवयवत्वम् । 'आत्मैवेदमग्र आसी'दिति सावयवत्वम् । भास्कराचार्यो इति । आरम्भ इत्येव । प्रतिवेदान्तमिति पूर्ववत् । कर्तव्यमिति । 'न भेदा'दिति द्वितीयस्त्रेण कर्तव्यम् । अचोद्देनेति । चोदनालक्षणोऽर्थो हि धर्मः । कृत्यविषयत्वात् ज्ञानस्य तथा । तचेति । ज्ञानं ज्ञाताज्ञातप्रमेययोज्ञीतप्रमेयमवच्छिनत्तीति तथा । घटादीति । घटविषयकं ज्ञानं भिन्नं पटविषयकं भिन्नं पटविषयकाद्भिद्यते घटविषयकत्वात् इति प्रत्यक्षातुमाने । अयं घटविषयकज्ञान-भिन्नपदवाच्यः इदं घटविषयकज्ञानभिन्नम् । द्याब्दोयमिति । तचेति । वस्तुतत्त्वं खरूपरूपम् । विधीति । 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मण' इति निर्णीतवस्तुतत्त्वब्रह्मोपासनविधिः । 'स समित्पाणिर्गुरुमेवाभिगच्छेच्छ्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठ'मिति गुरूपासनविधिः। 'त्रियव्रतकृतं कर्म को नु कुर्या-द्विनेश्वर'मिति राजोपासनम् । तस्येति । विधेः । चतुर्थस्य फलाध्यायस्याद्ये पादे । चतुर्थपादे आद्याधिकरणे वा । तस्मादिति । अभिन्नज्ञानस्य विषयभेदाद्विन्नत्वाङ्गीकारात् । इयमिति । भेदाभेद-सिद्धान्तविषयिणी । एकमभिन्नं ज्ञानं प्रमेयरूपावच्छेदकमिति भिन्नम् । सम्मतमिति । भेदांश इवार्थं

## भाष्यप्रकाशः।

तत्रापि माध्यमते, उपासना नाम ब्रह्मजिज्ञासा समस्तसच्छास्नाभ्यासरूपा, श्रवणमनने इति यावत्, सा च भक्तिसाध्यत्वाज्ज्ञानसाधनत्वाद्भक्त्यनन्तरं ज्ञानात् पूर्व विचार्यते, ध्याना- क्लत्वात् । सैव प्रथमाधिकरणे विचार्यते, समस्तसच्छास्तश्रवणमननाभ्यां दूरोत्सारिताज्ञानसंशय- विपर्ययस्य ध्यानाधिकारित्वादिति । तत्र वेदोदितं ब्रह्म विषयः । तत्किमेकैकेन सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यम्, स्वशाखोक्तं वेति सन्देहः । सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यमिति सिद्धान्तः । तेन वेद्याभेदा- दिद्याया अभेदसिद्धिः ।

तत्र सर्वशाखानामिदानीमप्रसिद्धत्वात् सर्वपदे सङ्कोचस्त्वावश्यकः । 'अविज्ञातं विजान-ता'मिति श्रुत्या ब्रह्मणो ज्ञानापरिच्छेद्यत्वं च श्राव्यते । अतो यथाधिकारं यत् सम्यक् ज्ञानम्, तदेव युक्तम् । अन्यथा अश्वक्योपदेशापित्तिरत्यवधेयम् ।

रामानुजास्त्वत्र वैश्वानरिवद्यां विषयत्वेनोदाहरिनत ।

शैवस्तु दहरविद्याम् । सा प्रतिशाखं भिन्ना, अभिन्ना वेति संशयः । शाखान्तराधिकर-णन्यायेन पूर्वोत्तरौ पक्षावित्याह ।

मिश्चस्त । ब्रह्मणि निरूपितेऽर्थतस्तदिद्यापि निरूपितेव, ज्ञानस्य विषयमात्राधीनविशे-पत्वात्, तत् किमर्थं विद्यायाः पृथिष्वचार इत्याशङ्क्य, गुणोपसंहारानुपसंहारादिभिरेकसिन्नपि ब्रह्मणि प्रकारतो विद्यायां संशयसम्भवादिचार इत्युक्त्वा, तत्रादौ ब्रह्मविद्याङ्गभूतानां गुणादीनां विचारार्थम्, तथा वेदविहितत्वं विना वक्ष्यमाणसर्वपापक्षयहेतुत्ववैधकर्माङ्गत्वादीनामनुपपत्तेश्र साक्षात्कारसाधारण्येन सकलब्रह्मविद्यासु विष्यादिकमस्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रे विचार्यते, तथाच 'सर्वगृहमश्वा' इतिवदत्र व्याप्यकर्मणि द्वितीयाः, अतः सर्ववेदान्तस्यं प्रत्ययं विद्यां व्याप्य, चोदनादि, वक्ष्यमाणविधिफलादिकं प्रत्येतव्यम्, अथवा, सर्वे वेदान्तप्रत्ययाः विषयत्वेनास्य

## रिक्मः।

कृत्वा संमतम् । 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति गीतावाक्यात् । उपपित्तिमिति । भेदिसिद्धान्तेऽभेदोपपितम् । इतरं तु विशिष्ठाद्दैते शरीरशरीरिणोरमेदोपपितम् । अन्तर्यामित्राह्मणोक्तः शरीरशरीरिमावः । उपासनेत्यादि । नामेत्यव्ययम् । भक्तयनन्तरमिति । 'यथा भक्तयेश्वरे मन' इति वाक्यात् । मनोव्यापारिवशेष उपासना । ज्ञानादिति । 'तं यथा यथोपासते' इत्यादिश्वत्या । ध्यानेति । अवणमननकालयोर्जायमानम् । दूरेति । दूरोत्सारिता अज्ञानं संशयो विपर्ययो प्रमश्च येन तस्य । संदेह इति । पूर्वपक्षस्तु स्वशास्तोक्तं ज्ञातव्यमिति । दूषणमाहुः तन्नेत्यादि । सम्यगिति । उक्तश्चत्युक्तत्वे सिति विक्दधर्माधारत्वं सम्यक्तम् । पूर्वोत्तरपक्षाविति । विद्याभेदः पूर्वपक्षः, विद्यान्तः । शास्तान्तराधिकरणे यथा कर्मभेदः पूर्वपक्षः, कर्मैक्यं सिद्धान्तः । न्यायस्तु पूर्वतत्रे दितीयाध्याये चतुर्थमादेस्तीत्युक्तम् । पृथिगिति । अविभागाद्वेते विषयप्रथिनचारेपि विद्याया अद्वेतस्रपत्वात् । गुणेति । आदिना अविभागाद्वेतेषि शास्त्रदृष्ट्या विभागदर्शनं गृह्यते । उपपादनं तत्काले विभागाङ्गीकारश्च तैः । गुणादिनामिति । आदिना जातिषमौं । त्यथेति । गुणत्वादिप्रकारै-विद्याया वेदविद्वितत्वम् । सर्वपापेति । आदिना शिष्टादृष्टस्य । सर्वेति । 'सर्वगृहमश्चास्तिष्ठन्ती'त्वत्र सर्वगृहं कर्म चतुर्विधकर्मसु व्याप्यं सम्भवति । अञ्जेति । स्त्रे । विद्यां साक्षात्काररूपाम् । व्याप्य (व्याप्य)कर्ममृत्तां इति हेतोस्तां व्याप्य चोदनादि। अस्यार्थमाह भगवान् भिक्षाचार्यः। वक्ष्यमाणेत्यादि । स्वोदना विधिः । आदिना फलादिकम् । आदिना अर्थुन् । साक्षात्कारमात्रमत्यवाचकत्वापरस्र विद्याप्य विदिना परिकादि । आदिना अर्थुन् । साक्षात्कारमात्रमत्यवाचकत्वापरस्र

# उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत् समाने च॥ ५॥

नतु पूर्वसूत्रोक्तरीत्या गुणोपसंहारो न कचिद्धि प्राप्तावसर इति सिद्धम्। इर्यते चोपसंहारः। श्रीरामोपनिवत्सु 'यो वै ये मत्स्यक्तमीचवतारा' इत्यादि-नोक्तावताररूपत्वस्य श्रीरामे, 'नमस्ते रघुवर्याय रावणान्तकराय चे'त्यादिषु 'ते'

## भाष्यप्रकाशः।

सन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययम्, तथाच चोदनादिकं सर्ववेदान्तप्रत्ययविषयकमिति प्रतिज्ञा, यत्र यत्र विधिफलादिकं न श्रूयते, तत्रापि कल्पनीयमिति यावत्, क्रुत एतत्, अविशेषात्, चोदना-दिमत्या वेदान्तान्तरोक्तविद्यायाः सकाशाद्वेलक्षण्यात्, सम्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदानौचि-त्यादित्येवं व्याख्याय, सन्नान्तराण्यप्येतसिक्तेवार्थे योजयित्वा, सर्वसिन् वेदान्ते चोदनादिसा-धनार्थमिदमधिकरणमित्याह ।

तत्र साक्षात्कारसाधारण्येन विध्यङ्गीकारस्तु न युक्तः। 'नायमात्मा प्रवचनेन' 'श्रवणायापि बहुभियों न लभ्य' इत्यादिषु दर्शनात्मकस्य लाभस्य जीवकृतसाधनासाध्यताया वरणेकसाध्यतायाश्र श्रावणेन तच्छाब्दज्ञानस्यापि दुर्लभत्वश्रावणेन च तत्साक्षात्कारस्य विधिविषयताया वक्तुमशन्यत्वात्, दर्शनस्य प्रमाणवस्तुपरतत्रत्वाच । नच द्रष्टव्यश्चितिवरोधः। दर्शनानुकूलव्यापारे हिशिधातोर्लक्षणया तत्र विधेश्वारितार्थ्यनाविरोधात्। सत्त्रव्याख्यानमप्यत एवायुक्तम् । साक्षान्कारवाक्येषुक्तरीत्या विध्ययोगेन प्रतिज्ञाया वाधात्। विद्यासु वैलक्षण्यस्यापि तत्तदंशेन स्फुटतया हेतोरप्यभावाचेति दिक् ॥ ४ ॥

उपसंहारोऽथों भेदाद्विधिकोषवत् समाने च ॥ ५ ॥ एवम्रुपासनानां द्विविधमैक्य-मिषकारभेदेनोपसंहारं च संक्षेपेणोक्त्वा तत् प्रपश्चितिम्रुपसंहारप्रयोजनं च वक्तं स्त्रमवतारयन्ति निवत्यादि । ननु वेद्यैक्येन प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणानाम्रुपसंहारे समाचारस्त्रोक्तेर्निरूपणप्रकार-भेदाधिकारभेदासाधारणसम्बन्धिभेदैस्तिविवारणं कर्मोपासनासाधारण्येन कृतम्, परन्त्वेतावान्

## रिक्मः।

पक्षान्तरमाह अथवेति । अस्येति । विधेः । अविकारवस्त्रितिज्ञा । उत्तरत्रानुवृत्तिमाह यन्न यन्नेति । वेदान्तान्तरेति । वेदान्तान्तरमाथर्वण तदुक्तिविद्यायाः । द्रष्टच्येति । विधौ तव्याङ्गीकारात् । तव्यतो वा । साक्षात्कारानुकूलव्यापारे विधिविषयत्विमत्याहुः दर्शनानुकूलेति । तन्न विधेरिति । दर्शनानुकूलव्यापारानुकूलव्यापार इत्यर्थात् । लक्षणाशब्दस्तु दर्शनार्थकधातुप्रयोगे फले धात्वर्थत्वान्मि-अमतेन 'फलव्यापारयोधीतोराश्रये तु तिडः स्मृत' इति भूषणे लाक्षणिकार्थात् । सून्नेति । 'सर्ववेदान्त-असर्यं चोदनादि अविशेषा'दिति त्रिपदि स्त्रमङ्गीकृत्य व्याख्यानम् । अत एवेति । साक्षात्कारे विध्यभावादेव । उक्तेति । अव्यवहितपूर्वोक्तरीत्या । तत्तादंशोनेति । विद्यायां प्रकारतः संशय-स्योक्ततात्तस्रकारांशेन । हेतोरिति । अविशेषरूपस्य ॥ ४॥

उपसंहारोऽर्था भेदाद्विधिकोषवत् समाने च।। ५।। निन्वत्यादीति। त इतीति। तुम्यिनित्यर्थः। वेद्यैक्येनेति। उपसंहारसाधकेन अर्थाभेदरूपेणेति नोक्तं वक्ष्यमाणत्वात्। निरूपणेन्त्यादि। निरूपणेन प्रकारः प्रकरणं देशकालौ प्रकरणं तस्य भेदस्याधिकारः शिरोव्रतकृतः तस्य भेदः असाधारणसम्बन्धी शिष्टः तस्य भेदः। शिष्टाचारो 'योऽन्यथासन्तमात्मान'मिति श्रुत्युक्तो भेदः तैः। कर्मोपेति। कर्म च उपासना च कर्मोपासना तत्साधारण्येन। निरूपणेति। 'नामरूपधर्मविशेष-

इति युष्मच्छन्दिवये श्रीव्रजनाथे रच्चवर्यत्वादेरित्यादाङ्क्या, तत्प्रयोजकं रूपमाह उपसंहार इत्यादिना। उक्तस्यलादिषु यः उपसंहारः, स त्वर्थस्य पदार्थस्य भगव-छक्षणस्योभयत्राप्यभेदादित्यर्थः। नन्वेवं सति मत्स्ये द्यारचापादिकं पुरुषे च

## भाष्यप्रकाशः।

विशेषो यत् कर्मणि निरूपणप्रकारभेदो निवारकः, उपासनायां तु रूपप्रकारभेदः, तथा तत्र देशोऽधिकारः, इह त्वान्तरः, तत्र सम्बन्धी वाद्यः, इह तु ध्येयत्वेनष्ट आन्तरः, तथापि तेषां गुणान्तरोपसंहारवाधकता त्विशिष्टेति तद्रीत्या यस्य कस्यचन वाधकस्य यत्र कापि सम्भवाद्व-णोपसंहारो न कचिद्पि प्राप्तावकाश इति सिद्ध्यः, तिहरुद्ध्य श्रीरामतापनीयेऽवतारान्तरत्वस्य दशमस्कन्धीयाक्र्रस्तुतौ च रचुवर्यत्वादेरुपसंहारो दृश्यते, अतो न पूर्वस्रशोक्तं साधीय इत्याशक्र्यः, तिशृष्टस्यर्थमस्थिन् स्रत्रे वेश्वक्यनिरूपणप्रयोजनं स्वयञ्चपसंहारप्रयोजकं रूपमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याक्रविन्त उक्तस्थल इत्यादि । तत्वत्तापनीये 'इति रामपदेनासों परं ब्रह्माभिधीयते', 'तयोरंक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्याभिधीयते' इति श्रावणादक्र्रस्यापि भगवति परब्रह्मतवज्ञानस्य तत्सतुत्यारम्मे उक्तत्वात् तत्र योऽवतारान्तरत्वोपसंहारः, स भगवछक्षणस्य वस्तुन उभयत्राप्यमेदमन्त्रसम्याय । अन्यथा तत्र परं ब्रह्मेति न वदेत् । श्रयोजनाभावात् । तथाच येन ब्रह्माभेदसत्त्रानुसंहितः, तेनोपसंहारः कार्य इत्येतद्यीमित्यर्थः । अत्र पूर्वस्रशोक्तनियमभङ्गं शङ्कते निक्तयादि । एवं स्वतीति । ब्रह्मत्वेऽनुसंहिते सिते । तथाचैवं मत्सादिषु विरुद्धभमावने प्राप्ते स्वार्यत्रोक्तियमस्य भग्नत्वादिग्रहोत्रादिष्वि सर्वशाखोक्तभक्तरणापत्तिः स्वादित्यर्थः । एतत् समाधातुं स्त्रांशं व्याक्रविन्त यथेत्यादि । विधिशेषाणाभित्यत्र बहुत्रीहिः । आम्रायस्य कियार्थत्वात् । समान इति । तुल्ये । चोऽप्यर्थे । एवश्च अर्थाभेदात् समानेप्युपसंहारो

## रिमः।

पुनर्किनिन्दाशिक्तसमाप्तियचनप्रायिश्वित्तान्यार्थदर्शनाच्छाखान्तरेषु कर्मभेदः स्या'दित्यत्र नामादयः कर्मभेदकाः श्रुताः । तत्र कर्मणि निरूपणप्रकारभेदः धर्मविशेपशब्दोक्तः । 'कारीरीवाक्यान्यधीयानास्तै-तिरीया भूमो भोजनमाचरन्ति । अपरे शाखिनो नाचरन्ति । तथाग्निमवीयानाः केचिद्धपाध्यायस्योद-कुम्भमाहरन्ति अपरे ने'त्येवम् । दैस्य इति । अशक्तः अभेदे सर्वशाखाप्रत्ययमुपसंहर्तुमशक्तेनं शक्तुन्तिति देखः । आन्तर इति । सद्धीरूपः । 'यद्यद्विये'तिवाक्यात् । बाह्य इति । रूपम् । एकस्यां शाखायामग्नीपोमीयमेकादशकपालमामनन्ति । एकस्यां द्वादशकपालम् , एव भिन्नं रूपं कथिमव न कर्मभिन्न भविष्यति । ध्येपत्वेनेति । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति श्रुतेः । तद्रीत्यति । स्त्रोक्तित्या । यस्यकस्यचनेति । पूर्वपक्षत्वान्नामरूपस्त्रोक्तसमाहारद्वन्द्वार्थो न स्वीकृत इति भावः । गुणोपेति । तेन पूर्वसूत्रोक्तरीत्यस्य न 'दर्शयति चे'ति स्त्रोक्तरीत्यर्थः । किन्तूक्त एवार्थ इत्युक्त-प्रायम् । हदयत इति भाष्यं विवृण्वन्तिस्य तद्विरुद्ध इति । उपसंहारेति । 'तत्य्रयोजक रूपमाहे'ति भाष्यार्थ उक्तः । तत्तापिनीय इति । रामतापिनीयं गोपालतापिनीयं च । येनेति । अविकारिणा । विधेः शेषाणामिति पष्टीतत्पुरुपाशङ्कानिवृत्त्यर्थमाहुः विधीति । विविराज्ञात्रतिपादकः सद्धर्मत्वाच्छेपो येषामग्निहोत्रादीनाम् , 'यज्ञो वै विष्णु'रिति श्रुतेर्धर्मिणामिति चहुत्रीहिरित्यर्थः । आन्नायस्येति । वेदस्य विधिसहितस्य व्यतिरिक्तस्य । किया यागादिः । चोप्यर्थे इति । तत्युक्तके समाने चेति पाठो

१. चो नास्ति।

श्रुङ्गादिकं भावनीयं स्यादिति चेत्, तत्राह विधिशेषवदिति । यथा विधिशेषा-णामग्निहोत्रादीनामग्निहोत्रत्वादिलक्षणे धर्मे समानेपि सति खखशाखोक्त-प्रकारकस्यैव करणम्, नान्यशाखोक्तधर्मोपसंहारः, एवमिहापि तत्तदवतारो-पासकस्य तत्तदसाधारणधर्मवन्त्वेनैवोपासनम्, नान्यावतार्धमवन्त्वेनापीत्यर्थः ।

यद्वा। मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्र । तथाच विधिशेषोर्थवादः, तद्वैत्सत्समानं

च भवति यत्, तत्र चोपसंहार इत्यर्थः।

अत्रैवं ज्ञेंयम्। एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यत् फलमुंच्यते, तदितरस्यां तस्यां तस्यैव कर्मणस्तदितरत् फलमुच्यते। एवं सति द्वितीयश्रुत्युक्तफलका-मनयापि तदेव कर्म कर्तव्यं भवतीति तत्फलसाधकत्वस्योपसंहारः। यथा

## भाष्यप्रकाशः।

विधिद्योषवदिति सत्रयोजना । तथाचात्र श्रीरामादिष्ववतारान्तरत्वं तेन तेन रूपेण तत्तत्कर्म-कर्तत्वमित्येवसुपसंहतम्, न तु असिन् रूपे तद्र्पत्वमनेन रूपेण तत्तत्कर्मकर्तृत्वं वा, तद्प्यधि-कारभेदात्, त्रक्षत्वानुसन्धानस्येव सुख्यत्वेन तत्र ज्ञानमार्गीयाधिकारात् । भिक्तमार्गीयाधिकारे तु मत्सादिरूपस्येव प्राधान्येन सम्बन्धिप्राधान्याकोपसंहारः । अतः पूर्वस्त्रोक्तिनयमस्याभङ्गान्न त्वदुक्तरीत्या तद्भावनप्राप्तिः, न वाग्निहोत्रादिषु शाखान्तरीयधर्मप्राप्तिरित्यर्थः ।

असिन् पक्षे गुणोपसंहारप्रयोजनं न स्फुटं भवतीत्यतस्तद्र्थ 'तसात् भारत सर्वात्मे'त्यस्य सुबोधिनीमनुसत्य व्याख्यानान्तरमाहुः यद्वेत्यादि । मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्रेति । वत्सद्दशः प्रत्ययो वत्प्रत्ययः । सोऽत्र मत्वर्थीय इत्यर्थः । असिन् पक्षे विधिद्योष इत्यत्र पष्टीतत्पुरुषः । समानपदमेकार्थकम् । चः सम्रचये । एतमर्थं तथाचेत्यादिना गृहीत्वा विभजन्ते अत्रैव-मित्यादि । तत्फलसाधकत्वस्येति । श्रुत्यन्तरोक्तफलान्तरसाधकत्वस्य । उदाहरणमाहुः यथा

## रिक्मः।

मिविष्यति । समानेपि सतीति पाठः । अग्निहोत्रादीनामग्निहोत्रत्वादिरुक्षणे धर्मे समानेपीत्यर्थः । अत इत्यादि । नामरूपस्त्रोक्तनामरूपधमिविशेषपुनरुक्तिनिन्दाऽशक्त्यादीनां समाहारद्वन्द्वार्थस्थोपसंहारप्रिति बन्धकस्यात्र सत्त्वात्पूर्वस्त्रेत्यादिः । यिकिञ्चित्रामत्वादेः प्रतिबन्धकत्वस्यानङ्गीकारात् । त्वदुक्तरीत्योत । मत्सादिषु विरुद्धधर्मभावने प्राप्त इत्युक्तरीत्या । विरुद्धधर्मभावनस्याव्यवहितपूर्वोक्तं 'तथाचे'त्यादिप्रकाशेनोक्तत्वात् । तद्भावनमासिविरुद्धधर्मधारत्वभावनप्राप्तिः । गुणोपेति । गुणोपसंहारः प्रयुज्यतेऽनेन । 'करणाधिकरणयोश्चे'ति त्युद्ध । न स्पुद्धमिति । कर्मरूपे भगवित शाख्यधिकारैभिन्नभिन्नाग्निहोत्रेऽग्निहोत्रत्वस्य जातिरूपस्य सत्त्वादभेदेत्र नियामकेऽनिष्ट उपसंहारः प्राप्नोति, एवं दार्धन्तिके रघुवर्यस्य मत्स्यादेश्चावतारत्वेनाभेदेऽनिष्ट उपसंहारः स्यादतो न स्पुद्धमतोऽभेदादुपसंहार इत्यन्वयमकृत्वाऽभेदात् समानत्वेऽर्थवादवत्त्वे च नियामके च सत्युपसंहार इत्येवं स्पुद्धगुणोपसंहारप्रयोजकार्थम् । स्ववोधिनीमिति । (अतो धर्मचतुष्टययुक्तत्वेन गुणोपसंहारन्यायेन ताद्दशः श्रोतव्यः) । वत्सहरा इति । मतुपो मस्य वकारे कृते वित्तसहशो मतुर्भविति सौतः । मध्यमपदलोपी समासः । निरवकाशं बाहुलकं वा कचिदन्यदेवेति । षष्टीति । विधेरर्थवादः शेष इति । 'विधिना त्वेकवाक्यत्वा'दिति जैमिनिस्त्रादिति भावः । समुचय इति । यथा 'यद्वैश्वदेवेने'-

१. तद्वत्समानमिति पाठः ।

'यद्रैश्वदेवेन यजते, प्रजा एव तयजमानः स्रजते' इसेका श्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफलकत्वमाह । 'यद्रैश्वदेवेन यजते, अग्निमेव तत्संवत्सरमामोति, तस्मा-द्रैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणा स्वस्तिमाज्ञास्त इस्याज्ञासीते'ति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति ।

भाष्यप्रकाशः।

यदित्यादि । एते श्रुती तु तेत्तिरीयब्राह्मणप्रथमकाण्डस्थे चातुर्मास्पप्रथमपर्वभूतवेश्वदेवयागस्य फलद्वयंगोधिके । तत्र प्रथमा स्फुटार्था । द्वितीयस्यां तु वेश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्सराभिमान्य- प्रिप्राप्तिहेतुत्वात् तद्यागकाले तदीयस्क्तवाकमध्ये 'मंवत्सरीणा'मितिमञ्चसक्तवाकाशीष्षु होता आशासीतेत्यर्थः । तञ्चोक्तरीतिरिति । एकस्य कर्मणो वाक्यद्वयेन फलद्वयश्रावणात् फलद्वय- साधकत्वस्योपसंहारः । तथाच यथा तत्र, तथा यस्याप्रपासनायां फलद्वयं श्रुतम्, यथा गोपालता- पनीये 'यं मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति, अगाधा गाधा भवती'त्यादि, 'यो ध्यायित सोऽमृतो भवती'ति च, तत्र 'तं यथा यथोपासते तदेव भवति तद्वैतान् भूत्वावती'ति वाजसनेयिश्रुतेस्तत्तत्फलदत्वस्योपसंहारः, तेन 'फलं वा कर्मसिन्धा'विति पूर्वतञ्जीयाधिकरण- रिहमः।

सादिदृष्टान्तसमुचये । तथाचेत्यादिनेति । भाष्यार्थस्तु तद्वदिति । सूत्रे सप्तम्यालुक् । तत्र चेति । तत्र अर्थवादवति चकारात्समाने । श्चत्यन्तरेति । बृहदारण्यकस्थ 'तस्या आहुतेः पुरुषो भास्त-रवर्णः सम्भवती'ति श्रुत्यन्तरोक्तं फठान्तरं छान्दोग्योक्तफठादन्यत् । तस्य साधकत्वं तस्य । उदेति । पूर्वोक्तदृष्टान्तोप्ययम् । तदा छान्दोग्यीयपत्राप्तिविद्यास्थायामेकस्यां 'इति तु पत्रम्यामाहुतावापः पुरुष-वचसो भवन्ती'ति फलं बृहदारण्यके तदितरस्यां 'तस्या आहुतेः पुरुषो भास्तरवर्णः सम्भवती'त्यस्यां तस्यां षष्टाग्रिसमाप्तिस्थत्वे तत्सददयाम् । द्वितीयेति । वृहदारण्यकश्चत्युक्तभास्वरवर्णफळकामनया । तदेचेति । छान्दोग्यीयदेवेहोंमकर्म कर्तव्यमिस्येवमेकस्यां श्रुताविसादिभाष्यार्थः कर्तव्यः । चातुर्मी-स्येति । अस्य चत्वारि पर्वाणि, वैश्वदेव-साकमेध-वरुणप्रघास-शुनासीरसंज्ञानि । स्फुटार्थेति । तत्र तत्तस्माद्यागात् । स्वीयं किञ्चिदाहुः तथाचेति । 'उपसंहारोर्थाभेदा'दित्यत्र हेतोरुत्तरान्वयित्वेपि । यथा तत्र । यथा तत्रोत्तरान्वये तथा तेन प्रकारेण हेतोः पूर्वान्वयेपि यस्यामुपासनायामित्यादिः । स्मृत्वेति । उपासनेयम् । वेदनमुपासनमिति । अत्र उपासनान्तरं वा ब्रह्मविषयकं फलविषयकं वेतिसंदेहे उपासनाप्रकरणान्तराभावात्फलविषयकं प्रतीयमानत्वादिति प्राप्ते, 'फल वा कर्मसंनिधा'विति न्यायेन निष्कामसकामत्वे फले । तयोरनित्यत्वान्नोपासनाविषयत्वम् । नित्यानित्यसंयोगप्रसङ्गात् । अस-न्निधेरुपासनान्तरम् । तस्मादुपासनान्तरम् । ब्रह्मविपयकं वेति उपासनभेदे प्राप्ते । निरूपणप्रकारभेदा-दिवाधकचतुष्टयनिवर्तकसूत्रम् । उपसंहार इति । अर्थयोर्बह्मनिरूपणाभेदवाधकचतुष्टयनिवृत्त्योरभेदा-दभावस्याधिकरणात्मकत्वात् उपसंहारस्तत्तत्फलदत्वस्योपासनाविषये ब्रह्मणि । एवं 'अगाधा भवती'-त्यत्र आदिना गाधा भवतीतिसंगृह्य फलद्वयं ज्ञेयम्। 'यं मां स्मृत्वे'त्यन्वेति तेन पूर्ववत्। तथा 'यो ध्या-यती'त्यत्र ध्यानं फलममृतं च फलद्वयम् । एतदर्थं 'यो ध्यायति रसति भजति सोऽमृतो भवति सोऽ-मृतो भवती'त्यत्र वाक्यद्वयत्वेन तावती श्रुतिरुपात्ता । अत्रैतद्विषयकं शाब्दवेदनमुपासनम् । अन्यत्पू-र्ववत् । तत्रेत्यादि । वाक्यत्रये उपासनाविषये च । तत्तरफलेति । 'यं मा'मित्यर्थाभेदान्निष्कामस-कामत्वफलदातार अगाधागाधाफलदातृत्वभाजं उपसंहारेणार्थयेत् । एव विपरीतम् । तथा 'यो ध्यायती'-त्यत्र यत्तदोर्नित्यसम्बन्धादेकविभक्तिकत्वाचाभेदे आध्यात्मिकादित्रितयवेत्तरि ध्यातरि । अमृतत्वोप- यत्तु विधिशेषाणामग्निहोत्रादिधर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रे-त्यर्थाभेदादुपसंहार इति । तन्न साधु । अग्निहोत्रादेस्तत्तच्छाखिनां खखशाखोक्त-प्रकारकस्यैव करणादतिरेके प्रायश्चित्तश्रवणान्नान्यशाखोक्तधर्मोपसंहारः शक्य-

## भाष्यप्रकाद्याः

सिद्धप्रयोगभेदबाधनार्थमेतत्कथनमिति मम प्रतिभाति । एवश्चासिन् पक्षे 'उपसंहारोऽर्थाभे-दा'दिति भिन्नं वाक्यम् । तत्र च पूर्वोक्ताशङ्कानिरासाय अर्थयोरभेदोऽर्थाभेद इति विग्रहः । तथाच अर्थो ब्रह्मरूपं वस्तु, निरूपणप्रकारभेदादिरूपबाधकचतुष्टयनिष्टक्तिश्च तयोरभेदमनुसन्धा-येत्यर्थः । तेन वस्त्वभेदेऽप्युक्तप्रकारातिरिक्तप्रकारेण भावने पूर्वोक्तबाधकचतुष्टयापत्तेरुक्तरीत्या भावने च तिन्वष्टतेः सुखेनोक्तशङ्कानिरास इत्यर्थः । नन्वत्र परोक्तव्याख्यानं क्रुतो नाद्रियत इत्याकाङ्कायां यक्तित्यादिना तदन्द्य दृषयन्ति तन्न साध्वित्यादि । तथाच शिष्टाचारविरोधादिभ्यस्तनादियत इत्यर्थः । नन्वयं दोषस्तवापि तुल्यः, प्राणादिविद्यासु पश्चमस्य रेतसः रिक्षमः ।

संहारः सत्तानुकूठव्यापारवत्त्वस्य भवतेरर्थस्योपसंहारः। ध्यानविषयेऽमृतत्वसम्पादकत्वोपसंहारः। विपरीत च । तेनेत्यादि । तेनेति । शाबरभाष्योक्तरीत्योदाहरणत्रयेणाभेदवाधकचतुष्टयनिवृत्त्या अभेदेनो-पसंहारहेतुभूतेन सिद्धेन । 'फलं चे'त्येकसूत्रमधिकरणं द्वितीयस्य तृतीयचरणेस्ति । अर्थस्तु, अनारभ्य श्र्यते । 'आग्नेयमष्टाकपालं निर्वपेद्धक्कामः । अग्नीषोमीयमेकादशकपालं निर्वपेद्वह्मवर्चसकामः । ऐन्द्राग्न-मेकादशकपालं निर्वपेत्रजाकाम' इति । अत्र संदेहः, किं प्राकृतेष्वाभेयादिषु फलं विधीयते, उत प्राकृते-ऽन्यत् , कर्मान्तराण्येतानि । किं प्राप्तम् , प्राक्ततेषु फलविधिरिति । कुतः । विहिताग्नेयादयः प्रत्यभि-ज्ञायन्ते । तस्मात्तेषामनुवादः फलसम्बन्धार्थ इति । एवं प्राप्ते ब्रूमः । फलं वा कर्मसन्निधौ । फल च भेदककर्मसन्निधौ श्रृयमाणं कथं अनुवादे सति न सक्यते फलं विधातुम् । विधायकस्याभावात् । नह्यविधी-यमानोभ्युपायोतु(वादको)भवतीति गम्यते । अपिच । रुक्कामेत्र विधीयमाने कामस्यानित्यत्वादाग्नेयादीनां च नित्यत्वात्सम्बन्धो नावकल्पते। एवं सर्वत्र, कस्मान्न कर्मान्तराणीति। तथाचैवं पूर्वतन्त्रीयाधिकरणसिद्धः प्रयोगस्य भेदः । तद्वाधनार्थं एतस्य सूत्रस्य कथनम् । प्रति भातीति । सन्देहसूचकार्थेनाभेदे दोषचतु-ष्ट्रयवारकोर्थ इति निरूपणभेदादिदोषत्रयेपि 'योऽन्यथासन्तमात्मान'मित्युक्तो दोषश्चतुर्थो ज्ञेयः । रक्मौ नामरूपादिसमाहारो भेदसाधकः, चतुष्टयमात्रं नेत्युक्तम् । पूर्वतत्र एकसूत्र उक्ताधिकरणेऽसन्निधिर्भेदक उक्तः । एवं चेत्यादि । विषयवाक्यस्य दोषचतुष्टयवारकस्य त्रित्वे च । पूर्वोक्तेति । पूर्वतन्त्रीयप्रयोग-भेदरीत्या प्रयोगभेदशङ्कानिरासाय । अनुसमिति । निवृत्तिरभावोऽभावोधिकरणात्मेति परोक्तमभेदमा-श्रयेण ब्रह्मरूपवस्तुनानुसन्धायेति । ल्यब्लोपे पश्चमीमाश्रित्य सूत्रीयोक्तवाक्यार्थः । पक्षान्तरप्रयोजनमाहुः तेनेति । पक्षान्तरेण । श्रीरामोपनिषत्सु 'यो वै ये मत्स्यकूर्माद्यवतारा' इत्याद्यदाहरणे वस्त्वभेदेऽर्थाभेदे हेतावपि । उक्तप्रकारः सकलसूत्रभाष्योक्तप्रकारस्तदतिरिक्तप्रकारेणोपसंहारं कृत्वा भावने । पूर्वोक्तस्य अत्रैव प्रकाशोक्तस्य बाधकचतुष्टयस्यापत्तेः । चतुष्टयत्वमुक्तप्रकारेण । उक्तरीत्येति । तथाचात्र श्रीरा-मादिष्वित्यादिप्रकाशोक्तरीत्या भावने दोषचतुष्टयनिवृत्तेः । सुखेन उक्तायाः पूर्वतन्त्रीयप्रयोगभेदरीत्या प्रयोगभेदशङ्कायाः निरास इत्यर्थ इति प्रयोजनम् । दोषचतुष्टयनिवृत्तिप्रकारस्तु श्रीरामादिषु मत्स्यावता-रत्वं मत्स्यरूपेण तत्कर्म, वैवस्वतमनो रक्षणं द्वादशस्कन्धोक्तं तत्कर्तृत्वम्, अष्टमस्कन्धे सत्यव्रतस्य तत्त्वोपदेशेन रक्षाकरणं वेदाहरणं च इत्येवमुपसंहारे न निरूपणप्रकारमेदः, नाप्यधिकारमेदः । एका-

बचनः। प्राणाद्यपासनाखिषकगुणस्येतरत्रोपसंहारे न किश्रिद्वाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्तुं शक्यत इति चकारेण तदादयः संगृह्यन्ते । वस्तुतस्तु पूर्वसमु-चयार्थश्रकारः। शाखान्तरोक्तधर्मोपसंहारप्रयोजनाभावस्य 'खाध्यायस्य तथा-त्वेन'खत्र निरूपितत्वात्। उपसंहार्बीजमनेन सूत्रेणोक्तम्॥ ५॥

अन्यथात्वं शब्दादिति चेन्नाविशेषात् ॥ ६॥

नतृपासनासृक्तन्यायेन गुणोपसंहारो द्युपास्यानां ब्रह्मत्वेनैक्ये सित भवति। मिथोविरुद्धानां गुंणानां शान्तत्वक्र्रत्वतपोभोगादीनासुपसंहारे क्रियमाणे खरूपाणामन्यथात्वमब्रह्मत्वं स्यादित्यर्थः। तत्र हेतुः। शब्दादिति। एकत्वैक-रसत्वादिधर्मनिरूपकश्चतेरित्यर्थः। समाधत्ते नाविशेषादिति। एकरसत्वं यथा

## भाष्यप्रकाशः।

षष्ठस्याग्रेश्च भिन्नशासीयत्वेनोपसंहारिनवृत्त्यापत्तेरित्यत आहुः प्राणादीत्यादि । तदाद्य इति । प्राणविद्याद्यः । तथाच तत्र तदुपसंहारेऽधिकानुप्रवेशेन संख्याया अवाधे निरूपणप्रकारभेदस्या-वाधकत्वात् कर्मवन्य्नातिरेके प्रायश्चित्तस्य तत्राश्रवणात् सम्बन्ध्यभेदाच न किश्चिद्धाधकमिति ता विद्या अनुक्तसम्रचायकेन चेन संगृद्यन्त इति नास्तन्मते स दोषः । वस्तुतस्त्वस्याः शङ्कायाः समाचारस्त्रतिचारादेवानुद्यात् पूर्वोक्तस्यार्थाभेदस्यैव सम्बच्यार्थश्चकार इत्यर्थः । ननु ब्रह्माभेद-स्यातीतपादे सिद्धत्वेऽप्यत्रारम्भे पुनस्तत्साधनप्रयोजनभूतस्योपसंहारस्यार्थादेव सिद्धेः प्राणादिविद्यासंग्रहस्यापि सिद्धेरेतत्स्त्रतं व्यर्थमिति शङ्कायामाहुः शाखेत्यादि । उपसंहारबीजमिति । उपसंहारहेतोर्वाधकाभाववैशिष्ट्यरूपं तत्तत्फलार्थत्वरूपं च बीजम् । तथाच न वैयर्थ्यमिर्थः ॥ ५ ॥

अन्यथात्वं दाव्दादिति चेन्नाविद्योषात् ॥ ६ ॥ ज्ञानमार्गीयोपासनायां सर्वगुणोप-संहारे बाधकमाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेनाहुः नन्वित्यादि । तथाच विरुद्धगुणोपसंहारे एकरसता-रहिमः ।

धिकारित्वात् । असाधारणसम्बन्धिभेदोपि नास्ति । शिष्टाहतत्वात् । चतुर्थः श्रुतिविरोधरूपः । सोपि नास्ति । आश्र्ये रसेऽन्यथारूपत्वस्य श्रुत्यमीमांसितरूपत्वादिति । एवं कूर्मावतारेपि बोध्यम् । प्रकृतमनुसरन्ति स्म नन्वजेति । प्राणिविद्यति । आदिना वाक्चश्रःश्रोत्रमनसां विद्याः । अग्निहोज्ञादेरित्यादिभाष्यसिद्धार्थमाहुः तथाचेत्यादिना । तजेति । छान्दोग्यीयपत्राप्त्रौ बृहदाण्यकोक्तषष्ठाग्निरूपाधि-कानुप्रवेशेन संख्याया अवाधः, न तु तद्धानिरिति न्यायांशेन तिस्मिन् सित । अचाधकत्वादिति । अभेदाबाधकत्वात् । संख्याबाधस्योत्तेजकस्य सत्त्वादिति भावः । सम्बन्धीति शिष्टः । स इति । विद्याभेदस्यो दोषः । वस्तुतस्त्वत्यादिभाष्यार्थो वस्तुतस्त्वत्यादिः । अस्या इति । नन्वयं दोषस्तवापीन्यादिग्रन्थनोक्तायाः । समाचारेति । समाचारसृत्रस्य विचारो येन भाष्येण तस्मात् । पूर्वोक्तन्त्यति । अतीतपादोक्तस्य ब्रह्माभेदस्य हेतुपत्रमीलुप्तस्य । ब्रह्माभेदस्यति । केनेति चेत् । न । 'कार्येण स्वधमैश्रे'ति तत्रैव स्फुटम् । अतीतेति । 'न भेदादिति चेत्र प्रत्येकमतवचना'दित्यादिस्त्रेषु । ज्ञास्वेन्त्यादीति । उत्तरत्राप्ययं हेतुरिति भावः । उपेति । अधिकाररूपस्य । भाष्य उपसंहारशब्दो ठाक्ष-णिक इति भावः । यद्वा । उपसंहारः स्वाध्यायसूत्र उक्तः । तत्र हेतुरर्थादभेदरूपः । 'ससारमहीरुहस्य बीजाये'त्यत्र बीजपदं हेतुरिति व्याख्यानम् । सूत्रार्थस्तु एवं चेत्यादिना घोजनेत्यन्तेनोक्तः ॥ ५॥

अन्यथात्वं शब्दादिति चेन्नाविशेषात्॥ ६॥ भाष्ये। उक्तेति। उक्तसूत्रेणो-

श्रुतिबलान्निर्णीयते, तथा विरुद्धधर्मवत्त्वमपि तत एव तथेलर्थः। तेन वस्त्वेव तत्तादृद्धान्तव्यमिति भावः॥६॥

# न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥

पूर्वसृत्रोक्ताशङ्कानिराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात् प्रकारान्तरेण कर्तव्य-मिल्याह न वेति । तमेवाह प्रकरणभेदादिति । अत्रायं भावः । श्रुतिप्रामाण्यात् यावत्तदुक्तधर्मवद्वस्रोति मन्तव्यम् । एवं सित यादशोऽधिकारिणो याद्यवेद्यं रूपम्, तादशस्य तस्य तादक् तिक्रिरूपयित प्रकरणभेदेन । तथाच ज्ञानप्रकरणे ज्ञानाधिकारिणो याद्यपूपं श्रेयम्, तादक् तसी निरूपयित 'अद्दयमग्राद्य'मिन् त्यादिरूपा श्रुतिः । भक्तिप्रकरणे तु भक्तेबहुविधत्वात् याद्ययाद्यभक्तानां याद्य-ग्यादक्तदनुभवविषयः, तादक्तादक् तिन्नस्पयित अथर्वणोपनिषदिति । अत्र द्यान्तमाह परोवरीयस्त्वादिवदिति । 'अस्मिन् मे लोकेऽधुक्रस्या'दिति कामवत आराग्रावान्तरदीक्षा पूर्वमुक्ता । तदग्रे 'परोवरीयसीमवान्तरदीक्षामु-

## भाष्यप्रकाशः।

निवृत्त्या अपेते त्रह्मत्वेऽर्थाभेदरूपहेतोस्ततो निवृत्तत्वादुपसंहार एव न स्यादिति भावः। समाधि व्याचक्षते एकेत्यादि। सिद्धमाहुः तेनेत्यादि। तथाच शब्दबलकृतनिर्णयस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् सिद्धे त्रह्मत्वेनाभेदे 'एकोऽहं बहु स्या'मिति श्रुत्या त्रह्मैव स्वेच्छया 'विज्ञानमेकग्रुरुधेव विभाती'ति न्यायेन जीवप्रज्ञापराधात् तथा भातीति ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासनायां नोपसंहारबाध इत्यर्थः॥ ६॥

न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥ पूर्वस्त्रे 'अन्यथात्वं शब्दा'दित्यंशेन यदाशिक्षतम्, तस्यैवासिन् स्त्रे प्रकारान्तरेण परिहारमाहेत्याशयेन व्याक्कविन्त पूर्वसूत्रेत्यादि । विकल्पेनेत्यस्यैव विवरणं पूर्वोक्तादित्यादि । तथाच अन्यथात्वं प्रकरणभेदाद्वा नेति स्त्रयोजना । हेतुं विवृण्वन्ति अन्नायमित्यादि । उपनिषदितीत्यन्तम् । तथाच
वक्षणि सर्वत्र सर्वगुणसक्त्वेपि न सर्वत्र सर्व प्रकटयतीति प्रकरणभेदेन तत्तद्वप्रवतीयतत्तद्वुणकथनादयगम्यते, तथा सति तत्तद्धिकारिणातत्तद्वुणा एव तत्र भावनीया इति स्वरूपाणामन्यथात्वाभावात् तासिंस्तसिष्वुपास्ये रूपे तदेकत्वतदेकरसत्त्वयोरनपायानाव्रह्मत्त्वम् । अत एव 'अपि
संराधन'सत्रे 'ज्ञानप्रसादेने'ति श्रुत्या ज्ञानाधिकारिणो निष्कलदर्शनम्, भक्त्यधिकारिणोऽर्जुनस्य
'अनेकबाहूदरे'ति स्पृत्या तद्दर्शनस्कक्तिति सङ्गच्छते । तसानात्र शङ्केत्यर्थः । अन्त दृष्टान्तमाहेति । एवं श्रुत्याशये विनिगमकं दृष्टान्तमाहेत्यर्थः । विषयवाक्योदाहरणेन दृष्टान्तं

## रिंमः।

पसंहारवीजवोधकेन । सन्तन्यमिति । मननयोग्यमित्यर्थः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७॥ इत्यन्तमिति । भाष्ये। बहुविधत्वादिति । नतु सगुणमार्गे 'भक्तिमार्गो बहुविध' इति वाक्यमिति चेत् । न । 'श्रेयोभि- विविधैश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्दि साध्यत' इति वाक्याद्यदा भक्तिसाधनत्वम्, तदा सगुणभक्तिमार्ग- स्याप्यदुष्टत्वमिति ज्ञापनार्थत्वात् । नेति । श्रीडार्थं न प्रकटयतीत्वर्थः । अपीति । अतीतपादेस्ति

पैयात्, यः कामयेतामुष्मिन् मे लोकेऽर्धुक स्यादिति चतुरोग्रेऽथ त्रीनथ द्वाव-थैकमेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षे'ति पठितम् । अस्य दीक्षाप्रकरणे पठितत्वात् दीक्षां विनोक्तरीत्या व्रते तु न परोवरीयस्त्वम्, एवं भक्तिप्रकरणीयानामथर्व-णोपनिषदाद्युक्तरूपाणां न भक्तिरहितोपास्यत्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मर-णादाविप कियमाणे भक्तित्वं नेति ।

## भाष्यप्रकाशः।

विश्वपित अस्मिक्षित्यादि । इदं वाक्यं तैत्तिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाध्यायस्थम् । अर्थस्तु, अहीनाख्ये सोमयागे अहीनसत्रे च उपसिद्दिनसंख्यां पूर्व विधाय तेषु दिनेष्ववान्तरदीक्षा-क्षत्रवतपानस्तनसंख्यां विधत्ते, तत्रावान्तरदीक्षा द्विविधा, योऽसिन् लोके समृद्धिज्ञीलं फलं कामयते, तस्याराप्रावान्तरदीक्षा, सोमक्रयदिने सायमेकस्तनम्, अपरेद्युः प्रातद्वौं स्तनौ, सायं त्रीन् स्तनान्, परेद्युः प्रातश्चरतुः स्तनान्, एवं पाने आराग्रावान्तरदीक्षा सिध्यति । सा पूर्वप्रक्ता । आरं वलीवर्दप्रतोदनलोहम्, तद्वद्रग्रं प्रखं यसाः सा आराग्रा । तद्रग्रे परोवरीयसीवाक्येऽन्या । तत्र विपरीतं त्रतम्, सोमक्रयणदिने चतुरः स्तनान् दुद्युः, अपरेद्युः प्रातस्त्रीन्, सायं द्वौ, परेद्युः प्रातरेकिमत्येवं दिनत्रय इति । तेन सिद्धमाद्युः अस्येत्यादि । तथाच तत्तद्भक्तिमतां तथा तथोपासनापरिपाके तत्र ब्रह्मत्वस्थानुभवानाब्रह्मत्वश्चदेयः । अमक्तशङ्कामात्रेण तु न तत्र तद्वाध इति तेषां ब्रह्मत्वं निर्विधमित्यर्थः । ननु ज्ञानार्थमपि विष्णुसरणादेः कियमाणत्वात् कथं न तेषां रूपाणां भक्तिरहितोपास्यत्वमित्यत्र आहुः ज्ञानेत्यादि । इदं भक्तिहंसे प्रपञ्चितम्, अतो नात्र व्युत्पाद्यते ।

## रहिमः।

सूत्रम् । विषयेति । परोवरीयस्त्वं विशेषेण सिनोति बश्नातीति विषयस्तत्प्रतिपादकवाक्यस्योदाहरणेन । तैतिरीयेति । कचिदध्यायशब्दः यथा महीधर्यां शाखाभेदेन । उपसिहनेति । .......। अवान्तरेति । अवान्तरा दीक्षा तस्या अङ्गवते पाने स्तनानां संख्यां एकत्वद्वित्वत्रित्वचतुष्ट्वरूपां संख्याम् । समृद्धीति । अर्धुकपदार्थः । सोमेति । 'अरुणया पिङ्गाक्ष्या एकहायन्या सोमं क्रीणाति' तिहिने। यस्या इति। दीक्षायाः। तेन दीक्षारूपदृष्टमिति ज्ञायते। अस्येत्यादीति। अस्य परोवरीयसः। परोवरीयो व्रतम्, दीक्षान्तःपातित्वात् । उक्तरीत्येति । स्तनपानोक्तरीत्या । व्रते तु नेति । यतः परोवरीयसी दीक्षेति भावः । भक्तीति । भक्तिप्रकरणं 'किं भजन'मिति प्रश्ने, 'भक्तिरस्य भजनं तदि-हामुत्रफलभोगनैराद्येनामुष्मिन्मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यं'मिति श्रुतेः । भक्तिप्रकरणीयानां गोपाल-कृष्णगोविन्दानाम् । आदिना यजुराद्युक्तरूपाणाम् । अथर्वणशब्दः स्वार्थेण्य्रत्ययान्तः । ह्रस्वश्छान्दसः । न भक्तीति । उपासनाशेषरूपा भक्तिः । श्रीभागवते 'यद्यनीशो पारियतु'मिलादिनैकादशस्कन्ध एकादरोध्याये । एवमुपासनायाः विमूतिविषयकत्वं यत्तद्वारयन्ति, परिपक्कोपासनायाः मनःकल्पनरूप-भक्तित्वोत्तया । तथाचेति । भक्तया मनोव्यापारविशेषोपासनापरिपाके मनःकल्पनरूपत्वाद्भक्तित्वमिति तत्र भक्तिविषये त्रह्मत्वस्य पुरुषोत्तमत्वस्यानुभवाद्विषये न अत्रह्मत्वराङ्कोदयः त्रह्मभिन्नविभृतित्वराङ्कोदयः। विषये बह्यत्ववत् उपासकेपि भक्तत्वं प्राप्तमित्याशयेनाहुः अभक्तेति । तत्र तदिति । उपासना-विषयेऽब्रह्मः वबोधः । उपासनाङ्गभक्ताबुक्त्वा ज्ञानाङ्गभक्तावाहुः नन्विति । 'यथा यथात्मा परिमृज्यतेऽसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः । तथा तथा पश्यति वस्तु सूक्ष्मं चक्षुर्यथैवाज्जनसंप्रयुक्त'मितिवाक्याञ्ज्ञानार्थमि-त्यादिः । तेषामिति । ज्ञानविषयाणां रूपाणाम् । ज्ञानेत्यादीति । भक्तित्वं नेति । किन्तुपासनाशे- अथवा । पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः प्राप्तः । सं चैकान्तिकभक्तानुभवविरुद्ध इत्यत्र व्यवस्थितविकल्पमाह न वेत्यादिना । सर्वे- व्यवतारेषु भगवद्वतारत्वेन साधारणी भक्तिर्यस्य, स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती, तस्य खेहोत्कर्षणान्तःकरणमेकस्मिन्नेव रूपे पर्यवसितमिति रूपान्तरमन्तःकरणारूढं न भवत्येवेति नोपसंहारसम्भावनापीति । तदेतदुच्यते न वेत्यनेन । तत्र हेतुः । प्रकरणभेदादिति । श्रुत्यादिषु तत्तद्धिकारिणमुहिइय तत्तत्प्रकरणमुक्तम् । तेनात्र प्रकरणंपदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिभ्य उक्तरीत्योत्कृष्टाधिकारादित्यर्थः सम्पचते । परोवरीयस्त्वादिवदिति । परसा-रपश्च, वराच वरीयानिति परोवरीयानुद्गीथः । तथाचाक्ष्यादित्यादिगतहिरण्य-इमश्चत्वादिग्रणविशिष्टोपासनाया अप्युद्गीथोपासनत्वेन साम्येपि सर्वोत्कृष्ट-

## भाष्यप्रकाशः।

अथ पूर्वस्त्रेणेवोक्ताशङ्कानिवृत्तावस्य न तथावश्यकत्वमित्यरूच्या प्रकारान्तरेण स्त्रं व्याचक्षते अथवेत्यादि। पूर्वस्त्रज्ञेणोति। उपसंहारस्त्रेण। इत्यन्न व्यवस्थितविकल्पमाहेति। हित हेतोरसिन् स्त्रे तथाहेत्यर्थः। व्यवस्थास्तर्स्प स्फुटीक्विन्त सर्वेष्वित्यादि। तदेतदिति। व्यवस्थातं विकल्पनम्। तत्र हेतुरिति। व्यवस्थायां हेतुः। नन्वस्तु व्यवस्थायामधिकारभेदस्य हेतुत्वम्, तथाप्यनुपसंहार उत्कृष्टाधिकारो हेतुरिति कथं गम्यते इत्याकाङ्कायां दृष्टान्तेन गम्यते इति बोधनाय दृष्टान्तमुपन्यस्य व्याक्कविन्त परस्मादित्यादि। छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके प्रवाहणेनोद्रीथकुशलतमेनोद्रीथविद्यासमाप्तानुक्तम्। 'आकाशो ह्येवैभ्यो ज्यायानाकाशः परा-यणम्, स एष परोवरीयानुद्रीथः, स एषोऽनन्त' इति तद्विद्यायामेवाक्ष्यादित्यादिप्रतीकोपा-रिकाः।

षभित्तत्वम् । पूर्वसूत्रेणेति । उपसंद्दारस्त्रेण । उक्ताशक्का अर्थाभेदे रघुवर्ये शृक्कादिभावनाशक्का तस्याः विरुद्धधर्माश्रयत्वमन्तरापि 'विधिशेषव'दितिदृष्टान्तबलेन निवृत्तौ । न तथिति । न मुल्यत्वेन प्रकारेण । दृष्टान्तबलेन शक्कानिवृत्तावपि प्रकरणभेदस्य सत्त्वादिति भावः । नचाप्रिहोत्रप्रकरणत्वेन भेदाभाव इति शक्काम् । अस्तु, परन्तु तथावश्यकत्वं नेति । किञ्च, सौन्नादिशब्दार्थो नेत्यरुच्यापि । उपसंद्वारेति । अन्यथात्वस्त्रेणेति नोक्तम् । तत्र विरुद्धधर्माश्रयत्वेन शक्कानिवर्तनात् । नतु तत्र प्रकरणप्राप्तिर्थथाकथिन्दिति । तेनोपसंद्वारस्त्रेऽर्थाभेदेप्युक्ताशक्का दृष्टान्तबलेन निवृत्ता । अन्यथात्वस्त्रे साशक्का विरुद्धधर्मान्त्रयत्वेन निवृत्ता । अत्र प्रकरणभेदेन निवृत्ता । पक्षान्तरे दृष्टान्तबलेन निवृत्तिपक्षे यथाकथित्रप्रकरणभेदेन निवृत्तिमाश्रित्याधिकारभेदेन शक्का निवर्तत इति । पूर्वस्त्रे 'अन्यथात्वं शब्दा'दित्यंशेनेत्यादिप्रकाशस्त्रविरुद्धः । भाष्ये । नतु प्रकरणस्य उपसंद्वारस्त्रे 'स्रस्वशाखोक्तप्रकारकस्त्रेवे'त्यत्र सिन्नवेशेन पुनरक्तिरित्याशक्काहुः श्रुत्यादिष्विति । उच्यत्त इति । हेतुतासम्बन्धरूपलक्षणयोच्यते । उद्गी-थिति । इदं विशेषणसुद्गीयविद्याविति । अत्रत्यस्त्राधिसुप्ताः सीतोमिति ह्युद्वायति । तथाचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्भियायामिति । 'ओमित्येतदक्षरसुद्रीथसुपा-सीतोमिति ह्युद्वायति । तथाचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तद्भियायामिति । आदित्यश्च अक्षि च अक्ष्या-सीतोमिति ह्युद्वायति । आदित्यश्च अक्षि च अक्ष्या-

त्वेनैवोद्गीथो भासत इति न हिरण्यदमश्चत्वादिगुणोपसंहारः परोवरीयस्त्य गुणविदिष्टोद्गीथोपासनायाम्, एवं प्रकृतेपीति ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तद्पि ॥ ८॥

एकान्त्यनेकान्तिनोरिप श्रीरामोपासकत्वादिसंज्ञा त्वविशिष्ठेलेकान्तिनो-प्युपसंहारो युक्त इत्यादाङ्कोत्तरं तु 'न वा प्रकरणभेदा'दित्यनेनैवोक्तम्। संज्ञा

## भाष्यप्रकाशः।

सनाप्युक्ता, अतस्तत्र हिरण्यश्मश्रुत्वादिगुणसत्त्वेपि सामगतिपरंपराविश्रान्तिस्थानभूतपरोवरीय-स्त्वगुणविशिष्टोपासकस्य ते गुणा नैतसादुत्कृष्टत्वेन भानतीति न तदुपसंहारः, तथा तत्तदेका-न्तिन उपास्ये रूपे गुणान्तरसत्त्वेपि तेषाम्रुत्कृष्टत्वेन भानाभावान्नोपसंहार इत्यर्थः ॥ ७॥

संज्ञातश्चेत्तवुक्तमस्ति तु तद्पि ॥ ८॥ पूर्वस्त्रे धिकारभेदेनोपसंहारानुपसंहारो व्यवस्थापितो, तां व्यवस्थामेव दृढियतुं किश्चिदाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेन पठित्वा व्याक्कविन्ति एकान्तीत्यादि । उक्तमिति । रूपप्राधान्यवानेकान्ती, ब्रह्मत्वप्राधान्यवानेकान्ती, तयोरुक्तसं-

दित्यो अक्ष्यादित्यो आदी यस 'य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यत' इति श्रुत्युक्तसाक्षिपुरुषस्य सोक्ष्यादि-त्यादिः सप्रतीकः तस्योपासनाः। प्युक्ता इत्यत्र 'वष्टिभागुरिरहोप'मित्यहोपः। अतस्तत्रेति। उक्तत्वात् तत्र आदित्यरूपप्रतीके । आदिना हिरण्यकेशत्वसर्वसुवर्णत्वोदितिनामत्वानि । सामगतीति । 'त्रयो होद्गीये कुशुला बमूदुः शिलकः शालावत्यश्चैकितायनो दाल्भ्यः प्रवाहणो जैवलिरिति, ते होचुरुद्गीये वैं कुशलाः स्मो, हन्तोद्गीथे कथां वदाम इति । तथेति ह समुपविविद्यः । स ह प्रवाहणो जैवलिस्वाच, भगवन्तावग्रे वदेताम्, ब्राह्मणयोर्वदतोर्वाचं श्रोष्यामीति, स ह शिलकः शालावत्यश्रेकितायनं दाल्भ्यं उवाच, हन्त त्वा प्रच्छानीति, प्रच्छेति होवाच, का साम्नो गतिरिति, खर इति होवाच, खरस्य का ग-तिरिति, प्राण इति होवाच, प्राणस्य का गतिरिति, अन्नमिति होवाच, अन्नस्य का गतिरिति, आप इति होवाच, अपां का गतिरिति, असौ लोक इति होवाच, अमुष्य लोकस्य का गतिरिति, न स्वर्ग लोक-मतिनयेदिति होवाच, खर्गं वयं लोकर सामाभिसरस्थापयाम' इति सामगतिपरम्परा तस्या विश्रान्ति-स्थानभूतः । 'अस्य लोकस्य का गतिरिति, आकाश इति होवाच, सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याका-शादेव समुत्पद्यन्त' इत्यादिनोक्ताकाशः । अग्रे गतिवचनाभावात् । स एव परोवरीयस्त्वविशिष्टः । 'स एष परोवरीयानुद्रीय' इति श्रुतेः । तस्योपासकस्य । श्रुतौ शिलकः नामतः शालावत्यः शलावतोऽपत्यं छान्दसो ण्यः गर्गादिभ्यो यञ्च । चैकितायनः चिकितायनस्यापत्य छान्दसः प्रत्ययोण् कचिदुत्सर्गीपि विशेषस्य बाधक इतीञं बाधित्वाण्वा । दाल्भ्यो नामतः गोत्रतो वा । प्रवाहणो नामतः । जिवलस्यापत्यं जैवििः अत इञ् । वदतां वदेतामित्यर्थः । द्विवचनस्थाने एकवचनं छान्दसम् । गतिः कारणम् । प्राणो बलम् । असौ लोकः खर्लोकः । न सर्गं लोकमितनयेदिति । खर्लोकमतीत्याश्रयान्तरं न प्रापयेत् । स्वर्गमित्यादि । अतो वयमपि स्वर्शेकं प्रति साम अभिसंस्थापयामः । स्वर्गरोकप्रतिष्ठितं साम जानीम इति । त इति । हिरण्यश्मश्रुत्वादयः । एतस्मात् परोवरीयस्त्वगुणात् । तदुपेति । तेषां अनिधकारोपाधिकानुत्कृष्टत्वेन भातानां धर्माणामुपसंहारः ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तद्गि॥ ८॥ भाष्ये। श्रीरामोपासकत्वादिसंज्ञेति।

अत्रोद्गीथ इति पाठ । २. उक्तमिति, अविकारस्यानुपसहारिनयामकतासमर्थनादुक्तमिति श्रीह्स्ताक्षरेपु पूर्वपाठः ।

तु लौकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः। स एव बलीयानिति। संज्ञैकत्वस्य हेतोरन्व-यव्यभिचारमाइ अस्ति तु तदपीति। प्रमितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीयस्त्वा-दिषु संज्ञैकत्वमुद्गीथोपासनेत्यस्तीत्यर्थः॥ ८॥

## भाष्यप्रकाराः।

त्रैकत्वेनोपसंहारप्रयोजनकहेतुचतुष्टयसिद्धौ रूपप्राधान्यकृताधिकारमात्रस्याप्रयोजकत्वाचथेत्याशङ्कोतरं त्वतिप्रसङ्गवारकत्यावश्यकत्वेन अधिकारस्योपसंहारिनयामकतासमर्थनादुक्तम् । संज्ञैकत्वस्थेत्यादि । अधिकारस्यान्तरत्वेपि प्रमाणेष्वगणनान्न संज्ञातो वलीयस्त्विमत्याशङ्क्य तस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । प्रमित भेदेष्वित्यादि । छान्दोग्ये 'अभित्येतदक्षरमुद्रीथम्रपासीते'त्युद्रीथावयवं प्रणवं
प्रस्तुत्य, तस्य रसतमत्वादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं 'देवासुराः संयतिर' इत्यादिना, 'अथ ह य
एवायं मुख्यः प्राणत्तमुद्रीथमुपासाञ्चिक्तर' इत्युद्रीथावयवप्रणविषयमुपासनमुच्यते । तथा
आदित्याक्षिपुरुषप्रतीककम्, तथा आकाशमुपक्रम्य परोवरीयस्त्वगुणकम् । वाजसनेयके तु
'हन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामे'ति कृत्स्तमुद्रीथं प्रस्तुत्य, 'अथ हेममासन्यं प्राणमूचस्त्वं न
उद्गाये'त्यादिना कृत्स्तोद्गीथविषयमासन्योपासनमुच्यत इति प्रकरणभेदविषयमेदाभ्यां प्रमितभेदेष्वपि तेषु सा संज्ञास्ति, उपसंहारहेतुर्विद्यावेद्ययोरभेदस्तु नास्तीति न संज्ञामात्रेणोपसंहारः

## रिक्मः।

देवदत्तेतिसंज्ञा इत्यादिप्रयोगे योगे रूढौ च संज्ञाशब्ददर्शनात्समुदायशक्तिरवयवशक्तिर्वा संज्ञेति तथा । धर्माणां जात्यतिरिक्तानां खरूपत्वमतः संज्ञात्वमपीति। शब्देन्तर्भावोपि संज्ञाशब्द इति प्रयोगात्। प्रकृते संज्ञात इति । प्रमाणभूतशब्दरूपातः । तस्यत्यादि । अधिकारस्य बलीयस्त्वं सद्धेतुत्वेनाहुः । भाष्यार्थस्तु संज्ञास्त्वविशिष्टेत्युक्तभाष्यसिद्धस्य संज्ञैकत्वस्य हेतोः उपसंहारकर्ता व्यवस्थाभाववान् संज्ञैकत्वादस्यो-क्तरामोपासके साध्याभाववद्वतित्वलक्षणं व्यभिचारमाहेति । भाष्ये । प्रमित्तेत्यादि । प्रमिताः प्रकारा येषामुपासनानां तेषु । यत्परोवरीयस्त्वं गुणः परोवरीयस्त्वादिगुणेषु । आदिनाक्ष्यादित्यप्रतीके गता हिरण्यश्मश्रुत्वादयो गुणाः । सौत्रत्वात्परोवरीयस्त्वस्यादित्वम् । तत्र साध्याभाववति हेतुः सज्जैकत्वं कि साध्यामाववदित्यत आहुः उद्गीथेति । उद्गीयोपासने उद्गीयोपासकत्वरूपे साध्यामाववतीत्यर्थः । अत्यस्ति अलन्तमस्त्यन्यापेक्षया । अप्यस्तीति वा पाठः । तत् सूत्रीयं सिद्धं संज्ञैकत्वं हेत्वाभास-ह्मपं तु अस्त्यपि । अपिरुद्रीथोपासनरूपपदार्थसम्भावने । प्रकृते । तदेतदाहुः छान्द्रोग्ये अमित्यादि । उद्गीथावयविमिति । उद्गीथोऽष्टमो रसतमः तस्यातिशयरसस्य रसा अवयवा इति । प्रणवपदं अष्टरूपाभिप्रायेण । अन्यथाष्टमपदं निरर्थकं स्यात् । पत्र्वाध्याय्या'मष्टकृष्णा भवन्ती'ति सुबोधिन्यामिति प्रतिभाति । सर्वभावेषि सारसर्वभाव इत्यपि । तस्येत्यादि । तस्य प्रणवस्य । 'तस्योपच्याल्यानमेषां मृतानां पृथिवी रसं इसादिश्रुतेः रसतमत्वादिगुणैरुपव्याख्यानं तत्पूर्वकम् । अत्ययासेति । अतिपूर्वः अय गतौ पद्व्यत्ययः । प्रमितिति । प्रमिता भेदाः प्रकारा येषामुपासनानां तेषु । तेष्टिवति उपासनेषु । परोवरीयस्त्वादिगुणेषु च। ते च ते च ते तेष्विति विग्रहात्। तत्रापि उद्गीथोपासन उक्तरूपे साध्याभाववित एकत्वमेकवचनरुभ्यं संज्ञैकत्वस्थेत्यत्रेत्याशयेनाहुः सा संज्ञेति। एकत्वं विवक्षितम्। प्रकृत्यर्थः प्रत्ययार्थे सामानाधिकरण्यसम्बन्धेनान्वेति । 'एकं रूपं रसात्पृथ'गित्यत्रेव । संज्ञाशब्दाधिकर-

## भाष्यप्रकाशः ।

प्रयोक्तं शक्यते, अतो न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इत्यर्थः । एवमन्यथात्वस्नत्रेण परोवरीयःस्त्रप्रथम-वर्णकेन च वेद्येक्यबाधकं परिहृतम्, तिष्कृतीयवर्णकेन संज्ञास्त्रेण च समाचारस्त्रोक्ता अधिकार-स्थोपसंहारिनयमहेतुता प्रपिश्चितेति चतुःस्वत्र्यां परापरिवद्यासाधारण्येन तौ निर्णातौ । एवमत्र स्वाध्यायस्त्रमारभ्य पिद्धाः स्त्रैरुपसंहारप्रकारो विचारितः । तेनात्र गुणोपसंहारो विषयः । स च सर्वैः सर्वेषूपास्थेषु पुरुषेषु सर्वेषां गुणानां कर्तव्यः, उत तैस्तैस्तेषु तेषु तेषां तेषामिति संशयः । तत्राद्यः पूर्वः पक्षः । मार्गभेदेन यथाधिकारं कर्तव्य इति सिद्धान्तः फलति । एवश्चात्र सामान्यतः स्वभावरूपा गुणासत्तत्कार्यकर्तृत्वादयश्च यथाधिकारस्रपसंहार्यत्वेनानुपसंहार्यत्वेन विचारिताः ।

अन्ये तु, एतित्रस्ट्यां छान्दोग्यवाजसनेयकोक्तयोरुद्गीथविद्ययोरभेदो भेदो वेति संशयमा-पाद्य, पूर्वस्त्रे अभेदं पूर्वपक्षीकृत्य, स्त्रद्वयेन प्रक्रमभेदकृतरूपभेदात् संज्ञाया लौकिकत्वात् व्यभिचारित्वाच विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति ।

तत्त ताद्दशसिद्धान्तस्य प्रथमस्त्रोक्तचोदनाद्यविशेषरूपहेत्वेकदेशभूतरूपाभावे पूर्वोक्तहेत्व-भावादेव सिद्धत्वान्नात्यावक्यकमिति प्रतिभाति ॥ ८ ॥ २ ॥

## रिइमः।

णवृत्तिरेकत्वम् । संज्ञैकत्विमिति यावत् । तथाच सा संज्ञैकत्वरूपा संज्ञास्तीत्यर्थः । हेतुत्वेनान्वये व्यभिचारमित्यर्थेन्वयशब्दो नातिप्रयोजनोऽतो यत्रयत्र संज्ञैकत्वम् , तत्रतत्र व्यवस्थाभाववत्त्वमित्यन्वयस्य व्यभिचारः । उपसंहारेति । उपासनेषु नास्ति । 'उपसंहारोशीभेदा'दिति सूत्रोक्तः । अत उद्गीथोपासन उक्तरूपेपि नास्तीति भावः । इतिहेंतौ । स न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इत्यनेनान्वयी । संज्ञामात्रेण संज्ञैक-त्वेतराकरणके सित संज्ञैकत्वकरणेन । पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग उक्तस्तं निवारयन्ति स्म न संज्ञामात्रेणेति । संज्ञामात्रेण उपसंहार उपसंहारानुपसंहारव्यवस्था न प्रयोक्तुं शक्यते, संज्ञ्या उपसंहारहेतुना विद्यावेद्ययोरभेदेन तु उक्तव्यवस्था प्रयोक्तुं शक्यतेऽतः हेतुद्वयाभावात् । संज्ञामात्रेण न पूर्वोक्तव्यव-स्थाभङ्ग इत्यर्थः । पूर्वीक्ता वैयवस्था एकान्तिनोऽनुपसंहारो विरुद्धधर्माणामनेकान्तिन उपसंहार इति पूर्वोक्ता व्यवस्था तस्या भङ्ग इत्यर्थः। निष्कृष्टार्थमाहुः एवमन्यथात्वेति। वेद्यैक्येति । वेद्यैकत्वे बाधकमब्रह्मत्वापादनं प्रकरणभेदश्च । परापरेति । परविद्याऽक्षराधिगमः तत्साधारण्येन तौ उपसंहारानुपसंहारौ वेद्यैक्यबाधकपरिहारेण निणींतौ । वस्त्वेव ताहङ्गन्तव्यमिति भाष्येण 'इदं भक्तिहसे प्रपिचतमतो नात्र व्युत्पाद्यत' इति प्रकाशेन च निर्णीतौ । अपरविद्या 'ऋग्वेदो यजुर्वेद' इत्याद्यक्तर्ग्वेदादिः तत्साधारण्येन तानुपसंहारानुपसहारौ अधिकारस्यानुपसंहारहेतुताप्रपञ्चनेन निणीतौ । समाचारसूत्रे स्वाध्यायपदस्य वेदवाचकत्वेनापरविद्यात्र । आपाचेति । अभेदापादनं यदि संज्ञैकत्वं न स्यात्, तदा विद्यैकत्वं न स्यादिति संज्ञात इति सूत्रे भेदापादनं यदि विद्यैकत्वं स्थात्, प्रक्रमभेदो न स्यादिति प्रन्थपर्यालोचनेनापाद्य । प्रक्रमस्तु अन्यथा प्रक्रमन्ते वाजसनेयिनः । अन्यथा छन्दोगाः । 'त्वं न उद्गाये'ति वाजसनेयिनः । उद्गीथस्य कर्तृत्वेन प्राणमामनन्ति । छान्दोगा'स्तुद्गीयत्वेन तमुद्रीथमुपासांचिकर'इति । संज्ञाया इति । संज्ञातश्चेदिति सूत्रोक्तायाः । व्यभिचारित्वादिति । वाजसनेयिछान्दोगोक्तः विद्यैकत्ववान्, संज्ञैकत्वात्, रामतापिनीयोक्तार्थवदित्यत्र संज्ञैकत्वस्य हेतोः प्रकरणभिन्न उपासने साध्याभाववति उद्गीथविद्येत्युभयत्राप्येका संज्ञेति हेतुसत्त्वेन व्यभिचारित्वात् ॥ ८॥

१. मर्यादा ।

## व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥

अथेदं विचार्यते । उपास्येषु रूपेषु बाल्यपौगण्डादिकमप्युच्यते । तथा सित विग्रहे न्यूनाधिकभाव आपततीति तत्रोक्तं सिचदानन्दत्वमनुपपन्नं स्यात् । तेषां सदैकरूपत्वात् । प्राकृतत्वे च सर्वमसमञ्जसं स्यादिति प्राप्ते, आह ट्याप्ते-रिति । 'सर्वतः पाणिपादान्त'मित्यादिश्चंतेः साकारमेव व्यापकमिति । चकारात् 'सर्वरस' इति श्रुत्या रसात्मकत्वेन भक्तानां याद्दग्रूपेण, लीलारसानुभवः,

## भाष्यप्रकाशः।

व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥ अतः परं पुनर्बह्मगतानेवान्यान् धर्मान् अवस्थारूपान् विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति अथेत्यादि । तथा सतीति । अवस्थावन्ते सति । तत्रोक्तमिति । तेषु रूपेषु श्रुत्योक्तम् । तेषामिति । ब्राह्माणां सिचदानन्दानाम् । सर्वमिति । उपास्यरूपेषु साधितं ब्रह्मत्वं तेषां ब्रह्मत्वेनोपासने श्रुतिविरोधपरिहारादिकं च । इति प्राप्ते, आहेति । एवमवतारेष्ववस्थाविशेषदर्शनेन पूर्वसाधितस्य वैयर्थ्य तत्परिहारमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति सर्वत इत्यादि । क्रमेणेति । कालोपाधिक्रमेण । तथाचासामञ्जस्यं तदा स्यात्, यदि विग्रहस्य प्राकृतत्वं तसिन् विग्रहे न्यूनाधिकपरिमाणवन्त्वं च कालोपाधिजन्यं स्थात्, तत्तु नास्ति, किन्त्वावरणापसारण आकाशसेव व्यापकत्वसचिदानन्दिवग्रहस्थावरणभूताया योगमायायाः

रिश्मः।

व्यासेश्व समञ्जसम् ॥ ९ ॥ ब्रह्मगतानिति । 'श्रीकृष्णो ह वै परमं दैवत'मिति श्रुतेः । 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति स्पृतेश्च । अथेत्याद्ीित । अवतारस्यावतार्येक्येप्यवतारत्वेन भिन्नप्रकम् आनन्तर्यं वायशब्दार्थः । भाष्ये । उच्यत इति । श्रीभागवते कृष्णस्य 'कौमारं जहतुर्वजे' 'ततश्र पागण्डवयःश्रितौ व्रजे' इत्यादिभिः । गोपालतापिनीये 'ते होचुरुपासनमेतस्य परमात्मना गोविन्दस्या-खिलधारिणो बृही'ति मुनिपृष्टो बाह्मणः 'एतस्यैव यजनेन चन्द्रध्वज' इत्याद्याह । यजनमवतारस्य तन्मूर्तेवी । बाल्यपौगण्डाद्यवस्थावतो मूर्तेरयुक्तत्विमत्याशयः । अवतारभजनं नन्दादेवीयकस्य च । कृष्णमूर्तेर्भजनं मस्ताम् । 'चतुर्थी मस्तो यजन्ती'ति श्रुतेः । श्रुत्योक्तमिति । श्रुतिस्तु 'सचिदानन्द-रूपाय कृष्णायाक्तिष्टकारिण' इति । रामरूपे वाल्मीकिरामायणे बाल्यपौगण्डादयोऽवस्थाः । श्रुतिस्तु 'यो वै श्रीरामचन्द्रः स भगवान्यः सचिदानन्दैकरसात्मा भूर्भुवःस्वस्तस्मै नमो नम' इति । तद्भजनं वृषध्वजस्य । तथाच श्रुतिः 'श्रीरामस्य मनुं काश्यां ज्जाप वृषभध्वजः । मन्वन्तरसहस्रोस्त जपहो-मार्चनादिभि'रिति । वामनरूपे वामनपुराणे बाल्यपागण्डादयः । श्रुतिस्तु 'चरण पवित्रं विततं पुराण'मिति । तद्भजनं वलेः श्रीभागवते प्रसिद्धम् । श्रीनृसिंहरूपे नृसिंहोपपुराणे नृसिंहतापिनीये 'ऋतं सत्यं परं ब्रह्म पुरुषं नृकेसरिविग्रह'मिति बाल्यपौगण्डाद्यवस्थाः । श्रुतिस्तु 'यो वै नृसिंहो देवो भगवा-न्यश्च ब्रह्मा तस्म वै नमो नमः । ॐ योऽन्यश्च विष्णुस्तस्मै योऽन्यश्च महेश्वरस्तस्मै' इति । अणुविष-येऽन्या । 'सचिदानन्दपूर्णात्मानं परमात्मानं परमं ब्रह्मं सम्भाव्याहमित्यात्मानमादाय मनसा ब्रह्मणैकी-कुर्या'दिति । तद्भजनं पत्रमस्कन्धेऽष्टादशे प्रह्लादः करोति । एवं श्रुत्योक्तमित्यर्थः । ब्राह्माणामिति । जीवीयव्यावृत्त्यर्थ विशेषणम् । साधितमिति । 'उपसंहारोऽर्थाभेदां'दित्यत्रार्थभेदरूपहेतुना साधितम् । श्चुतीति। 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति श्चितिविरोधः, आदिनान्यथात्वसूत्रोक्तमश्रह्मत्वम्। पूर्वेति। पूर्वे उपसंहारसूत्रे साधितस्य ब्रह्मत्वस्य। तदिति। वैयर्थ्यपरिंहारमाह कालोपाधीति। कालचेष्टा भगवत्कीडा स उपाधिर्यस्मिन् ऋमे स ऋमस्तु योगमायापसारणहेतुः। कास्त्रोपाधीति। यथा कालेन पच्यते सर्वं तथा

१. स्मृतेः।

## ताइग्रूपं क्रमेण योगमायापसारणेन प्रकटीकरोतीति बाल्यादिभावोपपत्ते। सर्वमुपपन्नमित्यर्थः। तेन यावदुक्तधर्मवद्वस्रोति सिद्धम्॥९॥

## भाष्यप्रकाशः।

क्रमादपसारणेन मक्तानां तल्लीलारसानुमावनार्थमिच्छया क्रपया ताद्द्यपरिमाणकं तद्र्पं प्रकटी-करोतीति यथा व्यापकस्याकाशस्य वृद्धिहासमाक्त्वस्रपपन्नम्, तथा ब्रह्मणो रूपेष्वपि सर्वं बाल्या-दिमानस्रपपन्नमित्यर्थः । इदमत्र भगवता व्यासेन समझसपदकथनाद्वृद्धिहासस्त्रत्रोक्तस्रभयसा-मझस्यं सारयता, चकारेण 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति च सारयता बोधितं द्वेयम् । भगवतो योगमायावरणं च गीतायां 'नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः । मूढोऽयं नाभिजानाति लोको मामजमव्यय'मिति स्वयमेवोक्तमिति नात्र शङ्कालेशः । सिद्धमाहुः तेनेत्यादि । एवं व्याप्त्यादिना सामझस्यसाधनेन यावदुक्तधर्मयुक्तं तत्सदृशं वा शुद्धं केवलं ब्रह्मवेति सिद्धम् । तथाचोपास्यरूपेषु प्रतीयमानानां नित्यानामेव बाल्यपौगण्डादिधर्माणां परिमाणानां तत्तल्लीलानां चावरणतद्भक्षजन्यप्रतीतिविषयत्वेनाविरोधमवधार्य भक्तिमार्गीयेण तेऽप्युपसंहार्यो इत्यर्थः । तथाच बाल्यादिभावो विषयः । उपपद्यते, न वेति संश्वयः । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ स्फुटौ ।

रामानुजानां मते इदं पूर्वसैव शेषः।

द्याङ्करे भास्करे च मते तु 'अभित्येतदश्वरमुद्रीथ'मित्यत्र श्रूयमाणे सामानाधिकरण्ये-ऽध्यासापवादपर्यायविशेषणपश्चाणां मध्ये को वा युक्त इति संशये, अध्यासपश्च एकसिन् शब्दे लक्षणापत्त्या, द्वितीये च एकस्य निष्टत्तेरदृष्टायाः कल्पनापत्त्या, तृतीयस्य चाप्रसिद्ध्या असंगतत्वं अयाणाम् । अतो विशेषणपश्चो युक्त इति सिद्धान्तितम् ।

तदकाण्डताण्डवं प्रतिभाति । तन्मते प्राणादीनां यथायथमत्रह्मत्वेन त्रह्मकार्यत्वेन च तत्र ब्रह्मदृष्टिवत् प्राणादिदृष्टेरप्यध्यस्तत्वेन अञ्ज्जारे उद्गीथदृष्टेरपि तथात्वे विशेषामावादिति ॥ ९ ॥ रिक्षमः।

याद्याद्यपुपं कालेन स्यादित्येवं कालोपाधिजन्यम् । उपपन्नमिति । करकादिप्रवेशादनुपपन्नम् । व्रह्मण इति । व्यापकस्य रूपेषु प्रवेशादित्यर्थः । तत्स्यद्यामिति । यावदुक्तधम्युक्ताकाशसद्यं वेत्यर्थः । इदं पूर्वस्येति । इदं स्त्रं पूर्वस्य सर्ववेदान्तप्रत्ययधिकरणस्य । सामानाधीति । अक्षरोद्रीय-शब्द्योः । लक्षणोति । प्रतिमादिषु विष्ण्वादिबुद्धध्यासः, एविमहाप्यक्षरे उद्रीयबुद्धिरध्यस्यते, उद्रीये वाक्षरबुद्धिरिति । तत्राध्यासे तावत् या बुद्धिरितरत्राध्यस्यते तच्छव्दस्य लक्षणावृत्तित्वं प्रसच्येतेस्वं लक्षणापत्या । द्वितीय इति । अपवादपक्षेऽपवादो नाम यत्र कस्मिश्रिद्धस्तुनि पूर्वनिविष्टायां मिथ्याबुद्धौ निश्चितायां पश्चादुपजायमाना यथार्था बुद्धिः पूर्वनिविष्टाया मिथ्याबुद्धिर्निवर्तिका भवति । यथा दिग्मान्तिबुद्धिर्दिग्याथार्थ्यबुद्ध्या निवर्तते, एविमहाक्षरबुद्ध्योद्गीयबुद्धिर्निवर्तते, उद्गीयबुद्ध्या वा-क्षरबुद्धिरिति । अत्र फलामावः । मिथ्याज्ञानिवृत्तिः फलमिति चेत् । न । पुरुवार्थोपयोगानवगमात् । न कदाचिदप्योङ्कारदोङ्कारबुद्धिनिवर्तेत, उद्गीयाचोद्गीयबुद्धिरित्येवमेकस्या बुद्धेर्निवर्तेरह्याः अदृष्टप्रासाया बुद्धेः कल्पनापत्येत्यर्थः । तृतीयस्येति । पर्यायपक्षस्य अक्षरोद्रीयश्चव्यर्यरेकत्वमनिवरिक्तार्थ-वृत्तित्वम् । यथा द्विजोत्तमो न्राह्मणो मृद्वेव इति । तदा शब्दयोरुक्वारणं न स्यात् । एकेनैव विविध्वनार्थसमर्पणात् । नच हौत्रविषये चाध्वर्यविविषयेऽक्षरे ओङ्कारशब्दवाच्ये उद्गीयप्रसिद्धिरस्ति येनानितिरिक्तार्थं न स्यादित्येवमप्रसिद्धा । विद्योषणोति । व्यासेरिति सूत्रोक्तहेतोः । सर्ववेदसाधारण्यात् ।

नतु ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे निला वाच्याः, ते च तत्तद्भक्तविशिष्टाः, तत्र चैक-स्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं श्रूयते, तथाच पूर्वेलीलाया निल्य-त्वेन तत्सम्बन्धिभक्तस्यापि तथात्वं वाच्यम्, एवं सित तस्यैवाग्रिमलीलासम्ब-न्धोऽशक्यवचनः, तथा वचने तु पूर्वेलीलाया निल्यत्वं भज्येत, निल्यत्वे त्वग्रिमली-लासम्बन्धिनो भिन्नत्वं स्यात्, तचानुभवतद्विदक्तमानविरुद्धमिल्यत उत्तरं पठित । सर्वाभेदाद्न्यत्रेमे ॥ १० ॥

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थानां ब्रह्मणा सहाभेदात् ब्रह्मणश्चेकत्वात्

#### भाष्यप्रकाशः।

अग्रिमस्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । 'अनुच्छित्तिधमें'तिश्रुत्या ब्रह्मधर्माणामनुच्छेदश्रा-वणाद्धस्त्रधर्मत्वेन ते सर्वे बाल्यादयो नित्या ध्वंसाप्रतियोगिनो वाच्याः, ते च लीलानां तत्तद्भक्ता-नुमावनार्थत्वात्तत्क्रीडोपयोगिमक्तविशिष्टाः, तत्र कृष्णोपनिषद्येकस्येव मक्तस्य पौर्वापर्येणानेकली-लासम्बन्धित्वं 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगेहिनी'त्यादिना श्रीनन्दादिवृन्दापर्यन्तानां स्वरूपकथनानन्तरं 'सोऽवतीणों महीतले, वने वृन्दावने क्रीडन् गोपगोपीसुरेः सहे'ति तैः सह क्रीडाकथनाच्छूयते, लीलासम्बन्धित्वे चोक्तरीत्या मक्तस्यापि नित्यत्वं वाच्यम्, एवं पूर्वली-लातत्सम्बन्धिमक्तयोनित्यत्वेन पूर्वलीलावेशिष्ट्यस्यापि नित्यत्वं सति तस्यवाग्रिमलीलासम्बन्धो-ञ्यक्यवचनः । तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धवचने त्वेकस्य ग्रुगपदिरुद्धलीलाद्वयानुमवस्याश्वयवचनतयाग्रिमानुरोधे पूर्वलीलानित्यत्वं मज्येत, पूर्वितित्यत्वे चैकस्य ग्रुगपदिरुद्धलीलासम्बन्धसाः अक्यवचनतया अग्रिमलीलासम्बन्धिनो मक्तस्य पूर्वलीलानुमकर्तुः सकाशाद्भिक्तत्वं स्यात्, तच्च मिक्तत्वं लीलास्यानुमविरुद्धम्, लीलानुमविरुमक्तेक्यावेदकप्रमाणभूता या कृष्णोपनिषत्सश्रुति-स्विरुरुद्धं चेति लीलानित्यत्वे मक्तभेदप्रसङ्गादुक्तश्रुतिविरोधः, मक्तामेदे च लीलानित्यत्वभङ्गाद-सुच्छित्यर्थः।

सर्वा भेदाद्न्य त्रेमे ॥ १० ॥ व्याक्तर्वन्ति लीलेत्यादि । ब्रह्मणा सहा भेदादिति । 'तसाम भिन्ना एतास्तु आभिर्भिन्नो न वै प्रश्वः । भूमावुत्तारितं सर्व वैक्रण्ठं स्वर्गवासिन'मिति

सर्ववेदव्याप्यक्षरमिह मा प्रसञ्जीत्यत उद्गीयशब्देनाक्षरं विशेष्यते । अकाण्डेति । काण्डं रहः तद्भिन्नं ताण्डवं व्यापारविशेषः । विशेषेति । अध्यस्तत्वपक्षे विशेषणपक्षे च तथा ॥ ९ ॥

अनुच्छित्तीति । न उच्छित्तिर्येषां धर्माणां तेऽनुच्छित्तयः अनुच्छित्तयो धर्मा यस्येति विग्रहातथा। तथाचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म लीलासम्बन्धित्व इति । एवं सतीति भाष्यं विवृण्वन्ति
स्म एवं पूर्वेति । तथा वचन इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तस्यैवेलादि । विरुद्धेति । अधिकारियोग्यायोग्यत्वाभ्यां विरुद्धा ठीलास्तासां द्वयं तस्यानुभवस्तस्थेलर्थः । नित्यत्व इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म
पूर्वेत्यादि । तचेत्यादिभाष्यं विवण्वन्ति स्म तचेत्यादि । लीलास्येति । भत्तसुपमर्ददशायामक्षरे ठीनतयाऽभेदमनुभविवृणां ठीलास्थानामनुभवविरुद्धम् । कृष्णोपेति। सा पूर्वोक्ता । उक्तेति । साप्येषा ।
सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ १०॥ तस्मादिति । एता भक्ताः । तत्र श्रीराधाजित्सदूरम् ।

१. धर्मवस्वेन ।

## पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामंपीमे पूर्वलीलासम्बन्धिन एव त इत्यर्थः। अन्नेद्माकूतम्। 'रसो वै स' इति श्रुत्या 'सर्वरस' इति श्रुत्या च सर्वरसात्म-

## भाष्यप्रकाशः।

कृष्णोपनिषच्छूतौ सैर्वासां ब्रह्माभेदश्रावणेन तन्यायेनान्येषामि पदार्थानां तथात्वात् । नन्वस्तु भक्तानां ब्रह्माभेदः, तथापि पूर्वोक्ताशङ्कायाः कथं निवृत्तिरित्याकाङ्कायामभेदस्ररूपं व्याकुर्वन्ति अत्रेदमित्यादि । प्रकाशाश्रयाधिकरणे स्वरूपधर्माणां ब्रह्माभेदस्तादात्म्यरूपो भेदविरुद्धसम्प- निर्णातः, तत्र परिच्छिन्नकार्यकर्तृत्वस्य भेदनिर्णायकत्वेन सिद्धदानन्दरूपत्वस्य चाभेदनिर्णायकत्वेन भेदात्यन्ताभावरूपस्याभेदस्थाभावात् । तस्यां च सम्पदि स्वाश्रयाविनाभृततः प्रविष्टमिति ब्रह्मा विनाभृता ब्रह्मात्मकाः सिद्धदानन्दरूपाः स्वरूपधर्मा इति सिद्धम् । 'असद्वा इदमग्र आसीत् , ततो वै सदजायतः तदात्मान स्वयमकुरुतः, तसात् तत् सुकृतसुच्यत इति, यद्वैतत् सुकृतम् , रसो वै सं इति श्रुतौ च 'सोऽकामयते'त्यादिना पूर्वातुवाक उक्ता या सृष्टिस्तां 'असद्वे'त्यादिना असाधुत्वेन प्रदश्ये, 'ततो वै सदजायते'त्यनेन विविश्वतस्य प्रकटितस्य साधुत्वग्रकत्वा, तत्र हेत्वाकाङ्कायां 'तदात्मान'मित्यादिना ततो विशेषमाह । तत्र हि 'प्रजायेये'ति द्वितीयाकारादुचनिष्यावाः, अत्र तु स्वयमेव परिणत इत्ययं परिणामः सुकृतरूप इति । नतु तत्रापि 'बद्धस्या'मित्य सुकृत-त्वहेतुमाह 'यद्वै तत् सुकृतम् , रसो वै स' इति । वैश्वव्द उक्तशङ्कानिवृत्त्यर्थः । एवकारार्थो वा । तथाच यदेतत्सुकृतं स वै निश्चयेन रसः सर्वसारभूत आनन्दः । तदेवाग्रे परिचाययित 'रसः

## रक्सिः।

श्रीयमुनाजित् तुरीयं तत्त्वम् । श्रुतिरूपाः आत्मत्वेन प्रतिपादकत्वेन च । ऋषिरूपाः सायुज्यमुत्तयेति चतुर्यूथविभागः । अक्षरविषय आहुः भूमाविति । वैकुण्ठं सचिदानन्दात्मकम् । भक्तानामिति । पूर्वोक्तयूथचतुष्टयवदक्षरस्यापि कीडायां भक्तत्वमिति । अक्षरानन्दो लक्ष्मीः । भक्तत्वेन सर्वोपादानम् । मिक्तर्मार्गे इति । ब्रह्माभेदः कार्यकारणवस्त्वैक्यमर्षणेन । पूर्वोक्तिति । आभासोक्ताशङ्कायाः । प्रकादोति। गतपादे इदमधिकरणम्। भेद्विरुद्धेति। तेनाभेद इत्यत्र विरोधे नञर्थ उक्तः। प्रत्ययोच् अजन्तोऽभेदशब्दः । भेदविरुद्धेत्यत्र भेदो विरुध्यते यया कर्न्या । कर्मणि क्तः । नश्यत इति नञ् कर्मणि क्तोन्वयार्थः । तेन योगरूढः शब्दः । भेदिवरुद्धा संपत् तादात्म्यमर्थः । स्वाश्रयेति । तादात्म्यरूपं रूढ्या प्रविष्टम् । ब्रह्मात्मका इति । अभेदो ब्रह्मणा भेदविरुद्धसम्पद्रप् इति ब्रह्मा-त्मकाः । असाधुत्वेनेति । असच्छब्दं समाकर्षीिकरणोक्तरीत्मा स्वार्थात्प्रच्याच्यासाधुजन्यां ताम-साधुत्वेन प्रदर्भ । तत इति । असाधुस्रष्टेः । तन्त्रेति । असाधुस्रष्टौ । द्वितीयेति । 'बहु स्या'मि-तीच्छाकाराद्वितीयाकारात् । उचेति प्रश्चदार्थः । तत्रापीति । असाधुसृष्टौ । भाष्यस्थां श्रुर्ति व्याकु-र्वन्ति स्म वैदाब्द इति । 'रस शब्दे', 'रस आस्वादने' तयोरास्वादनार्थस्याग्रिमग्रन्थानुरोघाद्रहणम् । तदाहुः सर्वसारेति । 'सर्वरस' इति द्वयमुक्तम् । द्वयं समुदितं दशरसरूपम् । रसो जलं 'ऊर्जे त्वे'-त्युक्तम् । 'वुष्णामि चौषधीः सर्वाः सोमो भूत्वा रसात्मकः' । रसः शुक्रम् , तदात्मकत्वेनेत्यर्थः । तदुक्तं 'रसी गन्धरसे स्वादे तिक्तादौ रसरागयोः । शृङ्गारादौ द्रवे वीर्थे देहधात्वम्बुपारदे' इति । रसः सारः । यथा छान्दोग्ये 'एषां भृतानां प्रथिवी रसः । पृथिव्या आपो रसोऽपामोषधयो रस ओषधीनां पु**रुषो** 

१. ळीळायाः समीपे । २. सर्वेषाम् ।

कर्त्वं ब्रह्मणो निर्णीतम् । तथाच यस्य रसस्य ये विभावानुभावादिरूपाः, तैः स रसः सम्पद्यते । आतानवितानात्मकतन्तुभिः पट इव । अतस्तत्तादात्म्यं रसस्येति सर्वाभेदो निष्पत्युह इति ।

नतु विरुद्धदिक्षयोरेकजातीयभाववतोर्भक्तयतिशयेन युगपदेकजातीयली-लासहितभगवत्प्रादुर्भीवे भगवतो व्यापकत्वेनैवं प्रादुर्भीवस्योपपन्नत्वेपि लीला-पदार्थीनामव्यापकत्वाद्यगपदाविर्भावोऽनुपपन्नः। भक्तयोः सृमानत्वाद्गक्तिमार्ग-

## भाष्यप्रकाशः।

द्वेवाय'मित्यारभ्यानुवाकसमाप्तिपर्यन्तम् । तथाच पूर्वसृष्टौ सिच्चतोरेव प्राधान्यम् , नानन्दस्य, इह त्वानन्द एव तत्तद्वप् इति तस्याः सकाशादिसिक्यं विशेष इत्यर्थः सिद्धः । एवं 'सर्वरस' इति श्रुतौ च सर्वरसात्मकत्वेन । तेनैताभ्यां ब्रह्मणो रसात्मकत्वं निर्णीतम् । तेन यत् सिद्धं तदाहुः तथाचेत्यादि । विभावानु भावस्या इति । आलम्बनविभावरूपा भक्ताः, उदीपनविभावरूपा क्रत्वादयः, अनुभावाः कटाक्षवेणुवादनादयः, तेषां सर्वेषामेवं तादात्म्यरूपे अभेदे निर्विष्ठे लीलास्थानां भक्तानां ब्रह्मात्मकत्वेन नित्यत्वात् पूर्वोत्तरलीलासम्बन्धित्वं निर्विष्ठम् , लीलानां च ब्रह्मधर्मत्वाकित्यत्वम् , एवं सर्वेषां नित्यत्वं युगपत्सर्वलीलानुभव आपतित, स च 'अङ्गसङ्गं करिष्यामी'त्यादिश्रोतप्रयोगान्यथानुपपत्यवगतभगवदिच्छामिद्धा तत्सामध्यमिदिष्ठा च निवारणीयः, न तु भक्तानुभवादेरनित्यत्वं खयं कल्पनीयम् , ब्रह्मणो मनोवागगोचरत्वसानिरुक्तादि-श्रुतिसिद्धत्वात् । इदमत्र वोधसौकर्यार्थमुक्तम् । उत्पत्तिपक्षसाप्येकदेशत्वेनादरणात् । वस्तुतस्तु यथा लीला सम्पद्यते, तत्प्रकारकं सर्वं ब्रह्मेव । तथेव लीलापि । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वे प्राणं तमसः परत्ता'दिति श्रुतेः । 'यथा सुवर्णं सुकृतं पुरत्तात् पश्चाच सर्वस्य हिरण्मयस्य । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशैरहमस्य तद्व'दित्येकादशे भगवद्वाक्याच उपपत्तिपश्चस्वेव सुख्यत्वात् । तच प्रागेवोपपादितमिति न किश्चिदनुपपन्नमित्यर्थः । अत्रैव किश्चिदाशङ्का प्रारह्मित नन्वित्यादि । सामञ्जस्यादित्यन्तम् । प्राद्धुर्भाव इति । विचार्यमाण इति शेषः ।

## रश्मिः।

रसः पुरुषस्य वाग्रसो वाच ऋग्रसः ऋचः सामरसः साम्न उद्गीथो रसः स एष रसाना रस्ततमः परमः पराधों ऽष्टमोयमुद्गीय' इति । तेनेत्यादि । सर्वरसत्वेन यत् उपष्टन्धं दशरसरूपं सिद्धम् । यतु 'सर्वरसः स्मृतो वाद्यमाण्डमेदे ऽवधूलक' इति विश्वः । तत्तु लौकिकरू दिमात्रात् । सिद्धान्ते योगयोगरू दिमात्र-सत्त्वात् । 'महानामश्चिन'रिति वाक्योपष्टन्धो दशिवधरसस्तदात्मात्मा । सर्वेषु रसेषु । वस्तुतस्तु दशिव-धरसातिरिक्तं न जगत्, किं तरामन्ये रसा इत्याशयेन व्याकुर्वन्ति सम ये विभावेत्यादिना । अत्र स्वगतपरगतरसः पृष्टिमार्गे भक्तिसंविलतो मगवान्फलमिति अधोक्षजस्यालम्बनत्वेपि भक्ता आलम्बन-विभावरूपत्वेनोक्ताः । तस्याविषयत्वात् । उद्दीपनेति । कारणरूपाः । ऋत्वादयः समानाः । आदिना चेष्टा देशश्च । अनुभावाः कार्यरूपाः । कटाक्षेति । आदिना युगलगीतोक्ता हारहासादयः । अङ्ग-सङ्गमिति । भविष्यत्ययोगोत्र । भाष्ये । निःप्रत्युह इति । 'आविर्भावतिरोभावौ शक्ती वै युरवैरिण' इति वाक्यं त्रश्चस्रूपनिविष्ट इवार्थाभेदेपि द्रष्टव्यम् । 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति-गीतावाक्यात् । विरुद्धदिक्वयोरिति । प्राचीप्रतीचीदक्षिणोत्तरा विरुद्धा दिक् सहानवस्थानात् ।

१. विभावानुभावरूपा इति प्रकाशपाठः ।

## भाष्यप्रकाश-रिस-परिबृहितम् ।

विरोधापाताद्विनिगमकाभावाचैकन्न आयया प्रदर्शयतीति च न वक्तं १ शङ्काप्येताभ्यां सूत्राभ्यां निरस्तेति ज्ञेयम्। ब्रह्मणो व्यापकत्वाष्ठीलायात्र सहाभेदात्तथात्वादेकस्मै भक्ताय यथा ब्रह्मणा सह लीलापदार्था आविः तथैव तदैवान्यत्रापि भक्तसमानदेश आविभेवन्तीति सर्वसामञ्जस्यात्॥ १०।

ननु व्यापकत्ववत् पूर्णानन्दैश्वर्यवीर्यादयोपि धर्मास्तेषु प्रतीता भवेयुः नचैवमस्ति, दुःखसम्भावनायां प्रभुमेव प्रार्थयन्ति यतः, एवं सित व्यापकत्वमपि न वक्तुं दाक्यम्, तुल्यत्वात्, अत उत्तरं पठित ।

## भाष्यप्रकाशः।

इति चाङ्केति। लीलासम्बन्धिपदार्थाव्यापकत्वकृता शङ्का। तथात्वादिति। व्यापकत्वात्। तथाच तेपि व्यापका एव। परिच्छिन्नत्वप्रतीतिस्तु तेन तेन प्रकारेण ततस्ततो मायापसारणाद्धि- रुद्धधमीश्रयत्वस्य साधितत्वाचेति न किमप्यनुपपन्नमित्यर्थः। तेन स्वरूपप्रधानस्य भक्तिमा- गीयस्य तत्त्वश्लीलासम्बन्धिनां भक्तादयो गुणाः सर्वेऽप्युपसंहरणीया इति बोधितम्।

अन्ये त्वत्र छान्दोग्यवाजसनेयिकौशीतिकनां ज्येष्ठचश्रेष्ठचादिगुणका प्राणविद्येका, भिन्ना वेति संश्ये, भिनेत्याशङ्क्य, छान्दोग्यवाजसनेयिनोर्गुणाधिक्येपि रूपाभेदादिद्येक्ये कौशी-तिकनामपि विशष्ठत्वादिगुणोपसंहारं सिद्धान्तयन्ति ।

तदस्मन्मते समाचारस्रत्रे निरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्यनुनायकत्वे उपसंद्वारानुगुण्यस्था-पनादुपसंहारस्रत्रेऽर्थाभेदकथनाच सिध्यतीत्युपेक्षितं वोध्यम् ॥ १० ॥

रहिमः।

विरुद्धा दिक् ययोर्भक्तयोः । भिक्तमार्गेति । भगवति मायाङ्गीकारो न भक्तिमार्गे । 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मिश्रं न च कालविक्रम' इति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्यात् , मायाङ्गीकारे
भक्तिमार्गविरोधापातात् उमयोरन्यतरस्य मायया प्रदर्शने विनिगमकस्य प्रमाणस्याभावाचैकत्र माययेत्यादि । ब्रह्माणो च्यापकत्वादिति । स्त्राभ्यामित्युक्तम् । तत्र प्रथमस्त्रीयो निरासप्रकारः ।
अभेदादिति द्वितीयस्त्रीयो निरासप्रकारः । प्रकृते । तेन तेनेति । देशत्वेन कालत्वेन । उपलक्षणमे
तत् । ततस्तत इति । आश्रयात् । भाष्ये । आधिरिति । देशे इति योजनीयम् । आधुनिकमके
तु देशेन सहाविभवन्तीति ज्ञेयम् । 'अक्षरात्मकत्वे हृदयस्य जात' इति 'ठीला च हृदये सदे'तिवाक्याभ्याम् । सर्वेति । सर्वशब्दान्नित्यलीलावादसुवर्णस्त्रोक्ता अष्टाविश्वतिदोषास्तत्परिहाराश्च मत्कृत्तभकिमार्तण्डफलप्रकरणे योजिता अत्र ज्ञेयाः । 'अनागत'मिति वाक्यात् । प्रकृते । ज्येष्ठ्येति ।
'यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवति प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च त्येष्ठयश्रेष्ठधादिगुणका प्राणविद्या । ग्रणेति । विश्वष्ठत्वादिगुणाधिक्ये । विश्वष्ठत्वादिगुणिक्ते । वाजसनेयकानां 'यो ह वै विश्वष्ठं वेद विश्वष्ठः स्वानां भवति द्वित श्रुतिरत्र । आदिना 'यो ह वै प्रतिष्ठां वेद
प्रतितिष्ठति स मे प्रतितिष्ठति दुर्गे चक्षुवै प्रतिष्ठा । यो ह वै सम्पदं वेद सस्सौ पद्यते यं कामं
कामयते श्रोत्रं वै सम्प'दिति । एवं विश्वष्ठत्वादिगुणोपसंहारम् ॥ १०॥

निवत्यादीति । तेषु भक्तेषु । प्रार्थयन्तीति । यथा श्रीगोवर्धनप्रसङ्गे आसारपीडिताः प्रार्थयन्ति स्म ।

१. नेति नास्ति ।

## आनन्दाद्यः प्रधानस्य ॥ ११ ॥

पूर्णानन्दैश्वर्याद्यः प्रधानस्य धर्मिणो ब्रह्मण एव धर्माः । लीलापदार्थास्तु ब्रह्मधर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मिणोऽनागन्तुकधर्मस्य व्यापकत्व-नियमात् । न हि धर्मेषु पूर्णानन्द्त्वाद्यः सम्भवन्ति । धर्मित्वापत्त्या धर्मत्व-व्याहतेः । अत एवाच्र प्रधानपद्मुपात्तम्, गुणभावेन लीलापदार्थानामाविर्भाव इति ज्ञापियतुम् ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

अगनन्ददाद्य प्रधानस्य ॥ ११ ॥ अग्रिमस्त्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । व्याक्कंनित पूर्णत्यादि । व्यापकत्विनयमादिति । अयं नियम आकाशपरिमाण आत्मवेतनायां च स्फुटः । नच पूर्णानन्देश्वर्याद्यमावे तेषु ब्रह्मत्वस्थीपचारिकत्वापिति रिति शङ्क्षम् । तत्र तदनाविर्मावेनैवोपपत्तः । नच तत्र को हेतुरिति शङ्क्ष्यम् , लीलेच्छाया एव तथात्वात् । नच तिर्हे विशेषतो निर्वाच्यमिति वाच्यम् । विदिताविदितान्यत्वानिरुक्तत्वादिश्वतिभिरेव तिन्ववारणात् । नच तथापि संशयो न निवर्तते इति चेत् , न निवर्ततां नाम, तथापि 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुतेभगवहर्शनानन्तरमेव तिन्वचत्ते हित चेत् , न निवर्ततां नाम, तथापि 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुतेभगवहर्शनानन्तरमेव तिन्वचत्ते हित यथाश्रुतिमिति मन्तव्यमिति दिक् । स्वव्याख्यातस्थार्थस्य व्यासाश्यगोचरत्वायाहुः अत एवेत्यादि । एतेन तेषु स्रस्पानन्दांशभूतजैवानन्दसत्त्वेपि भगवहानेन तद्धमाँशभूतानां भजनानन्दैश्वर्यादीनां तेषु प्राकट्येपि न गुणभावनिवृत्तिरित्यपि ज्ञापितम् । अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्यादायां 'स्रस्पेणावतारेणे'त्यादिकारिकासक्त इति बोध्यम् । तेन भगवदसाधारणनिरङ्कश्चगमर्तकरणीया भगवद्धमा विचारिताः ॥ ११ ॥

## रिक्मः।

अानन्दाद्यः प्रधानस्य ॥ ११ ॥ पूर्णेत्यादीति । धर्मिण इति । प्रधानादिशन्दाः परवाचकाः । प्रस्थानस्त्राकरे व्युत्पादितम् । अतो न योगरूव्या त्रिगुणवाचकत्वम् । आकाशोति । आकाशो व्यापकः । अनागन्तुको धर्मः परममहत्परिमाणम् । एवं आत्मा व्यापकः । चेतनानागन्तुको धर्मः । 'सोऽश्रुत' इति श्रुतौ भक्तप्रधान्यमुक्तं तत्समाधानायाहुः एतेनेति । तेिःचति । भक्तेषु । स्वरूपेति । 'एतस्थवानन्दस्यान्यानि मृतानि मात्रामुपजीवन्ती'ति श्रुतेः । जैवानन्दे सर्वात्मभावोपि निविष्ट इति तमनुसन्धायाहुः भगवद्दानेनेति । तद्धमेति । स्वानन्दधर्माश्रमूतानाम् । सर्वात्मभावव्यापारकेण भगवद्दानेन प्रकटानां भजनानन्दैश्वर्यवीर्यादीनां तेषु प्राकट्योपि 'शुक्तं भगैः स्वेरितरत्र चाधुवै'रिति वाक्यात्पाकट्यम् । अपिशन्दात् 'सोऽश्रुत' इत्युक्तस्वातच्ये स्वाभाविकगौणभावनिवृत्तिनित्यर्थः । भक्तिति। मक्तिमार्गस्य स्वप्राप्टयर्थं कृतत्वात्तद्वयर्थ्यपरिद्वाराय प्रकटितेषु वाल्यपौगण्डादिषु नवधामित्तस्ययोगिषु तिरोहितेषु च विश्वरूपप्रदर्शनाध्यायोक्तधर्मेषु । पूर्वसूत्रे सचिदानन्दत्वं समर्थितम् । द्वितीयस्त्रे हीलापदार्थानां व्यापकत्वसमर्थनेन 'नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्वव'दिति सुवोधिनीकारिकाया माहात्म्यज्ञान-प्राकट्याचृतीयस्त्रे लीलानां गौणमावेनाविर्माव इति मक्तिप्रकरणीया इत्यर्थः । प्रकरणं तामसम् । तत्रापि प्रमाणप्रकरणे टिप्पण्यां 'रक्षां चक्तुः सश्रुते'स्यस सुवोधिन्याः ॥ ११ ॥

## प्रियशिरस्त्वाचप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२ ॥

नन्पासकस्य प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानक्रममादाय वियत्वादिधर्माणां शिर-स्त्वादिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे निरूपितमिति लीलास्थानामपि प्रियत्वादि-ज्ञानस्य सत्त्वादन्नापि खरूपोपासकस्य प्रियशिरस्त्वादिधर्माणामुपसंहारः कार्ये इत्याशङ्क्य परिहरति प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरिति । चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकं प्रि-यत्वादिज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्ध्यपेक्षाऽभावान्न सम्भवतीति न तेषामन्नोप-संहारः कार्य इत्यर्थः ।

## भाष्यप्रकाशः।

प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपच्यापचयौ हि भेदे॥ १२॥ आनन्दमयविद्यायामानन्दादयो धर्मा ब्रह्मासाधारणा इति सिद्धम्, तत्प्रसङ्गेन तद्विशेषणानि विचारयतीत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति नन्द्रपास्त्रकस्येत्यादि । उक्तित्रस्त्रयां साकारत्वन्यापकत्वादयो भक्तसाधारणाः, पूर्णानन्देश्वर्यादयस्तु भगवदसाधारणा इति भगवद्धर्मरूपेष्ठ भक्तेष्ठ न त इति स्थितम् । तथा सत्यानन्दादय इव प्रियशिरस्त्वादयोपि तत्र पठितत्वात् तदसाधारणा इति प्रियंदीनां शिरस्त्वादिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे अन्नमयादिष्ट्रपासनाकथनेनोपासकस्य ज्ञानक्रममादाय निरूपितम् । तेन लीलास्थानां भगवति प्रियत्वादिज्ञानस्य सत्त्वात्, भक्तिमार्गीयोपासने तेषां पुरुषविरुद्धत्वमानेऽप्यसाधारणत्वात् प्रियत्वादिष्ठ शिरस्त्वादिके अधिके श्रीतत्वाद्भाविते दोषाभावात् तेषाप्रपसंहारः कार्य इत्याशङ्क्य परिहरतीत्यथैः । सत्रं तात्पर्यकथनप्रसेन न्याकुर्वन्ति चित्तशुद्धीत्यादि । अत्र प्रधानस्येतिपदं पूर्वसत्त्राद्युवर्तते। तथा च चित्तशुद्धितारतम्येन मासमाने प्रधानस्य भेदे, हि यसा-द्वेतोः, उपच्यापचयौ प्रमोदमोदरूपावानन्दोपचयापचयानुपासकस्य भासेते, लीलास्थानां तु ब्रह्मतादात्त्रस्यस्य पूर्वाधिकरण उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्यमानस्य क्रताप्तत्रस्यात्वन्यस्य प्रतिकरण उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्यभानस्य क्रताप्तत्रस्यत्वादिक्षम्। अत उपासक्ज्ञानक्रममादाय श्रुतौ निरूपितानां प्रियशिरस्त्वादीनामप्राप्तिः, प्राप्तिरेव न सर्यत्रतिति भक्तिमार्गे तदनुसारिणा स्रूपोपासकेन तेषाप्रपसंहारो न कार्य इत्यर्थः ।

## रिंमः।

पिति भक्तसाधारणाः । भगवदिति । भक्तेष्वदानदशायामसत्त्वादसाधारणाः । सांकर्यभावायोक्तम् । तदसाधारणा भगवदसाधारणाः । प्रियत्वादीति । भाष्ये प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानसेत्यत्र ज्ञाने प्रियत्वादेः प्रकारस्य प्रियद्वादस्ति । भाष्ये प्रियत्वादिप्रकारकज्ञानसेत्यत्र ज्ञाने प्रियत्वादेः प्रकारस्य प्रियद्वादस्तेष्वने साक्षाञ्ज्ञानं प्रियत्वादेक्क्तम् । आश्रङ्काप्रन्थत्वाद्वा । भिक्ति-मार्गीयेति । एकादशसुन्नोधिन्या प्रमिष् समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणस्योपासनारुक्षणत्वम् , अत्र तु मनोव्यापारविशेष उपासना । चित्तेति । उपासनानां चित्तशुद्धिद्देतुत्वं पूर्वमुक्तम् । तारतम्यं संशयभ्रमप्रमाजनकत्वेन । प्रधानस्य स्वावयवैस्तामसचित्तेन भेदे भासमान इत्यर्थः । पूर्वेति । आन-त्रमयाधिकरणे । तारतम्याभावेपि नित्यक्रीडास्थानां सात्त्विकतामसज्ञानं फरुप्रकरणस्थानामिवाद्वः भगवति तद्वयवेषु चेति । भगवत्त्वेन ज्ञानं सात्त्विकम्, एकत्वेन ज्ञानात् । अवयवित्वेना-वयवज्ञानं तामसम् । अस्थावयवा इति भेदवत्त्वेन ज्ञानात् । प्रियत्वादिज्ञानमिति । सिद्धान्त-वयवज्ञानं तामसम् । अस्थावयवा इति भेदवत्त्वेन ज्ञानात् । प्रियत्वादिज्ञानमिति । सिद्धान्त-

१. तेषामिति मूळे पाठः ।

अथवा । नन्वानन्दमयोपासनामथर्वणोपनिषदुक्तपश्चरात्राद्यागमोक्तप्रका-रेण कुर्वतः पुरुषरूपे पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयाधिकरणे तद्रूपस्यैवो-क्तत्वात् पुरुषरूपः कथमानन्दमयः । तथात्वे वा कथं नोक्तोपसंहारः । अपरं च । मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दरूपयोर्युगपत्सत्त्वेन देशभेदेनापि भिन्नत्वान्नित्यानन्दैकरसे ब्रह्मणि तादृशरूपकथनमनुपपन्नमित्याशङ्क्य परिहरिन प्रियशिरस्त्वादीति । यद्यैथर्वणोपास्यात् प्रियशिरस्त्वादिविशिष्टस्य भेदः स्यात्, तदा तद्प्राप्तिः स्यात्, नच तथेति प्रियशिरस्त्वादिकसुपासनामागीयस्याथ-वीणकादेरुपसंहार्यमेवेलर्थः। चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकं प्रियत्वादिज्ञानमिति पक्षे

## भाष्यप्रकाशः।

असिन् पक्षे उपासनामार्गीयस्य तदुपसंहारपक्षोऽर्थादेवायाति, तथाप्यानन्दमयवाक्ये-ऽथर्वणोपनिषदि च सदानन्दत्वस्योक्तत्वादुभयप्राधान्येनोपासकस्य निर्णयो न सिध्यतीत्यतः सूत्रं प्रकारान्तरेण व्याख्यातुमवतारयन्ति अथवेत्यादि । उक्तविधस्योपासकस्य पुरुषरूपविरुद्ध-पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयवाक्ये च पुरुषस्य विधामात्रमेव गृहीतम् । तच स्त्रीत्वव्यवच्छे-द्वार्थत्वेनापि युज्यते इति पक्षिरूपसेवोक्तत्वात् पुरुषरूपः कथं सः । अतः सोपासना एतदुपनि-षदुक्तरूपेण न युक्ता । अथ ब्रह्मत्वस्याविशिष्टत्वादेतदुपनिषदुक्तस्याप्यानन्दमयत्वेऽत्रापि पक्षिरूपस सत्त्वात् कथं न पक्षाद्यपसंहार इत्येका शङ्का । अपरं चेत्यादिनोक्ता मिथ्यावादिकृता द्वितीया । देशभेदेनेति । दक्षिणोत्तरभेदेन । ताहशरूपकथनमिति । भेदयुक्तरूपकथनमानन्दमयवा-क्येऽनुपपन्नमित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति यदीत्यादि । तथाचास्य सूत्रस्य तर्कगर्भत्वेनापि व्याख्यातुं शक्यत्वात्, वाक्यद्वयेप्युक्तस्य ब्रह्मण ऐक्येन विरुद्धधर्माश्रयत्वेन च पूर्वाशङ्कोक्त-स्रोभयरूपत्वस्य पक्षिरूपत्वस्य वा अदुष्टत्वादुपासकस्यात्र तदुपसंहारो न दुष्ट इति भावः । नतु

रीत्यात्रैव पूर्वमुपपादितम् । उपासकेति । ज्ञानक्रममत्र प्रियत्वादिमात्रविषयकज्ञानक्रमम् । विभूतित्वादन्येषाम् । प्राप्तिरेचेति । प्राप्तिनैव संभवतीत्यन्वयः । भाष्ये एवकारार्थस्य प्रतियोगि-त्वाभावात् । निर्णय इति । नच निषेधमुखेन निर्णय इति शङ्क्यम् । पक्षिरूपेणोपासनामार्गीयो निर्णयो नेत्याशयात् । उक्तविधस्येति । निन्वत्यादिभाष्योक्तविधस्य । आनन्दमयाधिकरण इत्यादिभाष्यविवरणं आनन्दमयवाक्ये इति । सामान्यप्रकारकजिज्ञासाया विशेषप्रकारकजिज्ञा-साजनकत्वाद्वाख्यानम् । 'आत्मैवेदमग्र आसीत्पुरुषविघ' इति वाक्ये 'को ह्येवान्यात्कः प्राण्यायदेष आकाश आनन्दो न स्या'दिति विषयवाक्ये । विधा तु 'अन्वयं पुरुषविध' इति श्रुतौ । अय प्रकाशः पक्षिरूपस्यैवेति भाष्यीयैवकारव्यवच्छेद्यार्थः । पक्षिरूपस्यैवेति तद्रपस्यैवेतिभाष्यव्याख्यानम् । एतदिति । तित्रियोपनिषदुक्तानन्द्मयरूपेण । अविदिशष्टेति । अथर्वणोपनिषदि मुण्डके 'आनन्दरूपममृतं यद्विभाति'। पञ्चरात्रागमे 'आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिः'। आदिना मन्नशास्त्रागमः तत्रत्यानन्दः। अत्र स्तुत्या मयडर्थत्वं बोध्यम् । एवं तैत्तिरीयानन्दमयादविशष्टत्वात् । अत्रोक्त इति । आथर्वण-पञ्चरात्रोक्तः । अत्रापीति । आथर्वणपञ्चरात्राद्युक्तेषु पुरुषविधानन्दमयेषु पक्षिरूपस्य निषेवामा-वेन सत्त्वात् । तर्केति । अन्यथाज्ञानं तर्कः । वाक्येति । आथर्वणे पत्र्वरात्राद्युक्ते च । उक्तस्येति ।

यद्यपि । अथर्वणोक्तोपास्यात् । २. उपासनामागीयस्यापीतिपाठः ।

परोक्षवादपक्षेपि तत्र भेदाभावान्मोद्यमोद्योर्न त्वदुक्तरूपत्वमित्यर्थः। ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्युपासनार्थ तानादाय शिरःपाण्यादि निरूप्यत इति तत्रैव निरू-पितमस्माभिः। यद्यप्यानन्दमयाधिकरण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्नेयं शङ्का सम्भवति,

#### साष्यप्रकाशः

मोदप्रमोदयोरुक्तरूपत्वे मेदस्तु सिद्ध एवति कथं तदमाव इत्यत आहुः चित्तेत्यादि । अपिः समुचये । तथाच माध्ववर्णिकस्त्रत्रव्याख्याते मोदप्रमोदयोः परिनिष्ठितापरिनिष्ठितानन्दपक्षे । तयोस्ताद्यात्वज्ञानस्य चित्तयुद्धितारतम्यहेतुकत्वेन स्वरूपाभेदकतया ब्रह्मणि भेदाभावात्तथा। 'वस्तु-तस्तु परोक्षवादोऽय'मिति प्रतिज्ञाय, 'तत्र निरुपिशीतिरेव द्युख्ये'त्यादिना व्युत्पादिने परोक्षवादपक्षे च रसात्मके स्वरूपे तदात्मका एव भावा मक्तानां हृदि तथा स्फुरन्तीति ताद्यप्रतितिस्त्रावहेतुकत्वेन रसरूपे ब्रह्मणि भेदाभावान्मोदप्रमोदयोनीपच्यापच्यरूपत्वमिति । अयं अर्थः स्त्रतात्पर्यम् । तथाच भेदाभावाद्यथा सङ्कर्षणस्वरूपोपवर्णने 'किरीटसाहस्त्रमणिप्रवेकप्रोद्योतितोद्दामप्त्रणासहस्त्र'मितिवदुचित उपासनामागीयस्य तदुपसंहारः, भक्तिमागीयस्य तु परोक्षवादोक्तरीत्या प्रियत्वादेरेवोपसंहार इति भावः । ननु मा भ्रतामानन्दोपचयापचयो स्वरूपनिष्ठो, तथापि प्रियादीनां शिरस्त्वादिभावनं तु विरुद्धमेवेति कथं तदुपसंहार्यमित्यत आहुः ब्रह्मोत्यादि । तन्त्रैच निरूपितमिति । तस्मिन्नेव वर्णके 'पुरश्चके द्विपद' इति श्रुतिविचारे 'भक्तानामलौकिकदेहस्थित्यर्थमन्त्रमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविश्वति, जीवे त्वानन्दमय' इति निरूपितम् । तथाच जीवे पिक्षरूपण प्रविश्वतेऽवयवा भिन्ना एव, ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादिरूपण भासन्त इत्युपासनायां त

तैत्तिरीयोक्तस्थान्वयपुरुषविधस्य पक्षिरूपस्य ब्रह्मणः पूर्वतचिद्वितीयाध्यायोक्तदर्शपूर्णमासाभेदवदैक्येन । पूर्वेति । भाष्ये पूर्वाशङ्कोक्तस्य । तद्भाव इति । भेदाभावो ब्रह्मण उभयत्र । परिनिष्ठितेति । ब्रह्म विपश्चित् । 'मात्रवर्णिकस्त्रव्याख्यात' इत्युक्तत्वात् । 'मोदः पक्षः प्रमोदः पक्षः'। अत्र विपश्चित्त्वं विविधमोगचतुरत्वम् । इत्थं च पुरुष आनन्दमय इति मोदप्रमोदाभ्यां भोगः । पक्षी आनन्दमयः । इति पक्षाभ्यां भोग इति उभयपक्षे । तथोरित्यादि । मोदप्रमोदयोः तादृशत्वं तौ पक्षाविवेमौ मोद-प्रमोदौ पश्यन्ति जनाः इति न्युत्पत्त्या सिद्धं महाभाष्ये । रूढोय शब्द इति मनोरमायाम् । तस्य ज्ञानं तस्य 'मनसैवानुद्रष्ट्रच्य'मिति श्रुतश्चित्तस्य शुद्धिः सात्त्विकत्वादिः तत्तारतम्यं तद्धेतुकत्वेन ब्रह्मणि सात्त्विकचित्तेन गृहीते भेदाभावात् । तदुक्त गीतायामष्टादशाध्याये 'सर्वभृतेषु येनैक भावमन्ययमीक्षते । अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं विद्धि सात्त्विक'मिति । अधुना परोक्षवादे तत्रानन्दमये भेदाभावात् इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म बस्तुतस्तिवति । विपश्चित्सूर्यः सूर्यविपश्चित्त्वकारणं विपश्चित्त्वस्याघोक्षजेऽ-निश्रयाद्वस्तुतः पक्षः । 'परोक्षवादो वेदोय परोक्षं च मम प्रिय'मिति वाक्यात् । च्युत्पादित इति । आनन्दमयाधिकारणे व्युत्पादिते । परोक्षवादपक्षे चेत्यत्र चकाराध्याहारः, अपेः पूर्वं व्याख्यानान् । रसात्मक इति । दशरसात्मके । उपबृहणसिद्धत्वात् । लथेति । अभिन्नत्वेन । तद्र्थे इति । परोक्षवादे च तत्र भेदाभावादिति भाष्यार्थः । सूत्रस्य तात्पर्य तत्प्रतीतीच्छयोचरितत्वम् । तेनेति शेषः । अयमर्थे इति पाठः तद्र्थे इत्यत्र मूलपुस्तके । सङ्कार्वणेति । तृतीयाप्टमाध्यायेस्ति । स्वरूप 'य वासुदेवाभिधमामनन्ती'त्युक्तम् । लद्भुषेति । पक्षिरूपत्वोपसंहारः । ब्रह्मेत्यादीति । एवकारोऽवयवयोगव्यवच्छेदकः । लानिति । भिन्नान् शिरस्त्वादिवर्मान् । तिर्वेद्धन्नेचेति । आनन्दमया- तथापि गुणोपसंहारप्रसङ्गे मिथ्यावादिन आपाततः शङ्का सम्भवतीत्याचार्यणो-कत्वा निरस्ता ॥ १२ ॥

ननूपास्यरूपस्याविरुद्धा एव गुणा उपसंहर्तव्याः, न तु विरुद्धाः, तथाच पुरुषरूपे पक्षादि विरुद्धमिति न तृदुपसंहार्यमित्याशङ्क्षणह ।

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥

इतरे पुरुषक्षे विरुद्धत्वेन ये भासमाना धर्मास्तेऽप्युपसंहर्तव्याः, तत्र विरोधव्यवच्छेदज्ञापनाय तुराब्दः । तत्र हेतुरर्थसामान्यादिति । अर्थः पदार्थ आनन्दमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वादेकत्वादिखर्थः ॥ १३॥

## भाष्यप्रकाशः।

उपसंहार्याः । भक्तिमार्गीयस्य तु तेषु भेदभानात् तेन तत्र नोपसंहार्या इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्णकद्वयसिद्धा व्यवस्थेत्यर्थः । ननु यद्यानन्दमयाधिकरणे अयमर्थः स्त्रकारेण सचितः स्यात्, पुनरत्र किमिति वदेदित्याशङ्कायामाहुः यद्यपीत्यादि । इयमिति । मोदप्रमोदविषयिणी । तथाचैतद्र्थं पुनः कथनम् । अतो न दोष इत्यर्थः ॥ १२ ॥

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥ नन्वेवं पश्चद्ययसीकारे की हेतुरित्याकाङ्कायां इतरादिस्त्रत्रत्रप्रणयनमेव हेतुरिति स्चयन्तः पूर्वस्रुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति ननुपास्येत्यादि । व्याकुर्वन्ति इतर इत्यादि । ननुपसंहारस्त्रे एवायं हेतुः सिद्ध इति पुनः कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति । परस्ररूपे । तन्नेति । उपसंहारे । तथाच ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासने सम्बन्धि ब्रह्मैव । सदानन्दप्राधान्येनोपासनेपि 'तयोरैक्यं परं ब्रह्में 'ति वाक्याद्भक्तेर्गीणत्वाच सम्बन्धि ब्रह्मेव, पुरुषत्वादिकं तु न प्रधानम्, अतस्तकोपसंहार-नियामकमित्येतत्सारणाय तदुक्तिरित्यर्थः ॥ १३ ॥

धिकरणे तस्मिन्नेव वर्णक इत्यर्थः । अवयवेति । अवयवाश्च तेऽमिन्नाः । एवकारः शिरस्तादि-र्धम्ब्यवच्छेद्कः । यथाधीति । सात्त्विकादिचित्तकत्वाद्यनतिकस्य । अव्ययीमावः । त इति । भिन्नाः शिरस्त्वादिधर्माः । भेद्भानादिति । 'अन्तरा मूत्रप्रामव'दिति सुत्रे वक्ष्यमाणभेदभानात् । 'भक्तया जानाति चाव्यय'मिति श्रुत्येवार्थो भेदः । 'अविभक्तं च मृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति ब्रह्मस्वरूपपरगीतायाः । तेनेति । तेन भक्तेन । तन्त्र पुरुषोत्तमे । पूर्वोक्तिति । 'नवे'ति सूत्रवर्णको-क्ताधिकारनियता । न दोष इति । पुनक्तित्रोषो न ॥ १२ ॥

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३॥ पक्षद्वयेति । पुरुषरूपे पक्षिरूपोपसंदारानुपसंदार-पक्षद्वयस्त्रीकारे । 'स वया श्रसस्जते'ति तृतीयाष्टके पुरुषविधान्वयस्य पक्षित्रष्टृत्वोक्तेरेकरूपस्य हय-ग्रीवावतारवद्विरुद्धत्वात् । अर्थामेदस्य मेदप्रतिबध्यत्वादस्य हेतोभेदरूपप्रतिबन्धकप्रतिबन्धकर्तिबन्धकर्तिनो-त्तेजकलाद्धेत्वन्तरमित्याहुः । तथाचेति । अस्ति पुरुषान्वयपक्ष्येकत्वम् , परन्तु तत्र पुरुषो श्रक्षा तृती-याष्ट्रके 'प्रजापतिरकामयते'त्युपक्रम्य 'स् वया स्त्यस्यस्जते'त्युक्तेः । तथाच श्रद्धां श्रद्धाः स्वं आत्मा यस्य पश्चिणस्तस्मिन् पश्चिणि ठीलानां गौणभावेन धर्मिणः प्राधान्येनोपासने सम्बन्धी अन्वयी ब्रह्मा प्रजापतिरेव, नतु अन्यः । पुरुषत्वादिकं छीलारूपमप्रधान'मानन्दादयः प्रधानस्वे'ति सूत्रभाष्यादतः ब्रह्मप्रजापत्योरमेदात् । 'ब्रह्मन्युंसि चे'ति सूत्रात् । तत् अव्ययम् । सः अर्थामेदो न उपसं-

अथानन्द्रमयाधिकरण उक्तप्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्माः, तेषामेवोपसंहारः कार्यः, न तु पुरुषरूपे पक्षादीनामपीत्यग्रिमं पठति ।

# आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४ ॥

आनन्दस्वरूपस्य यावन्तो धर्मा भिक्तमार्गीयाः परोक्षवादेन उच्यन्ते प्रियत्वप्राधान्याद्यः, तेषां सर्वेषां ध्यानमासमन्तात् ध्यानम्, तद्र्थं ये धर्मा उपयुक्ताः, त एवोषसंहर्तव्याः, नान्ये। तत्र हेतुः। प्रयोजनाभावादिति। ध्यान-पदार्थस्य तावद्भिरेव सिद्धेरिधकोपसंहारे तथात्वादित्यर्थः॥ १४॥

## भाष्यप्रकाशः।

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४ ॥ तर्हि भक्तिमार्गेषि परसैवोपासत्वात् तत्र कृतो नोपसंहार इत्याकाङ्कायामनुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति अथेत्यादि । उक्तप्रकारेणेति । परोक्षवादोक्तरीतिकरसात्मकतया । एतस्य पदस्य उपसंहारः कार्य इत्यनेनान्वयः । सत्त्रं व्याक्वविन्त आनन्देत्यादि । ध्यानपदार्थस्येति । भक्तिमार्गीयस्य तस्य । शेषस्तु निगद्व्याख्यातः ॥ १४ ॥

## रिक्मः।

हारिनयामकः । अर्थामेदस्य हेतोर्नामरूपस्त्रोक्तप्रकरणाधिकारकृतमेदप्रतिबध्यत्वादस्य हेतोर्भे-दरूपप्रतिबन्धकस्य प्रतिबन्धकत्वेनोत्तेजकत्वात् । तदुक्तिरिति । अर्थामेदिमन्नस्थार्थसामान्यरूपस्य हेतोरुक्तिः । यथा घटपटकुड्यकुस्लानि अर्थसामान्यहेतुर्गून्यानि तत्र द्रव्यत्वेनामेदात् परस्पर-मुपसंहारः प्राप्तः नामरूपादिमेदेन प्रतिबद्धो न भवति । यत्र तु नीलो घटो द्रव्यमित्यत्राप्यर्थामेदो-मेदप्रतिबध्योऽर्थसामान्यरूपोत्तेजकहेतुमति । परस्परमुपसंहारः नामरूपादिमेदकेन न प्रतिबद्धो भवति । तथा रामोपनिषदि राममत्स्यकच्छपा अर्थसामान्यरूपहेतुर्गून्यास्तत्र नामरूपादिमेदेन प्रतिबद्ध उपसंहारो न भवति । यत्र तु वासुदेवसङ्कर्षणपक्षिपुरुषहयग्रीवेष्वर्थसामान्यहेतुमत्सु अर्थामेदः मेदप्रतिबध्यः उत्तेजकविशिष्ट इति सिद्धम् । भाष्ये । आनन्देति । पूर्वतन्ने आकृतौ राक्तेः ॥ १३ ॥

आध्यानाय प्रयोजना भावात्।।१४॥ तहीति। अन्यथात्वस्त्रे उपासनाप्रसङ्गे विरुद्धभर्मी-श्रयत्वस्योक्तत्वाद्धपासनाकाले । अथेत्यादीति । भिन्नप्रक्रमेऽथशब्दः पुरुषोत्तमविचारात् । तेन बाध्य-वाधकभावोत्तेजकमपीयदविध । कार्य इति । वेदत्वात्कार्यः । इत्यग्निमिति । इति हेतोरनुपसंहारार्थमिप्रमं सूत्रं पठतीत्यर्थः । एतस्येति । नच वक्ष्यमाणभाष्यविरोधः । उपसंहारेपीदं करणमिति करणान्तरिनेषध-परत्वात् । आनन्दोत्याद्दीति । 'आनन्दादयः प्रधानस्ये'ति सूत्रमनुवर्तते । आनन्दादय इत्यस्य विभक्तिविपरिणामेनान्वयः । आनन्दाद्दीनामिति । प्रधानस्येत्यस्यार्थः आनन्दस्वरूपस्येति । रसरूपत्वस्य मोदप्रमोदाम्यां सिद्धेः किमिति प्रश्नः । प्रियविषयकेत्यादीति । सर्वेषामित्यन्तेन भाष्येणानन्दादीना-मित्यस्यार्थः । उपसंहतेवया इति । उपसंहारस्त्राद्धपसंहारोप्यनुवर्तते इति भावः । यथासम्भवमन्वयः । भित्रमार्गीयस्येति । ज्ञानमार्गे सर्वतः पाणिपादादीनां ध्याने प्रकृतोपयोगाभावेन विशेषणम् । अङ्गो-पासनाप्रक्रमाद्धानमुक्तम् । एकैकाङ्गेषु मनोनिवेशनस्य ध्यानत्वात् । द्वितीयस्कन्धेऽवताराणामप्यङ्गत्वोक्तेः । यथा हासं राम इति ॥ १४ ॥

# अन्येषामनुपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह । आत्मशब्दाच्च ॥ १५ ॥

'प्रियमेवे'त्यादिना परोक्षवादेनोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथाश्चतानां शिरःपक्षादीनाम् । तेषामविवक्षितत्वात् । तत्र हेतुरात्मशब्दा-दिति । 'आनन्द आत्मे'त्यनेन पूर्वोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनां रसात्मकानामात्मा स्वरूपमानन्द इत्युक्तम् । अग्रे 'रसो वै स' इति वक्ष्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिभा-

## भाष्यप्रकाशः।

आत्मशब्दाच ॥ १५ ॥ स्त्रमवतारयन्ति अन्येषामित्यादि । नतु प्रयोजनाभावेषि असस्र स्परताया अविशिष्टत्वात् पक्षाद्युपसंहारे को दोष इत्याकाङ्क्षायां हेत्वन्तरमप्याहेत्यर्थः । व्याक्विन्ति प्रियमेवत्यादि । तन्त्र हेतुरिति । अविविधितत्वे हेतुः इत्युक्तमिति । तसादिति शेषः । तथाच यथात्रमये इदमा परिदृश्यमानबोधनाङ्कोकिकदृष्टौ पक्षादीनामविविधितत्वम् , तथात्र आनन्दपदसमिन्याहतेनात्मपदेन प्रियादिखरूपस्यानन्दत्वेन बोधनाङ्कृतिकदृष्टौ पक्षादीनामविविधितत्वमेव दोष इत्यर्थः । न च समाचारस्त्रेत्र अधिकारभेदस्यानुपसंहारिनयामकत्वेन सिद्धत्वात् तेनैव तित्सद्धावेतयोः सत्रयोः किं प्रयोजनिमिति शङ्क्ष्यम् । समाचारस्त्रत्रोक्तानां निरूप्णप्रकाराधिकारसम्बन्धिनामानन्दमयविद्यायामैक्यात् तद्भेदकृतानुपसंहारस्य भक्तिमार्गीयोपासने वक्तमशक्यत्वात् तदर्थमेतयोहेत्वोः सत्रकृता निर्देशात् । नन्वाकारपूरकावयवप्रायपाठे प्रविष्ट आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र किं मानमित्यत् आहुः अग्र इत्यादि । आनन्दमयविवर्षे (आत्मानं स्वयमक्रुरुते त्यादिना आत्मन एव प्राकत्वे (रसो वै सं इति रसरूपताया वक्ष्यमाणत्वात् रसस्य च निरुपधिप्रियात्मरूपस्थायिभावात्मकत्वात् तस्यैव परस्थात्मनो विवरणाय प्रपाठकप्रवृत्त्या

आत्मश्राब्दा ॥ १५ ॥ अप्याहेति । नामभेदादिः प्रतिबन्धकोपिपदार्थः । अधोक्षजलं च प्रतिबन्धकम् । उपासनाऽविषयलं च प्रतिबन्धकम् । प्रियमेवेत्यादीति । 'तस्य प्रियमेव शिर' इस्त प्रियमेवेत्यादिः । आनन्दादय इस्यनुवर्तते । भावनेति । 'तस्माच्छीकृष्णमार्गस्थो विम्रक्तः सर्वछोकतः । आत्मानन्दसमुद्रस्थं कृष्णमेव विचिन्तये'दिति । 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत श्राह्मण' इति च । छौकिकेति । छौकिकपुरुषे वैराजल्वेन देवदत्तशिर एव शिरः द्यौरूपं दक्षिणोत्तर-पक्षावन्तिस्थरूपौ इदं चरणं पुच्छं परिदृश्यमानौ पादौ पृथिवीरूपाविति । दृष्टावित्यर्थः । भिक्तिन्दृष्टाविति । प्रियमोदप्रमोदात्मश्रह्मसु प्रीतिः धर्मो भक्तिः मोदप्रमोदौ आनन्दविशेषौ भक्तेराधारौ (आनन्द) आनन्द आत्मा चाधारः बह्य उद्दीपनं व्यभिचारि वा । ब्रह्मानन्दो भक्तेराधारः । एवं भक्तौ दृष्टौ । दृष्य इति । पक्षाद्यपसंहारे दोषः । अनेन रसात्मक्तानामिति प्रियप्राधान्यादीनां विशेषणं भाष्ये व्याख्यातम् । आत्मा स्वरूपमिति भाष्यमि । आत्मा व्यापकः । स्रस्य रूपमानन्द इस्यर्थकम् । आनन्देति । तैत्तिरीये तथा । रसस्यपता दशरसरूपता । तस्य चेति भाष्यार्थमादुः रसस्य चेति । निरूपधीति । फठदत्वाद्यपाधिश्रद्भाः प्रिय आत्मा तेन विषयेण रूप्यते व्यवहियते या रतिस्तद्रप्रस्थायिभावात्मकत्वात् । तस्यैवति । रसस्येव । शेषं प्रयन्त एवाभासोक्ताश्रङ्कां वारयन्ति सम उपक्रमोति । उपक्रमोऽत्रात्मनो रसस्य च । आदिनानन्दमयत्वं तत् । तात्पर्ये । स्वेषां आकार-पूर्कावयवप्रायपाठे प्रविष्टत्वेप्यनाकारे तात्पर्ये छिङ्कं कारणं व्रिविधात्मप्रसिद्ध्यां कारणम् । आस्मोप-पर्कावयवप्रायपाठे प्रविष्टत्वेप्यनाकारे तात्पर्ये छिङ्कं कारणं व्रिविधात्मप्रसिद्ध्यां कारणम् । आस्मोप-

वात्मकत्वात्तस्यैवानन्द्मयत्वाच । प्रियविषयकलीलामध्यपातिभक्तज्ञानप्रकाराणा-मपि रसात्मकत्वेनानन्द्रूपत्वात् तेषामुपासना तृत्त्तमाधिकाराभावाच्छिरःपक्षा-दिरूपेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथा न्यरूपयत् । एतेन यत्परम्परासम्बन्धेऽप्युपा-स्यत्वं तद्रस्य महत्त्वं कियद्वधि वाच्यमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामागीयो-पास्यं विभूतिरूपम्, न तु मूलरूपम् । 'यन्न योगेने'ति वाक्यादिति ज्ञेयम् ॥ १५ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १ ॥

भाष्यप्रकाशः।

तसैवानन्दमयत्वाचोपक्रमादिकं तात्पर्यिलिङ्गमेव मानमित्यर्थः । नन्वेवं सित श्रुतौ पक्षादिह्रपत्वं किमित्युक्तम्, अत आहुः प्रियविषयकेत्यादि । तथाच न सर्वथा तत्र निस्तात्पर्यः, अपि तु मुख्याधिकारिणः प्रति तथेत्यर्थः । नन्भयोः परस्वह्रपपरत्वे तुल्ये कथमधिकारवैलक्षण्यावगितिरित्यत आहुः एतेनेत्यादि । आत्मपदस्थानन्दस्वह्रप एव तात्पर्येण यत्परम्परासम्बन्धेपि पक्षादिविशिष्टानन्दमयस्थोपास्यत्वम्, तस्य सम्बन्धिनो महत्त्वं कियदविध वाच्यमिति तदिप्रमया 'यतो वाच' इति श्रुत्यापि ज्ञाप्यते । एवं तस्योत्कर्षे सित उपासनामार्गीयोपास्यं विभृतिह्रपम्, न तु मूल्ह्यम् । 'यत्र योगेन सांख्येन दानत्रतत्योऽध्वरेः । व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासेः प्राप्तुयाद्यन्तवानपी'त्येकादशस्कन्धे भगवता केवलेन भावेन स्वप्राप्तिं प्रक्रम्येतरित्वर्थः । एवं चतुःस्व्या प्रियशिरस्त्वादिधर्माणासुपसंहारानुपसंहारावधिकारभेदेन विचारितौ । एवञ्चात्र बोध-सौकर्यार्थमवान्तराधिकरणव्यवस्था कृता । वस्तुतस्तु पञ्चदशस्त्रेणानेनाधिकरणेन विधैक्यवेधैक्य-योरुपसंहारहेतुप्रयोजनयोः परिवद्यासु तद्वाधकपरिहारतद्व्यवस्थयोरानन्दादीनामसाधारणत्वेनानुप-

रिक्षमः।

निषद्यक्तरीत्याऽन्नमयो बाह्यात्मा, प्राणमयमनोमयावन्तरात्मा, विज्ञानमयानन्दमयौ परमात्मेति । तत्र स्वावयवरूपाकारेणापि विशिष्टः । ननु ठिङ्कं कथं मानमिति चेत् । न । आत्मरसानन्दमयानां मानाधि-दैविकत्वेन मानत्वात् । पक्षादिरूपत्वमिति । धर्मिणोक्षजत्वात् सोर्थो न कृतः । प्रियविषयक-ठीठामध्यपातिमक्तानां विज्ञानमयपदवाच्यानां विश्वच्देनोक्तानां विविधज्ञानरूपज्ञानप्रकाराणामपि मोदप्रमो-दरूपपक्षात्मकत्सात्मकत्वेनानन्दरूपत्वात् । उत्तमाधिकारः श्रीमागवतप्रथमस्कन्धे त्रयोदशाध्यायैरुक्तः । तथेति । पक्षादिरूपत्वेन । तृतीयाया छक् । तन्नेति । पक्षादिरूपत्वे । निस्तात्पर्यो ग्रन्थः । तथेती-ति । निस्तात्पर्यो ग्रन्थः इत्यर्थः । उभयोरिति । पृष्टिमार्गे विज्ञानमयानन्दमययोभक्तभगवतोः । परस्व-रूपपरत्वे पृष्टिमार्गीयफठपरत्वे । यद्वा । स्रूपपक्षादिविशिष्टयोः स्रूपपरत्व आत्मपरत्वे इत्यर्थः । यत्परम्परत्वे । यदित्यव्ययं यस्येत्यर्थः । सम्बन्धिन इति । अध्याससम्बन्धिनोऽभेदसम्बन्धिनो वा । एवंसतीतिभाष्यं विश्वण्वन्ति स्म एवं तस्येति । तस्येति । आनन्दमयस्य । उपास्मनामार्गीयेति । एतेन भक्तिमार्गीयं विज्ञानमयभक्तरूपोपास्मपि ज्ञेयम् । तस्याध्यात्मिकादित्रितयविद्यात्रयवात् । यन्नेति भाष्यं विश्वण्वन्ति स्म यन्नेति । इतरेति । सत्सङ्गतरस्याः स्वाध्यायो वेदस्तदुक्तोपासनाया निषेधकथनात् । रस्यभावेति । अधिकारिणाम् । एवंविधेति । उपास्मजनीयप्रतिपादकैः । तथा चोपासना पक्षिविषया । भजनं रसरूपभगवद्विषयकम् । विष्वेद्ययेति । चतुःस्त्रया प्रतिपादितयोः । उपसंद्वारेति । 'उपसंद्वारोऽर्थामेदा'दिस्यत्र । उपसंद्वारस्य हेतुः अर्थाभेदरूपः

## भाष्यप्रकाशः।

संहारस प्रियशिरस्त्वादीनां व्यवस्थयोपसंहारस च निर्णयात्, सर्वप्रपश्चातीतः सर्वस्रपसंहत्येवमेकः कारणरूपश्च भवति, प्राणाख्यां च कलां सृजत इति बोधितम् ।

राङ्कराचार्यास्तु, अन्यथात्वादित्रिष्ट्रते अधिकरण उद्गीथविद्याम्, व्याप्तश्चेत्येकसूत्रे अधिकरणे च तदीयशेषम्, सर्वामेदेत्येकद्वत्रे च प्राणविद्याम्, आनन्दादय इति द्वत्रे च ब्रह्मधर्माणामेवोपः संहारानुपसंहारौ विचार्य, आध्यानादिद्विस्त्रे 'इन्द्रियेम्यः परा ह्यर्था' इत्यादिके, 'सा काष्टा सा परा गति'रित्यन्ते काठकवाक्येऽर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनामावात्, 'सा काष्टा सा परा गति'रित्यनेन पुरुषविषयकाद्रप्रदर्शनाच तस्यैव परत्वं प्रतिपाद्यत इति सिद्धान्तमाहुः ।

भास्कराचार्या अप्येवमेव वदन्ति ।

तत्र परविद्याविचारं विहाय प्रथमत एवोद्गीथप्राणविद्याविचारे बीजं न पश्यामः । युक्तं तु परविद्यासु विचार्यमाणास्वानुपङ्गिकी तद्विचारस्यापि सिद्धिरिति । अतीतपादान्ते ब्रह्मण एव धर्माणां विचारात् । समन्वयेपि पूर्वमानन्दवाक्यान्येव विचार्य पश्चात् प्रतीकवाक्यविचारादिति । एवमाध्यानाधिकरणविषयवाक्येपि अर्थादीनामिन्द्रियादिस्यः परत्वप्रतिपादनं न निष्प्रयोजनम् । तत्तद्धिल्छताप्रतिपादनस्थेव प्रयोजनत्वात् । अन्यथा विषयत्यागेन्द्रियनिग्रहयोरनास्थायां 'इन्द्रिये-

समानं च । अन्यथात्वादित्रिस्त्र्योपसंहारस्य प्रयोजनं तादृक् तादृगुणविशिष्टत्वेनोपासनम् । एवसुप-संहारहेतुप्रयोजनयोरित्यर्थः । 'व्याप्तेश्रे'ति द्वाभ्यां सूत्राभ्यां परिवद्यास्वक्षराधिगमयित्रीषु उपासनावाधकं पौगण्डादिकम्, तस्य परिद्वारः 'सर्वतः पाणिपादान्त'मितिश्चतेः 'साकारमेव व्यापक'मिति । तस्य ।, किंच द्वितीयस्त्रे तद्यवस्या तयोर्निलल्वभङ्गानुमततदावेदकमानविरोधयोर्व्यवस्था, सर्वाभेदाव्यवस्था। एवं तद्वाघकपरिहारतव्यवस्थयोरित्यर्थः । आनन्दादय इति सूत्रार्थ आनन्दादीनामिति । प्रियेति सुत्रार्थमाहुः प्रिचिद्वारस्त्वेति । व्यवस्थयोपसंहारस्य चतुःसूत्र्या च निर्णयादित्यर्थः । अधिकरण-समाप्तावानन्दमयस्रोक्तेः मक्तिविषयस्य जगत्कर्तृत्वमाहुः सर्वप्रपञ्चेति । 'असद्वा इदमग्र आसी'-दित्यत्रेदमर्थी जगत्तस्यासत्त्वेनोक्तेः। 'आनन्दाद्भेव खल्विमानि मृतानि जायन्ते। आनन्देन जातानि जीवन्ति । भानन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्तीं ति श्रुतेः । प्राणाख्यामिति । 'एतस्माजायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चे'ति श्रुतेः । भाष्य आनन्दमयादीनां निरूपणात् उपासनाप्रकरणाचानन्दमयादिशिरः-पुरस्कारेण विरूपणं प्रियशिरस्त्वादिसूत्रात्कृतम्, न त्वात्मपुरस्कारेण । उपासनायामात्मनोऽदृश्यत्वात् । तत्र प्रथमाधिकरणे प्रियकला तदादिसञ्चत्वेन प्राणकला प्राणमयशिरः। यद्यपि भाष्ये आनन्दमया-दीनां निरूपणम्, न शिरोमात्रस्य निरूपणम्, तथापि प्रियशिरस्त्वादिस्त्रे शिरोमात्रप्रहणसूचितशिर-आदिध्यानम् । एकैकाङ्गध्यानस्य 'आध्यानाये'ति सूत्रे सिद्धत्वात् । तेनान्नमयादिपञ्चापि ज्ञेयाः । अत्र पादार्थसंगमनाय आनन्दमयस्य प्राणधर्मी विचारितः, प्राणमय इति तैत्तिरीये उपसंहृत्यानन्दमयो-पासना । वेदे 'वायुवै' क्षेपिष्टा देवते'त्युक्तेः । 'त्वमेव प्रत्यक्षं ब्रह्मासी'ति तैत्तिरीये । अतो वेदोक्तधर्म-वत्त्वेनोपासना कार्यो । कलापदान्मदुक्ता प्राणकला स्मृतानन्दमयप्रसङ्गेन प्राणमयः तत्प्रसङ्गेन प्राण-कलेति । तदीयेति । 'अमिलेतदक्षरमुद्रीथमुपासीते'त्यत्राक्षरोद्रीथशब्दयोः सामानाधिकरण्ये श्रयमाणे शेषं विशेषणपक्षम् । पुरुषेति । 'पुरुषान्न परं किञ्चित्सा काष्ठे'त्यादिना पुरुषविषयकेत्यादिः । न्तु परस्य शाब्दापरोक्षविषयस्य विद्याविचार इत्यत आहुः अतीतेति । तथाच धर्मद्वारिकैव परवि-द्येति भावः । समन्वय इति । प्रथमाध्याये पञ्चमाधिकरण-आनन्दवाक्यानि । पश्चादिति ।

# आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ १६ ॥ ( ३-३-२. )

तैत्तिरीयकेऽन्नमयादिनिरूपणे पुरुषविधत्वं तेषां निरूप्य, 'तस्यैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्र निगद्यते । तत्रानन्दमयपर्यन्तं शारीरात्म-त्वकथनाङ्गवति संशयः । शरीराभिमानी जीव एव कश्चित्, उत ब्रह्मैव । तत्र शारीरपदाजीव एव भवितुमईति । तथा सत्यानन्दमयस्यापि ब्रह्मत्वं

नोपपद्यते । उच्यते च भार्गव्यां विद्यायां 'अन्नं ब्रह्मोति व्यजाना'दिलारभ्या-

## भाष्यप्रकाराः।

विषयाकृष्टै'रिति स्मृत्युक्तप्रणाड्या तैः प्रवलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तिवामकतया तेषां तत्तत्परत्वे तत्त्यागनित्रहादिमिः पुरुषनिष्ठपरत्वप्रतिपत्तिसौकर्यमिति तस्यैव मुख्यप्रयोजनत्वादिति ।

रामानुजाचार्यास्तु, आध्यानादिस्त्रद्वयमग्रिमं च स्त्रद्वयमानन्दाद्यधिकरणस्यैव शेषत्वे-नाहुः । तत्र प्रियशिरस्त्वादीनां ध्यानार्थत्वमेव, न तु सर्वदा आनन्दमयप्रतीतावनुवर्तन्त इत्या-ध्यानसूत्र आहुः । अग्रिमे तु 'अन्योऽन्तर आत्मानन्दमय' इत्यानन्दमयस्य आत्मग्रब्देन निर्दे-शादात्मनश्र शिरःपक्षपुच्छाद्यसम्भवात् प्रियशिरस्त्वादयस्त्वस्य सुखप्रतिपत्त्यर्थं निरूपणमात्रमि-त्यादुः । इह तु विभूतिरूपे तथा वर्तन्त इति मुख्याधिकाररहितानां आनन्दमये ध्येयाः, मुख्या-धिकारिणां तु विभूतौ ध्येयाः, न तु पुरुषोत्तम इति विशेषः । आत्मगृहीत्यादिस्त्रद्वये तु 'अन्यो-इन्तर आत्मानन्दमय' इत्यत्रात्मपदेन परमात्मैव गृह्यते । इतरवत् । 'आत्मा वा इदमेक एवाम आसीत्, स ऐक्षत लोकानुसूज' इत्यैतरेयवत् । कुतः । उत्तरात् । 'सोऽकामयत बहु स्या'मिति वाक्यात् । अवधारणं च 'तसाद्वा एतसा'दिति पूर्ववाक्यस्थमाद्वः । तदसाकमपि संमतम् ॥ १५॥ इति प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १ ॥

आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ १६ ॥ पूर्वाधिकरणे भक्तिमार्गीयाणां प्रियशिर-स्त्वाद्यनुपसंहारे 'आनन्द आत्मे'त्यात्मशब्दप्रयोगो हेतुत्वेनोक्त इति तत्प्रसङ्गेनानन्दमयप्रकरणस्थ-मात्मशब्दयुक्तवाक्यान्तरं विचारयतीत्याशयेनैतद्धिकरणविषयादिकमाहुः तैत्तिरीयक इत्यादि । भवति संदाय इति । असिन् वाक्ये भवति संशयः । पूर्वपक्षमाहुः तत्रेत्यादि । इदं हि वाक्यं प्राणमयमारभ्यानन्दमयपर्यन्तं पठ्यते, तत्र तस्य प्राणमयादेः, एष एव शारीरः शरीरा-मिमानी आत्मा इत्युक्ते, क एष इति शङ्कायां 'यः पूर्वस्थे'त्युच्यते । तत्रापि पूर्वपूर्विचारे सर्वेभ्यः पूर्वोऽन्नमयोऽस्तीति तस्य यः शारीर आत्मा स सर्वस्थेति सिध्यति, तदिममानी च जीव एव लोके दृश्यते । तथा सति स एवानन्दमयस्याप्यभिमानित्वेनायातीति तस्यापि ब्रह्मत्वं

रहिमः।

'अन्तस्तद्धर्मा'द्यधिकरणेषु प्रतीकस्य सूर्यादेः 'अथ योन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते'इत्यादीनि वाक्यानि तेषां विचारात् । तत्त्वियामकेति । तेषां तेषामिन्द्रियादीनां नियामकतया तेषामर्थादीनां तत्तत्परत्वे तत्तन्नियामकपरत्वे, तत्त्यागः प्रतिकूळस्य विसर्जनं अन्यविषयेभ्यो निग्रहः । आदिनानुकूळस्य सङ्गल्यः । पुरुषेति । पुरुषे निष्ठा भक्तिर्यस्य तत्परत्वस्य प्रतिपत्तिर्ज्ञानं तस्याः सौकर्यमिति । तस्यैच पुतिपत्तिसौकर्यसैव । अस्येति । उपासकस्य । अवेति । द्वितीयसूत्रस्थम् । 'तस्माद्वा' इसत्र वै अव-ष्रारणे ॥ १५॥ इति प्रथमं सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणम् ॥ १॥

आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥१६॥ प्रसङ्गरूपामधिकरणसङ्गतिमाहुः पूर्वेति । उच्यते

नन्दमयपर्यन्तं 'आनन्दो ब्रह्मेति व्यजाना'दिखन्तया श्रुत्या ब्रह्मत्वमित्युभयतः-पाशा रज्जरिति प्राप्ते, आह ।

इतरवज्जीववदात्मग्रहीतिरात्मग्रहणम् । 'तस्यैष एव शारीर आत्मे'ति यत्त-दुत्तरात् । 'यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्रोक्तत्वात् सर्वेभ्य उत्तर आनन्दमयस्तस्माद्वेतोरि-स्यर्थः । अन्नमयादिषु सर्वेष्वानन्दमयस्यैवोक्ततत्तच्छरीराभिमानित्वात् तथा । एतस्यथा तथानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमसाभिः ।

अथवा। 'अन्योऽन्तर आत्मे'त्यन्नमयाद्ग्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात् पूर्वपूर्वनिरू-पितो यः, स इतर इत्युच्यते। तथा च, 'यः पूर्वस्ये'ति श्रुत्येतरवत् पूर्वनिरू-पितवत् प्रकृतस्याप्यात्मग्रहणं कथनं यत्तदुत्तरादिति पूर्ववत्॥ १६॥

## भाष्यप्रकाशः।

नोपपद्यते । नचात्रक्षत्वमेवास्त्वित वाच्यम् । उच्यते च भागव्यां विद्यायामन्नाद्यानन्दान्तानां न्रक्षत्वम् । अत उभयथापि श्रुतेविरोधादत्र निर्णयो दुर्घट एवेति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः ।

सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति इतरविद्यादि । जीवविदिति । शारीरपदसमिभव्याहाराजीववत् । तथाच 'यः पूर्वस्थे'ति सर्वत्र कथनात् सर्वेभ्यः पूर्वो योऽनमयस्तस्य पूर्वमाकाशादिसृष्टिजनकस्य परस्येव ब्रह्मण उक्तत्वात्तत्स्वरूपवोधनार्थमेवानन्दमयस्योक्तत्वाच्छारीरपदसमिभव्याहारमात्रेण जीवशङ्का न कार्या, किन्तूपक्रमादिकं विचार्य ब्रह्मव तत्रात्मत्वेन बोध्यमित्यतदर्थम्रक्तरादित्युक्तिमित्यर्थः । नचाभिमानित्वे जीवत्वं स्थादिति शङ्क्ष्यम् । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्यसिन्न-भिमानस्यैवाध्यासरूपत्वेन जीवत्वापादकत्वात् । पुरुषविधन्नाह्मणे उपकान्तस्यात्मनो 'ब्रह्म वा इदमग्र आसी'दिति ब्रह्मत्वं निगमयित्वा, 'तदात्मानमेवावेदहं ब्रह्मासी'ति श्रावणेन तथावसा-यादिति । तदेतत् सारयन्ति एतदित्यादि ।

ननु तसिनेव प्रकरणे 'शारीर आत्मे'तिवत् 'अन्योऽन्तर आत्मे'त्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कमात्मशब्दमत्र सत्रकारोऽनुसन्धत्त इति न विनिगमनेत्यतो व्याख्यान्तरमाहुः अथवेत्यादि । य इति । प्राणमयादिविज्ञानमयान्तः । तेन यत् सिद्धं तदाहुः तथाचेत्यादि । 'यः पूर्वस्थे'ति 'असनेवे'त्यनुवाकस्थया श्रुत्या पूर्वनिरूपितानां प्राणमयादीनामिव यत् प्रकृतस्थानन्दमयस्थापि पूर्वसम्बन्ध्यात्मकथनम् , तत् उत्तरात् पूर्वव्युत्पादितरीत्या 'अन्योऽन्तर आत्मे'त्यनुक्त्या च आनन्दमयादित्यर्थः । एवमप्यन्तरात्ममानन्दमय एव परिसमाप्यत इति निव्योज आत्मा स एवति 'शारीर आत्मे'त्यत्रापि स एव परामृष्यत इति वाक्यविनिगमनाभावेपि आनन्दमय एव सर्वत्र शारीर आत्मे'त्यत्रापिस च व्याहतिरित्यर्थः ॥ १६ ॥

## रिमः।

चेति भाष्यं विवरीतुमाहुः नचेति । उभयतःपाशा रज्वर्थमाहुः उभयथापीति । जीवत्वे च ब्रह्मत्वे च । ब्रह्मत्ववोधकश्चितिवरोधः । 'शारीर आत्मे'ति श्चितिवरोधः । तस्मात् । भाष्ये । यत्तदिति । इति यत् तत् उत्तरादिलर्थः । तथिति । आनन्दमयस्य ब्रह्मत्वात् । प्रकृते । एतिसद्धार्थमाहुः तथाचेलादि । एतिहलादिभाष्यमवतारियतुमाहुः नचाभीति । किमिति । शारीरशब्दत्वेनान्तरशब्दत्वेन वा प्रकारेणेति प्रश्नः । श्चुत्येति । 'असन्नेव स भवति असद्भन्नेति । वर्ते चेत् । अस्ति ब्रह्मति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विद्वरिति । तस्येष एव शारीर आत्मा । यः पूर्वस्ये'ति श्चुत्या । 'असन्नेव' त्यस्या उपन्यासस्तु द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तं तप तपे'ति वचनाज्ञयाऽसत्त्वे प्राप्ते आनन्दमयस्य तिन्नरासाय । वाक्योति । वाक्ययोर्त्तरः आत्मे'त्यस्य 'शारीर आत्मे'त्यस्य च विनिगमनासावेपीलर्थः ॥ १६ ॥

# अन्वयादिति चेत् स्याद्वधारणात्॥ १७॥

ननु सर्वत्र 'अन्योऽन्तर आत्मे'ति श्रुत्या प्रत्येकमन्नमयादीनां भेदनिह्मपणाच्छारीरपदाच भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शारीराभिमानी सर्वत्रोच्यते,
आनन्दमयेपि तथोक्तियां, सा त्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वन्नान्वयात् सर्वेषु शारीरेषु सम्बन्धादित्याशङ्क्ष्य, तिन्नरासायोक्तेऽर्थ उपपत्तिमाह
स्यादित्यादिना। स्यात् । आनन्दमय एवोक्तसर्वशरीराभिमानी भवतीत्यर्थः ।
तत्र हेतुरवधारणादिति। 'एष एवे'त्येवकारेणेतरनिषेधपूर्वकमानन्दमयस्यैवात्मत्वनिर्धारणादित्यर्थः ॥ १७ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वितीयमात्मगृहीत्यधिकरणम् ॥ २॥

## भाष्यप्रकाशः।

अन्वयादिति चेत् स्याद्वधारणात् ॥ १७ ॥ अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । तथाचाभमयादीनां चतुर्णामाध्यात्मिकानां विभूतिरूपत्वात् तच्छरीरमप्राकृतसत्त्वात्मकम् । तत्र य
आनन्दमयांशः प्रविष्टः, स तदिममानी । तेन तदािधभौतिकेष्वसदािदशरीरस्थेषु पश्चकोशेष्विष
स एवाभिमानी । तेन 'आध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवािधदैविक' इति न्यायेनैकस्थैव
कार्यद्वयकर्तृत्वाञ्जीवोिष तदिभिन्नत्वेन सिध्यति । एवमभेदे उपसंहते सति 'सर्व सहेत परुषं
सर्वेषां कृष्णभावना'दित्युक्ता सेवाङ्गभूता शिक्षा सुखेन सिध्यति । तेन विचारदशायां 'सर्वभूतस्थितमेकमेव चिन्तये'दिति बोधितम् । श्रद्धाख्यकला च बोधिता ।

अन्ये तु, ऐतरेयवाक्ये परमात्मैवोच्यते, न तु हिरण्यगर्भ इत्याहुः।तदिष युक्तम्।।१७॥ इति द्वितीयमात्मगृहीत्यधिकरणम्॥२॥

## रिइमः।

अन्वयादिति चेत् स्यादवधारणात्॥ १०॥ अतिर इति। श्रुलेखन्त एको हेतुः। स्यादिति। आनन्दमय एवोक्तर्भवशरीराभिमानी भवतीति स्यादिखर्थ इत्यथः। आनन्दमयस्यै-वेति। एवकारेणान्नमये 'अयमात्मे'त्यनेनानन्दमयस्य आत्मत्वम् । 'तस्माद्वा एतस्मा' दित्यस्यामत्मान्दमय इति । आत्मन आनन्दमयत्वस्थानन्दमयधिकरणेन सिद्धेः । प्रकरणान्न सत्यज्ञानात्म-कत्वम् । तिरोहिते सत्यज्ञाने तु स्त एव । एवमितरोहितार्थमित्यर्थः । एतेनेति । अन्वयपदात् व्यापकत्वेन । एकमेवेति । अवधारणव्याख्यानश्चतावेकत्वस्य विवक्षितत्वादिति भावः । चिन्तये-दिति । 'आध्यानाये'ति सूत्रवासनायाः । उपासनाया वा । श्रुद्धेति । श्रद्धाकला विज्ञानमयिशरः । छान्दोग्ये षष्ठे प्रपाठके तु 'द्योः कला'इत्यादिषु द्रष्ट्व्या । दिवि जलदर्शनात् । 'श्रद्धा वा आप' इति श्रुतेः । 'समुद्रः कला' इति वा । सामुद्रं जलं सूर्यनिपीतं मिष्टं जातमिति । बोधितेति । इतरव-त्यदेन व्यज्ञनया बोधिता । आनन्दमये प्राणधर्मस्येव तद्विधायिका आपोत्रानन्दमयधर्मत्वेन स्मृता 'अत्रिवृत्कृताः । तद्धर्मत्वेनानन्दमयोपासना । अन्नमय इत्यत्र 'आपो वा अन्न'मिति श्रुतेः। ऐत्तरेचेति । 'आत्मनः परमात्मत्वाद्यक्तम् । 'विशिष्टं श्रुद्धान्नातिरिच्यत' इति नैयायिकोद्धोषात् । सूत्राणां सारव-दिम्वतोमुखत्वाच ॥ १० ॥ इति द्वितीयमात्मगृहीत्यधिकरणम् ॥ २ ॥ २ ॥ ३ म० सू० सू०

# कार्याख्यानादपूर्वम् ॥१८॥ (३-३-३.)

तैत्तिरीयके पत्र्यते। 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाद्याः सम्भृत' इत्युपक्रम्य महाभूतसृष्टिमुक्त्वा, आन्नायते 'पृथिव्या ओषधयः, ओषधीभ्योऽन्नम्, अन्नात् पुरुषः, स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय'इति। एतद्ग्रेऽन्नस्योत्पत्तिस्थितिलयहेतुत्वमुक्त्वा, 'येऽन्नं ब्रह्मोपासत'इत्युच्यते। भृगुवरुणसंवादे च 'अन्नं ब्रह्मोति व्यजाना'दित्युच्यते। तत्र 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय' इत्यनेन पूर्वोक्त एव पुरुष उच्यते, उत तद्भिन्न क्ति भवति संदायः। किमन्न युक्तम्। पूर्वोक्त एवति। यतः पूर्वोक्तस्यैव 'स वा इत्यनेन प्रत्यभिज्ञानं प्रतीयते। तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना कार्यत्यभिप्रायेण ब्रह्मस्त्र्यत इति प्राप्ते, आह कार्योख्यानादपूर्वमिति। पूर्वस्थान्नकार्यस्य पुरुष-स्त्रुयत इति प्राप्ते, आह कार्योख्यानादपूर्वमिति। पूर्वस्थान्नकार्यस्य पुरुष-

्याख्यानात्, 'स वा एष' इत्यनेनाग्रिमश्चितिभिर्ब्रह्मत्वेन प्रतिपिपाद्यिषितमन्नरू-पमेवोच्यते, न तु पूर्विमित्यर्थः। 'स वा एष' इति प्रत्यभिज्ञानमिति यदुक्तम्, तन्न । 'अन्नात् पुरुष' इत्यन्तेनाधिभौतिकतन्निरूपणात्। 'स वा एष' इत्यनेनाध्यात्मिकतन्नि-रूपणादुभयोश्च भेदात्। अत एव संशयाभावायाह । वै निश्चयेन एष वक्ष्यमाणः पुरुषः स आध्यात्मिकत्वेन प्रसिद्धोऽन्नरसमय इति । अन्यथा ब्रह्मात्मकतपोल-क्षणसाधनेनाधिकारे सम्पन्ने 'अन्नं ब्रह्मोति व्यजाना'दिति न वदेत्। नैचातद्पि

भाष्यप्रकादाः ।

कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ १८॥ अन्नमयादीनां कोशातिरिक्तत्वं बोधियतुमनुत्रसङ्गेन वदतीत्याशयेनाहुः तैस्तिरीयके इत्यादि। एतद् य इति। 'अन्नाद्वे प्रजाः प्रजायन्त' इत्यप्रिमानुवाके। संशयमाहुः तत्र स वेत्यादि। तथाच 'अन्नात् पुरुष' इति हेतुहेतुमद्भावश्रावणात् पूर्वोक्त एव अन्नजन्य एव, उत अन्नस्य न्रह्मत्वेनोपास्यतायास्तपसा न्रह्मत्वेन ज्ञानस्य चाग्रे वक्ष्यमाणतया ताहशान्यसमयत्वात् पूर्वोक्तपुरुषतो भिन्नो विभूतिरूप इति संशय इत्यर्थः। पूर्वोक्त एवेत्यादि-पूर्वपक्षस्तु स्फुटः। सिद्धान्तं वक्तं स्त्रं व्याकुर्वन्ति पूर्वस्यत्यादि। एतेन कार्यस्य आख्यानात् कथनात्। ल्यब्लोपे पश्चमी। कार्यस्याकथनं कृत्वा अपूर्व अग्रे उच्यमानं अतिरिक्तम्, न तु तदिति स्त्रयोजनात्र स्फुटीकृता।

अत्रायमाश्रयः । अत्रमयश्रोके यदि कार्यभूतस्यानस्य ब्रह्मत्वेनोपासनाय ब्रह्मधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरन्, तदा 'अन्नाद्वा' इत्यादिना पूर्व तानुक्त्वा अग्रे 'सर्व वे तेऽन्नमामुवन्ति येऽनं ब्रह्मोपासते' इति सफलमुपासनमात्रं वदेत् । ब्रह्मत्वेनोपासनस्य तावतैव सिद्धेः । न तु तदग्रे पुनरपि 'अन्न हि भूतानां ज्येष्ठ'मित्यादिना भूतजनकत्वतद्वर्धकत्वाभ्यां धर्माभ्यां 'अतित रिद्धः ।

कार्याख्यानाद्पूर्वम् ॥१८॥ कोद्यातीति। विभूतित्वम्। हेतुहेतुमदिति। अन्नं हेतुः, पुरुषो हेतुमान् । कार्यकारणभावश्रावणात्। प्रत्यभिज्ञानमिति। तत्ताइदन्ताप्रकारकं ज्ञानम्। अतिरिक्त-मिति। अपूर्वत्वेन प्रसिद्धातिरिक्तम्। तस्य परमतत्वेन ठौकिकभाषात्वेन सूत्रे विवक्षणात्। आत्मप्रकाशरू-'पम्। 'धर्मो यस्यां मदात्मक' इति वाक्यात्, न तु पूर्वपुरुषरूपं प्रसिद्धं वा पूर्वमित्यर्थः। पूर्वपक्षोक्तमनुव-दित्त स्म अन्नमयश्लोक इति। निरस्यन्ति स्म पूर्वस्येति भाष्याशयात्। तदेति। तानिति। बद्धाधर्मान्।

<sup>9.</sup> न च तदिप, नवा तदिप इति पाठौ । २. उपासकरूप इति यावत् ।

तत्तथात्वेन स्तृयत इति वाच्यम् । श्चतेः प्रतारकत्वापत्तेः । आनन्दमयान्तमेवमेव निरूपणाच । अत एवास्याप्यात्माग्रे निरूपितो 'यः पूर्वस्ये'ति । स त्वाधिदैविक आनन्द्रमयः।

भाष्यप्रकाशः ।

भृतानि सततं व्यामोती'त्यभिति भृतव्याप्तिबोधकं निर्वचनं स्चयेत् । नापि 'अद्यतेऽित च भृतानि तसादन्नं तदुच्यत' इति निरुच्यात् । प्रयोजनाभावात् । एवं सत्यपि यदेवं पुनिर्विक्तिः, तेन पूर्वोक्तात् कार्यस्पादन्नादेतं व्यवच्छिनत्ति । अग्रिमप्रपाठके ब्रह्मात्मकेन तपोरूपेण साधनेन तस्मिन् ब्रह्मत्वेन ज्ञानं भृगोर्विक्तः, न तु साधनं विना । तेनासामस्य पूर्वसाद्वेरुक्षण्यमवश्यं वक्तव्यम् । मैत्रायणीये 'विश्वभृद्धे नामेषा तन्भगवतो विष्णो'रिति भगवत्तनुत्वश्रावणात् । बृहन्नारायणोपनिषदि चान्नसुपत्रम्य 'स वा एष पुरुषः पश्चघा पश्चात्मा येन सर्वमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तिरक्षं चे'त्यादिना व्यापकत्वश्रावणाच । एवमन्नयोन्वैरुक्षण्ये सिद्धे 'अन्नात् पुरुष' इत्यत्र य उच्यते, स भौतिक एव, पूर्व तस्येव सिद्धत्वात् । यः पुनस्तदग्रे 'स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय' इत्यनेनोच्यते, स आध्यात्मिक एव । अन्नसार-भूतत्वात् । अत एव मध्ये निश्चयार्थकस्य 'वै' इत्यस्य कथनम् । नच प्रत्यभिज्ञाबोधकयोः 'स एष' इत्यन्योविरोधः शङ्काः । 'स' इत्यस्य 'स राजा तोयनीच्या सुवः' 'कला च सा कान्तिमती कलावत' इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकत्या 'एष' इत्यस्य वक्ष्यमाणार्थकत्या चोपपत्तेः प्रत्यभिज्ञाया कलावत' इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकतया 'एष' इत्यस्य वक्ष्यमाणार्थकतया चोपपत्तेः प्रत्यमिज्ञाया निश्चेतुमशक्यत्वात् । नच तौल्यं शक्क्यम् । तदेतत्पदाभ्यां प्रसिद्धवक्ष्यमाणपरामर्षे पूर्वोक्तिनिरुक्ति-लिङ्गाभ्यासानां सामञ्जस्यस्थान्यथा तदनुपपत्तेश्च प्रमाणत्वेन तिन्नरासात् । प्रत्यभिज्ञापक्षे तुञ्जनकस्थान्नस्य कार्यतया अन्नुह्मणो न्नह्मत्वेन ज्ञानं तपसा वदन्त्याः श्रुतेः प्रतारकत्वापित्तिरिति दोषसम्भवात् । प्रशंसामात्रार्थतायास्तत्र वक्तमशक्यत्वात् । आनन्दमयज्ञानपर्यन्तं तपोरूपसाध-ननिरूपणाचात्रेव तथा वक्तमशक्यत्वात् । किश्च । यदि भौतिक एवान्नमयः स्थात्, तदा रिकाः।

निरुच्यादिति। निर्वचनं कुर्यात् । भाष्यीयहेत्वाशयपूर्वकं 'स वा एष' इत्यादिसाध्यभाष्याश-यमाहुः विश्वभृदिति । 'पृथिवी वा अन्न'मिति श्रुतेः । पश्चात्मेति । पश्चमहाभूतात्मा । अन्न-सारेति । 'पुरि शेत' इति पुरुषः कीटादिः सोऽन्नसारः, नत्वन्नम्, तथा दर्शनाभावात् ।' एवं भाष्योक्तहेत्वाश्चयमुक्त्वा साध्याशयमाहुः नचेति । देहलीदीपन्यायेनोभयहेत्वन्विय । पूर्वोक्त-हेतुग्रन्थेन न शक्क्य इत्यर्थः । स्वीयभाष्याशयमाहुः स इत्यस्येति । स प्रसिद्धः राजा दशरथः । तोयं नीवी मर्यादा यस्या भुवः । कान्तिमती सा प्रसिद्धा । कलावतश्चन्द्रस्य । वक्ष्यमाणेति । भाष्ये वक्ष्यमाणोऽर्थोऽन्नरसमयरूपः । अदाक्येति । त्यदादीनां पूर्वपरामर्शकत्वमात्रत्वाभावात् । तौल्य-मिति । सुन्दोपसुन्दन्यायेनोभयत्र निश्चयाशक्त्या प्रसिद्धार्थस्यापि निश्चेतुमशक्त्या तथा । निरुक्तीति । 'अद्यतेऽति च मूतानी'त्यन्ननिरुक्तिः । तपोरूपसाधनसाध्यत्वं ब्रह्मत्वेन ज्ञाने लिङ्गम् । अन्नाभ्यासः पूर्वोक्तः । प्रमाणत्वेनेति । अनुपलब्धेः प्रमाणत्वं प्राचां मते । तन्निरासस्तौल्यनिरासः तस्मात् । नचान्तरिति भाष्याशयमाहुः प्रत्यभिज्ञापक्ष इति । तज्जनकस्येति । विषयविषया प्रत्यभिज्ञा-जनकस्य । वदन्त्या इति । 'स तपस्तस्वा अन्नं ब्रह्मेति व्यजाना'दिति श्रुतेः । कार्यत्याऽब्रह्मत्वेपि प्रशंसान्नस्थेत्यत आनन्दमयप्रशंसेत्यादिभाष्याश्यमाद्धः प्रशंसेति । तन्त्रेति । श्रुतौ अर्थवादत्वापत्त्या तथा । तदेवाहुः आनन्देति । अञ्चेव तथेति । अञ्चमये तत्प्रवाहपठिते प्रशंसामात्रार्थतायाः । तथेत्य-

## अथवा। वाजसनेयिशाखायां 'आत्मेत्येवोपासीते'त्युपऋम्य 'तदेतत्प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यसात् सर्वसाद्नतरतरं यद्यमात्मे'ति। एतद्ग्रेऽन्यस्य प्रियत्वं

## भाष्यप्रकाशः।

आनन्दमयस एतदात्मरूपत्वं न वदेत् । वदित तत् । अतः कार्यरूपाद्वेलक्षण्यमसावगन्तन्यम् । नचैवमिप आधिदैविकाद्भेदस्तु वर्तत एवेति किमनेन प्रयासेनेति शङ्क्ष्यम् । 'आध्यादिमकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवाधिदैविक'इति द्वितीयस्कन्धे आध्यात्मिकाधिदैविकयोः स्वरूपमेदनिवारणेन तदमावात् । अभिलापमेदस्य तु पाचकपाठकवत् कार्यभेदेप्रयुक्तत्वेन स्वरूपामेदकत्वात् । तसादाध्यात्मिकाधिदैविकयोरन्नमयानन्दमययोः कार्यभेदेन विभूतिविभूतिमद्भावादेव मेदः, न तु स्वरूपतः । धर्मधर्मिणोस्तादात्म्यरूपस्याभेदस्य पूर्व साधितत्वात् । अयमेव न्यायः प्राणमयादिष्विप द्रष्टन्यः । तेनानन्दमयविद्यायां पश्चाप्यन्नमयादयः कोशातिरिक्ताः, तेषु चत्वारो विभूतित्वेनोपास्याः, आनन्दमयः पुरुषोत्तमस्तु ताद्दश्विभृतिमन्त्वेनोपास्य इत्येतदर्थन्मदमिति बोधितम् । तेन विशेषतो वैष्णवानां समीपे आसीनत्वं द्रष्टन्यमिति ज्ञापितम् ।

एतस्य विचारस्य पूर्वशेषत्वादर्थस्य प्रागपि व्युत्पादितत्वाच नात्यन्तमावश्यकतेत्यरुच्या प्रकारान्तरेणैतत् व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । विषयादिकमाहुः वाजसनेयीत्यादि । वाजसने-

स्मात्मष्ठचालुक् । वैलक्षण्यार्थं पुनराहुः किञ्चेति । एतदात्मरूपत्वमिति । एतसान्नमयसात्मा इदंपदवाच्यस्तेन रूप्यते आत्मित्वेन व्यवहियत इस्रेतदात्मरूपत्वम् । वद्ति तदिति । 'तस्रैष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्ये'ति श्रुतिर्वदति तत्, एतस्य अन्नमयस्य आत्मा इदंपदवाच्योऽन्नमयनिरूपण आत्मत्वेनोक्तः, तेन रूप्यते आत्मित्वेन व्यविह्यते इत्येतदात्मरूपत्वम् । न च पूर्वभाष्यानन्दमया-धिकरणयोर्विरोधः । 'आनन्द आत्मे'ति श्रुत्युक्तात्माभेदेन 'तस्यैष' इत्यत्रात्मनो नेतुं युक्तत्वान्न विरोध इति । ननु 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन' इति श्रुत्युक्त आत्मा, 'तस्यैष' इति श्रुतौ 'आनन्द आत्मे'ति श्रुतौ तु प्रतीकगतो यः कश्रिदिति चेत् । न । अप्रसिद्धेः । तथाचान्नमये मूलात्मान्यात्मा न प्रसिद्धः । प्राणमये आकाशस्यात्मनाध्यासाख्यसम्बन्धः । 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'ति श्रुतेः । आकाशाभिन्नो बाह्या-त्मेत्यर्थः । आत्मोपनिषदा नात्मपदे लक्षणा । मनोमये आदेशस्यात्मना प्रतिपाद्यतासम्बन्धः । आदेश-प्रतिपाद्याभिन्न आत्मेत्यर्थः । सर्वस्थात्मत्वेनादेशस्याप्यात्मत्वान्न लक्षणादेशपदे । विज्ञानमये योगस्या-त्मना साध्यसाधनभावसम्बन्धः । 'भक्तया प्रसन्ने तु हरौ तं योगेनैव योजये'दिति निबन्धात् । मूमत्वेन साधनत्वात्तेन रूपेणाभेदः आत्मना । खखरूपसाधनाभिन्न आत्मेत्यर्थः । तिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे सर्वा-त्मभावस्य भूमत्वं योगस्तदन्तर्गत इति सुष्टु अभेदान्वयः । अस्येति । आध्यात्मिकस्य । अत एवे-सादिभाष्याश्यं विवरीतुमाहुः नचैवमित्यादि । भाष्यार्थस्तु अत एवेति । आध्यात्मिकत्वादेव । अस्यापीति । अन्तानन्दमयसापि । अग्रे अत्रैवाग्रे । सं त्विति । 'यः पूर्वसे'ति निरूपितः । अत्राशङ्कते स्म नचैवमित्यादिना । वर्तत इति । आध्यात्मिकस्य ज्ञेयः । अनेनेति । आधिदैविक-शुन्येनोपासनाविचारप्रयासेन। तद्भावादिति। वैयर्थ्यापादकस्य किमनेन प्रयासेनेति प्रश्नस्याभावात्। कार्य भेदेति । प्राणमयमनोमययोराध्यात्मिकयोः कार्यं शरीरधारणं सङ्कल्पादि च । आधिदैविकान-न्दमयकार्यं प्रेरणम्, वेदान्तप्रसिद्धम्। तादृशभेदप्रयुक्तत्वेन। स्वरूपेति। पाचनकाले पाठनकाले एकस स्वरूपाभेदकत्ववदिति बोध्यम् । पूर्वमिति । प्रकाशाश्रयाधिकरणे । अध्यमिति । कार्याख्यानसूत्रन्यायः ।

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

निराकृत्य 'ईश्वरो हि तथा स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीते'ति पद्यते। अन्नात्मौपाधि-कत्वात् सर्वत्र प्रियत्वस्यात्मपदेन जीवात्मन एव प्रियत्वेनोपासना विधीयते, उतेश्वरपदात् परमात्मन इति भवति संशयः। किमन्न युक्तम् । जीवात्मन एवेति । कुतः। यथा पुत्रादेरात्मौपाधिकप्रियत्वोक्त्या जीवात्मन एव प्रियत्वमु-च्यतेऽन्यत्र श्रुतौ, तथेहापि 'प्रेयः पुत्रा'दित्यादिकथनाज्ञीवात्मैव भवितुमईतीति प्राप्ते, आह कार्याख्यानाद्पूर्वमिति । इतः पूर्वमान्नायते 'प्राणन्नेव प्राणो नाम भवति वदन् वाग् 'रूपं पश्यक्षश्चः श्रुण्वञ्छोत्रं मन्वानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्म-नामान्येवे'ति । तथाच प्राणनवदनादिकार्येः कृत्वा प्राणवागादित्वेनैकस्यैवात्मन आख्यानात् कथनादपूर्वम्, पूर्वं तु पुत्रवित्ताद्यभिमानदशायां 'न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवती'त्यादिना यित्रयत्वेनोच्यते, तस्माद्गिन्नमात्मशब्दवा-

#### भाष्यप्रकाशः।

यिद्यास्त्रायामिति । तस्यां बृहदारण्यके पुरुषविधन्नाह्मणे । संशयं तद्वीजं चोक्त्वा पूर्वपक्षमाहुः जीवेत्यादि । अन्यन्नेति । मैत्रेयीन्नाह्मणे । यद्यपि मैत्रेयीन्नाह्मणेपि न्नह्मैव प्रतिपाद्यत इति वाक्यान्त्रयाधिकरणे निर्णीतम्, तथाप्यापाततो निरुपिधिप्रयत्वं जीवे भासते इति पूर्वपक्षे तदाहतम् । सिद्धान्तं वक्तं स्त्रे कार्येराख्यानं कार्याख्यानमिति तृतीयासमास इत्यिभिप्रेत्य कर्मनामकथनादित्यर्थः सिध्यतीति तत् व्याक्कविन्त इत इत्यादि । अपूर्वमिति । पुत्राद्यभिमान-दशायामभिमानित्वेन प्रतीयमानात् प्रतीचो भिन्नम् । तदेतिद्वष्टण्यन्ति पूर्वं त्वित्यादि । यदिति । जीवात्मरूपं वस्तु । आत्मश्चद्वाच्यमन्नेति । 'आत्मानं प्रियम्रुपासीते'तिवाक्ये

#### रिश्मः।

'यः पूर्वस्ये'ति सर्वत्र श्रावणात् । प्राणमयस्यादिः प्राणमयादिः अन्नमयः प्राणमय आदिर्ययोः मनोम-यविज्ञानमययोः तौ प्राणमयादी, प्राणमयादिश्च प्राणमयादी च प्राणमयादयस्तेषु । सिद्धमाहुः तेने-त्यादि । पूर्वोक्तवेदनमुपासनं यद्यपि, तथाप्यात्मत्वात्सर्वेषां विशेषतः 'मद्भक्ता यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठामि नारदें'तिवाक्याद्वैष्णवाना'मेतमानन्दमयमात्मानमुपसंकम्ये'त्यत्रैतच्छब्दात्समीपतरवर्त्यानन्दमयः 'आसी-नः संभवा'दिति स्त्रादासीनः इत्येवं विशेषमुपासनायामनुसन्धायाहुः तेनेति । भार्गवी वारुणी विद्ये-यम् । पूर्वेति । विषयवाक्यमुपनिषत् भाष्यादसन्दिग्धं मन्येतेति । विद्याद्युपाधिना । अतः पूर्वस्य जन्मा-द्यधिकरणस्य शेषत्वम् । पूर्वीधिकरणस्य वा । तेनाधिकरणान्तरत्वभक्षकत्वमिति भावः । प्रागपीति । आनन्दमयाधिकरणेपीत्यर्थः । उपासनाप्रकरणे विचारस्यास्मारणाञ्चात्यन्तमिति । तद्धीजमिति । हेत्-तृतीयान्तहेतुपञ्चम्यन्तपदाभ्यां संशयबीजम् । इत इत्यादीति । विषयवाक्यात्पूर्वं पुरुषविधबाह्मणे । अस्येति। अकृत्स्रस्य । प्राणनादिकियाविशिष्टस्य । 'मेने सन्तमिवात्मान'मितिवाक्योक्तस्य । कर्मकृतानि नामानि कर्मनामानि । अभिधाविषयकर्मणो नामानि वा । 'कर्मणा जायते जन्तु'रितिवाक्योक्तस्य । एवकारेण रूपनामव्यवच्छेदः क्रियते । तथा च पुरःस्फूर्तिकस्य कार्याख्यानात्साध्यत्वेनाख्यानात् यागस्य स्वर्गपर्यन्तं स्थित्यर्थमपूर्वमित्यस्यार्थस्य विचारेपि वेदान्तीयकर्मविचारः । अन्तरात्मपरत्वे तूप-लक्षणेन षोडशापि ज्ञेयाः । तथाचेति । पुराणे परमतलैकिकीभाषाभ्यां हेतुभ्यां पूर्वीत्त्रसदर्भसिद्धार्थे च अपूर्वमित्यन्तः सूत्रार्थं इत्यर्थः । आत्मन इति । कर्मविशिष्टात्मरूपस्य, नित्यस्याफलमनुवर्तमानस्य । वेदान्तीयकर्मानन्तरं तदीयापूर्वं वक्ष्यमाणभाष्योक्तमाहुः पुत्राद्गिति । अहं पुत्रीति पुत्राभिमानः ।

च्यमत्रेखर्थः । लोके हि प्राणवायुवागिन्द्रियादीनामेव तत्तच्छब्दवाच्यता, न तु जीवस्य, अत एवाग्रे श्रुतिराह 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति । अत एव 'ग्रेयोऽन्यसात् सर्वसादन्तरतरं यद्यमात्मे' त्याह । अन्तरो जीवात्मा, ततोऽप्यतिशयेनान्तरमन्त-रतरं पुरुषोत्तमस्वरूपमेव भवितुमहितीति । एतेन विग्रहस्यैवात्मरूपत्वं सिध्यति । तेनाविकृतत्वपरमानन्दत्वाद्योपि धर्मा उपसंहर्तव्याः ॥ १८ ॥

ननु विग्रहे चक्षुःश्रोत्रादीनां वैलक्षण्यप्रतीतेरात्मनश्चेकरसत्वादुक्तकर्मना-मवत्त्वं ब्रह्मण्यनुपपन्नमित्यादाङ्क्योत्तरं पठति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

आत्मशब्दवाच्यम् । नतु प्राणनादिकार्ये जीवस्थापि प्रयोजकत्वात् कार्याख्यानमात्रेण प्रत्यगात्मातिरिक्त आत्मात्रोच्यत इति कथं निश्चेयमित्यत आहुः लोके हीत्यादि । अत एवेति ।
जीवभिन्नत्वादेव । अत एव प्रेय इत्यादि । ईश्वरत्वादेव प्रेयोऽन्यसादित्यादिकं श्रुतिराह ।
तदेव च्युत्पादयन्ति अन्तर इत्यादि । तथाचेश्वरत्वान्तरतरत्त्वाभ्यां लिङ्गाभ्यामुपष्टब्धेन तेन तथेत्यर्थः । नतु भवत्वेवम् , तथापीदानीं तिष्टचारस्य किं प्रयोजनमत आहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति ।
प्राणनादिकार्यमुक्तवा 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति तत्तत्सर्वरूपताख्यानेन । एवमेतत्साधनस्यापि
प्रयोजनमाहुः तेनेत्यादि । उपसंहर्तच्या इति । अवतीर्णे खरूपेऽनुसन्धेयाः । तथाचैतदर्थमिदमत्र विचारितमित्यर्थः । तेन पूर्वोक्ते अनावश्यकतामात्रं न वर्णकान्तरकथने वीजम्
किन्त्वेतद्पीति बोधितम् ।

अन्ये तु इदमेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य अत्र प्राणविद्याशेषं विचारयन्ति । मोजनारम्भ-समाप्त्योराचमनीयाखप्सु प्राणवासोदृष्टिः कर्तव्येति ।

तत्र नासाकमादरः । तासामग्रुख्यविद्यात्वेन तद्विचारस्य प्रासङ्गिकत्वात् । विद्यान्तरं मध्ये विचार्य दूरिश्वतस्य पुनरत्र स्मृतौ बीजानुपलम्भाचेति ॥ १८ ॥

# रहिमः।

प्रतीचो जीवात् । भिन्नमात्मशब्दवाच्यम् । न हि जीवो वदन् वाग्मवति अनुक्तेः, किन्तु छान्दोग्यीाष्ट्रमोपदेशविषयः । आत्मदाब्देति । अपूर्वं प्रकाशाश्रयात्मशब्दवाच्यम् । 'धर्मो यस्यां मदात्मक'
्ति वाक्यात् । अभिधातात्पर्याम्याम् । प्रयोजकेति । 'जीव प्राणधारण' इति धातुपाठात्प्राणनादिप्राणकार्ये परम्परया जीवस्य कारणत्वात् । तेन तथेति । आत्मपदेन अन्तरो जीवात्मेत्यादिः ।
प्राणनादीति । अन्तर्यामित्राह्मणोक्तस्यात्मनो विग्रहत्वकथनेनेत्यप्येतेनेत्यस्यार्थो बोध्यः । एतदिति ।
वित्यविग्रहवत्त्वसाधनस्य । एतदपीति । विग्रहस्यैवात्मरूपत्वम् । प्राणविद्येति । प्राणवासो
दृष्टिरूपम् । भौजनस्यारम्भसमास्योः । प्राणवास इति । 'आपोमयः प्राण' इति श्रुतेरप्सु प्राणवासः ।
नरेति । प्राणविद्यास्थितस्य ॥ १८ ॥

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

# समान एवं चाभेदात्॥ १९॥

चोऽप्यर्थे । तथाचैवमपि सित श्रोत्रचक्षुरादिवैलक्षण्यप्रतीताविष सित समान एकरूप एव, न तु विषमः । तत्र हेतुरभेदादिति । चक्षुरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादिलर्थः ।

अत्रेदमाकूतम् । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं एच्छामी'ति श्रुतेरुपनिषद्वेद्य-मेव ब्रह्मखरूपम् । ताश्च 'प्राणन्नेव प्राणो भवति वदन् वा'गित्यादिरूपाः प्रतिनियतेन्द्रियग्राह्यान् अर्थान् खरूपेणैव गृह्णत् ब्रह्म तत्तच्छञ्दवाच्यं भवतीति वदन्ति । तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे । स च 'तदेतत्त्रेयः पुत्रा'दित्यादि-वाक्यैकवाक्यत्या निरुपिधलेहवतामेव व्यवहार्य इति ज्ञाप्यते । स चाविर्भूतेऽ-वताररूप एव सम्भवति। एवं सति तत्र भक्तैर्भगवद्विग्रहे तत्तद्वयवेषु भेदेन यथा यथा व्यवहियते, तथा तथैव तदेकमेवाखण्डसचिद्रानन्दरूपं ब्रह्मेत्यर्थः सम्पद्यते । एवंविधो लोकेन प्रसिद्ध इत्यसम्भावना स्यात्, तद्भावायाग्रे श्रुतिराह 'ईश्वरो हि तथा स्या'दिति । एतेनाविर्भूतरूपे व्यापकत्वकरसत्वसचिद्रानन्दत्वाद्यो धर्मा उपसंहर्तव्याः, अनाविर्भूतेऽपीति स्थितम् । एवं सत्याविर्भावेऽनाविर्भावेऽपीश्वरः

## भाष्यप्रकाशः।

समान एवं चाभेदात् ॥ १९ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु विग्रह इत्यादि । तथाच् तरु सुमयोरिव स्वगत हैतमापतिति तत्परिहारायोत्तरं पठतीत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति चोऽप्यर्थं इत्यादि । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदिसिद्धिरित्यतस्त सुत्पादयन्ति अन्नेत्यादि । स चेति । औपनिषदः पुरुषश्च । स चेति । व्यवहारश्च । नच तस्य व्यवहारसान्प्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम् । वरणहेतुकतनुविवरणेकसाध्यत्वात् । 'प्रकाशवचावैयर्थ्यात्' 'आह च तन्मात्र'मिति स्त्रद्वयेनातीतपादेपि तस्योपपादनात् । तदेतदिभसन्धायाहुः एवं सतीत्यादि । अत्र लौकिक युक्तेः कौ स्थमेव श्रुत्यभिष्रतिमित्याशयेनाहुः एवं विध इत्यादि । सिद्धमाहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति । ईश्वरस्य तथात्वश्रावणेन ।

एतामेव श्रुतिं हृदिकृत्य प्रकारान्तरेण स्त्रं योजयन्ति एवं सत्याविरित्यादि । तथाच, 'अजोऽपि सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोपि सन् । प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममायये'ति रिक्सः।

समान एवं चाभेदात् ॥ १९ ॥ भाष्ये । परस्परमिति । धर्मिधर्मयोरिति बोध्यम् । प्रकृते । स चेतीित । अत्र निरूपधीत्यादिभाष्यं गताज्ञानानामिति बोध्यम् । तस्येत्यादि । औपनिषदः पुरुषश्चेत्याकारकत्य । शक्या शङ्का यस्मिन्निति शक्यशङ्कम् । वरणत्यादि । पुष्टिमार्गोयम् । वरणत्य स्वीयत्वेनाङ्गीकारे रूढेः । वस्तुतस्तु वृद् संभक्तौ । सर्वात्मभावो वरणम् । वेदान्ते योगात्, रूढेर-भावात् । विवरणं प्रकाशनम् । तथा च निरूपधिस्नेहवतामितिभाष्येण गताज्ञानानामिति सूचनात्तमो-मावेन विशुद्धसत्त्वज्ञानविषयत्वेन स व्यवहारः प्रामाणिक इति भावः । एवं सत्तीत्यादि । भेदेनेति । इवार्थेन । गीतायां 'अविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च स्थित'मिति ब्रह्मनिरूपणे वाक्यात् । एवं सत्याविरित्यादीति। आविर्भाव इत्यादिना सूत्रार्थः । एवं चेत्यत्र सूत्रेऽन्वयादिति सूत्रान्मण्डूकष्टुत्याव-

समानः। न द्याविर्भावे काँश्रनागन्तुकान् धर्मानादायाविर्भवतीति वक्तं शक्य-मनाविर्भृतस्यापि। एवमाविर्भृतप्रकारेणैवाभेदादित्यपि सूत्रार्थः सूत्रकाराभिमत इति ज्ञातव्यम्। चकारेण विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वं समुचीयते। एवं साक्षादाविर्भृते भगवद्रूपे पूर्णानन्त्धर्मास्तदुपासकेनोपसंहर्तव्या इति सिद्धम्॥ १९॥

अथ यत्र कार्यचिकीर्षया जीवे खयमाविश्वाति, तदावेशात्तद्धर्मा अपि केचित् तस्मिन्नाविर्भवन्ति । तत्रोपासकेनाखिलब्रह्मधर्मीपसंहारः कर्तव्यः, न वेति शङ्कासमाधानं विकल्पेनाह सुत्राभ्याम् । तत्रादौ विधिपंक्षमाह ।

# सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

# अन्यत्रापि जीवेऽप्येवं ब्रह्मणीवोषासना कार्या। तत्र हेतुः सम्बन्धादिति।

#### भाष्यप्रकाशः।

गीतावाक्येनास्यां श्रुतावुक्तस्येश्वरत्वस्य नैसर्गिकत्वेन तादृगाकारस्य सार्वदिकत्वात् तथेत्यर्थः। अत्र च 'विश्वतश्रक्षः''यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मित्यादिश्रुतयोप्यनुसन्धेयाः। पूर्व चोप्यर्थे न्या- क्यात इत्यस्मिन् पक्षेऽर्थान्तरमाहुः चकारेणेत्यादि । सिद्धमाहुः एवं साक्षादित्यादि । साक्षादाविर्भृत इति । सन्त्वाद्यधिष्ठानमन्पेक्ष्य स्वरूपेणाविर्भृते ।

अन्ये त्विदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य वाजिशाखीयाग्निरहस्यस्थन्नहृद्दारण्यकस्थयोः शाण्डिल्यविद्ययोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारं च विचारयन्ति ।

तद्पि प्रथमाधिकरणीयपश्चस्रच्यैव सिध्यतीति बोध्यम् । रूपाभेदस्यैव प्रयोजक-त्वादिति ॥ १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २० ॥ एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावेशे तं विचार्यतीत्याशयेनाग्रिमस्त्रमवतारयन्ति अथेत्यादि । 'य आत्मनि तिष्ठन् य आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीर'मिति श्रुत्या आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वेपि, 'योऽन्तर्वेहिस्ततु- भृतामश्चभं विधुन्वनाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ती'त्येकादशस्क्रन्थे ततुभृदन्तर्वेहिरशुभवि-

## रिहमः।

धारणादित्यनुवर्तते इत्यारायेन सूत्ररोषं व्याकुर्वन्ति स्म एचिमत्यादि । एवेति । अनुवृत्ते स्थले । स्वामिति । उक्तरीत्या स्वाम् । आत्ममाया पञ्चाध्याय्युक्तयोगमाया । पुराणे, अत्र त्विच्छेति ज्ञ्यम् । नैसर्गिकत्वेनेति । 'प्रकृतिं स्वा'मित्यनेन विशुद्धसत्त्वाधिष्ठानकत्वोक्तेः । वासुदेव इत्यर्थः । तथित । एवंसत्याविरित्यादिरित्यर्थः । विश्वत इति । अत्र योगमाययौपनिषदः पुरुषश्च ज्ञेयः । आदिना 'एक सद्विप्रा बहुधा वदन्ती'ति श्रुतिः । सत्त्वादीति । सत्त्वं वराहस्याधिष्ठानं रजो वामनस्य तमो मत्स्य-कच्छपयोः । सात्त्वकादिपुराणोक्तत्वात् । तावतीं मायां दूरीकृत्य स्वरूपेण मूल्रूपेणाविर्मृते । क्वािण्डल्येति । पूर्वस्यां गुणाः श्रूयन्ते । 'स आत्मानमुपासीत मनोमयं प्राणश्चरीरं भारूपि'त्येव-मादयः । तस्यामेव शास्त्रायां बृहदारण्यके पुनः पठ्यते 'मनोमयोऽयं पुरुषो भाः सत्यस्तस्मिन्नन्तर्हृदये यथा त्रीहिर्वा यवो वा स एव सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्विमदं प्रशास्ति यदिदं किञ्चे'ति । तयोः । स्वपाभेदस्येति उपसंहारहेतोरूपसंहारसूत्रोक्तस्य ।। १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यन्त्रापि॥ २०॥ अवतारेति। सर्वदा संक्रमण्मवतारः (कार्य)कार्यकालं

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

अयोगोलके वहेरिव तस्मिन्नावेदालक्षणः सम्बन्धोऽस्तीति, तत्त्वेन व्यपदेदााच तथेलर्थः।

अत्रैवं ज्ञेयम् । अयं तु जीवः, अत्राविष्टं भगवन्तमहमुपास इति जानाति चेत्, तदा न सा जीवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव । तत्राखिलघर्मी-पसंहारे न किश्चित् बाधकम् । यत्र ब्रह्मत्वेनैव ज्ञात्वोपास्ते, तत्रापि 'तं

भाष्यप्रकाशः।

ध्ननपूर्वकखगितव्यञ्जनैरूपिवशेषकार्यसरणात् तदादिकार्यचिकीर्षया यत्र जीवे खयं भगवानाविश्वति, तदा भगवदावेशाद्भगवद्धर्मा अपि केचित्तसिकाविर्मवन्ति । यथा इन्द्रप्रतर्दनसंवादे इन्द्रे । अत्र जीव इत्युपलक्षणम् । तेन प्रतिमाया अपि सङ्घदः । गोपालतापनीये मथुरासमीपस्थवनस्थिता द्वादशम् तींरुक्त्वा, 'ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति मुक्ति लभन्त' इति फलमुक्त्वा, अप्रे 'मथुरामण्डले यस्तु जम्बृद्वीपे स्थितोपि वा । योऽर्चयेत् प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भ्रवि । तस्यामधिष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिमिः प्रतिमोपासनं लक्षीकृत्य सर्वेषां स्वपूजनस्थोक्तत्वात् प्रतिमायामधिष्ठानोक्त्या स्वावेशस्य चोक्तत्वात् । अतस्ताद्दशे जीवादावुपासकेनाखिल्ज्वस्थर्मोपसंहारः कर्तव्यो न वेति शङ्कायाम्, 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ । तस्यैते कथिता द्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति श्वेताश्वतरश्चत्या गुरुभक्तेर्देवभक्तिवद्दिदिष्टत्वात् , भक्तिपारम्यस्य चाखिलगुणोपसंहार एव सिद्धेर्गुरौ स कार्यः । अन्यत्र प्रतिमादौ तु न कार्यः, तादश्वाक्याभावादिति प्राप्ते, तत्समाधानं मार्गभेदव्यवस्थितविकल्पेन स्त्राभ्यामाहेत्यर्थः । तन्त्रेति । गुरौ प्रतिमादौ च । स्त्रं व्याकुर्वन्ति अन्यत्रापीत्यादि । प्रतिमासंप्रदायादुः तक्त्वेन व्यपदेशादिति । उक्तं च स्कान्दे पाण्डरङ्गमाहात्म्ये 'शिलाबुद्धिर्व कार्या च तत्र नारद कर्विचत् । ज्ञानानन्दात्मको विष्णुर्यत्र तिष्ठत्यचिन्त्यक्'दिति । उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य विधिपक्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति अञ्जवमित्यादि । एविमति । वक्ष्यमाणप्रकारान्यविक्षरः विधिपक्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति अञ्जवमित्यादि । एविमति । वक्ष्यमाणप्रकारान्यविक्षरः विधिपक्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति अञ्जवमित्तादि । एविमति । वक्ष्यमाणप्रकारान्यविक्षरः विधिपक्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति ।

त्वाक्रमणमावेशः । खगितिमिति । नृतनमार्गं प्रवर्तयतीत्यर्थः । तदादीति । आदिनोपनयनसाङ्गवेदाध्यापने । 'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद्विजः । सरहस्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षत' इति वाक्यात् । रहस्यं वेदान्ताः । तानि शिक्षादीनि अङ्गानि यस्य वेदस्य स तथोक्तस्तम् । अधिष्ठानिति । अधिकस्थितिः । 'यमादिभि'रिति श्रीभागवतवाक्यात् । तस्या उक्लेखर्यः । जीवादाविति । जीवगुरुप्रतिमासु । अतिदिष्ठत्वादिति । देव उपसंहृतविरुद्धधर्माश्रयस्तद्भक्तिवत् उपसहृतविरुद्धधर्माश्रयगुरुप्तिभवतीत्यतिदेशस्तस्मात् । यनकेनापि गुणेन भक्तिदर्शनाद्भक्तिपारम्यस्तेत्यस्य । तदिति । उक्तायां शङ्गायां समाधानम् । सप्तमीति योगविभागात्समासः । मार्गःभेदेति । मार्गावुपासाभक्तिस्पति । उक्तायां शङ्गायां समाधानम् । सप्तमीति योगविभागात्समासः । मार्गःभेदेति । मार्गावुपासाभक्तिस्पति । उत्तरस्याहेत्यस्याक्षरः । त्रचेति । विधिपक्षमिति । कर्तव्य इत्यत्र विधौ तव्य इति तं पक्षम् । अन्यत्रापीत्यादीति । आवेश्वालक्षण इति । अभेदसंसर्गात् आवेशलक्षण इत्युक्तम् , संयोगविशेष इत्यर्थः । सम्बन्धोस्तीत्यत्रेतिशब्दो हेतौ । हेत्वन्तरमाहुस्तत्वेनत्यादिनत्याशयेनादुः प्रतिमेति । नगु प्रतिमायाः ऐतदात्म्येन व्यपदेशः, नतु तत्वेन महावाक्य इत्यत आहुः उक्तं चेति । यन्नेति । सित प्रतिमादौ । तथा च ज्ञानानन्तानन्दसद्रपत्वं प्रतिमादौ । ब्रह्मल्क्षणमुक्तम् । प्रतिमायां असंग्रहायाहुरिति वामासार्थः । विधीति । उपसंहारः कर्तव्य इति पक्षस्य । एवमित्यस्मात्रकारवाचकात्ततीयाद्विवचन-

यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भृत्वाऽवती'ति श्चतेर्ग्यर्वादौ जीवत्वबुद्धि-निषेधाच तथा। तत्र याद्द्यपासकस्तदुपासनासिद्ध्यर्थं तत्फलदानार्थं च ताद्द्यूपो भगवानाविद्यातीति च तथा॥ २०॥

यस्त्वन्तरङ्गं भगवद्गक्तं हृचाविर्भृतभगवत्कं ज्ञात्वैतद्भजनेन अहं भगवन्तं प्राप्त्यामीति ज्ञात्वा तमेव भजते, स भक्तिमार्गीय इति भक्तह्याविर्भृते रूपे उपसंहारो धर्माणां तेन न कार्य इत्यग्रिमं पठति ।

# न वाऽविशेषात्॥ २१॥

अनुपसंहारे हेतुरविशेषादिति । अस्य भक्तभक्तत्वेन तद्भजनरसाखादनेन विस्मृततदाविष्टभगवत्कत्वेन तन्निरपेक्षत्वेन वा तदाविष्टभगवति गुणोपसंहारेऽनु-

#### भाष्यप्रकाद्याः ।

भ्याम् । जीवत्वबुद्धिनिषेधादिति । 'आचार्य मां विजानीयान्नावमन्येत किहिंचि'दित्यादि-वाक्योक्तात् तसात् । नचोक्तश्चत्या गुरौ भक्तिरेवोक्ता, नोपासनेति तदुपासनप्रकारव्यवस्थात्र न सङ्गतेति शङ्क्ष्यम् । एवं 'गुरूपासनयाशितेने'त्येकादशस्कन्धे तस्या अप्युक्तत्वादिति । अत्रैवं प्रकारद्वयेप्यभिसन्धिमात्रं न प्रयोजकम्, किन्तु ब्रह्मावेश इति बोधनायाहुः तत्र याद्दगित्यादि । आवेशस्त्वनुभावादिनावधार्यत इति नात्र काचिच्छङ्का । एवमेव श्रीजगन्नाथादौ पूजाप्रवादस्थले-प्यवगन्तव्यम् । तेन उपासनामार्गे उभयत्राप्युपसंहारः सर्वगुणानां युक्त इत्यर्थः ॥ २० ॥

न वाऽविद्योषात् ॥ २१ ॥ निषेधपक्षो भक्तिमार्गे इति बोधयन्तः स्त्रमवतारयन्ति यस्त्वन्तरङ्गमित्यादि । स भक्तिमार्गीय इति । श्वेताश्वतरमन्त्रोक्तरीतिकप्रेमविश्वासयोरुत्कर्पात् स भक्तिमार्गीयः । स्त्रं व्याकुर्वन्ति अनुपसंहारे इत्यादि । कुतो वा, कुत्र वा अविशेष रिक्षमः ।

छुगित्साहुः वक्ष्यमाणेत्सादि। भाष्ये। महावाक्ये ऐतदात्म्येन तत्त्वेन च सिवतोरभेद उक्तः, तत्रं सिवतोर्त्भासने स्तः, तत्र सत्युपासनं वाधकिमत्यन्तेनोक्तम्। अत्रेति। प्रतिमादौ सिति। ऐतदात्म्यरूपब्रह्मगामिनी। एवकारस्तु, पाण्डुरङ्गमाहात्म्यो-क्तवाक्यात्। अधुना यन्नेत्सारभ्य तथेत्यन्तेन चित्युपासनमाहुः यन्नेत्सादिना। ज्ञात्वेति। 'तत्व-मसा'दिवाक्येन जीवं ज्ञात्वा। तथेति। अखिलधर्मोपसंहारे। 'तं यथायथे'ति श्रुत्यनुसारेण कृते न किञ्चिद्धा-धकम्। इदमपि किचत्रकारः तथाशब्दिनिविष्टः। प्रकृते। एवं प्रकारेति। सुवोधिन्यनुसारेण जीवविशेषं गृहीत्वोक्तप्रकारद्वये सिद्धषये च। अभिसन्धीति। भग्नानुसन्धानस्य संघट्टनमात्रम्। सन्धिर्मग्रसंघट्टनम्। तन्त्र याद्दिगत्यादीति। तथेति। पूर्ववत्। अनुभावेति। 'द्रौण्यस्रविष्ठुष्ट'मित्यत्र द्वितीयस्कन्धेस्ति। आदिना विरुद्धधर्मप्रदर्शनं शैल्यां मृतौं निम्नत्वदर्शनं यथा। भक्तिमार्ग उक्त्वा शरणमार्ग आहुः एवमेवेति। यथाश्चतं जगन्नाथवलभद्रयोरश्वावारुद्ध मक्तकार्यकरणम्। प्रकारद्वये मित्तमार्गभ्रमं वारयन्ति स्म तेनेति। उभयन्नेति। सित चिति च। 'तेन जीवो नोपास्य' इत्युक्तं सुवोधिन्यां तद्धित्तमार्गीयमिति न तस्या विरोधः॥ २०॥

नवाऽविद्योषात् ॥२१॥ श्वेतेति । तथा गुरावित्यत्रादिष्टा भक्तिः प्रेम । अविश्वासो वाधकः । वाधकाभावो विश्वासः, सोपि तात्पर्यविषयः, यथा देवस्तथा गुरुरिति विश्वासः 'यथा देवे तथा गुरा'-वित्यत्र । तयोद्दलर्षो भक्तिमार्गीयत्वम्, स पुष्टिभक्तिमार्गीय इत्यर्थः । पुष्टिमार्गे भक्तसहितो भगवान्

पसंहारे वा भक्तोपासनायां विशेषाभावादित्यर्थः। अनुपसंहारस्यात्र बाधकत्वाभा-वज्ञापनाय वाशब्दः।

विशेषादिति वा। पूर्वं विहितत्वेन भगवदाकारादिषु भजनं कुर्वन्नप्युक्त-रूपभक्तसङ्गेन तद्भजनेन च पूर्वसाद्विशिष्टं रसमनुभूतवानिति रसाखादे विशेषादुणोपसंहारं स न करोतीत्यनुवादः। विहितत्वेन गुणोपसंहारपूर्वकोपास-नायां नीरसत्वेनानादरज्ञापनाय वाशब्दः। भगवद्वताररूपोपि वादरायणः प्रास-ङ्गिकेऽपि भक्तिमार्गस्मरणे तदीयरसावेशपरवशस्तद्भावस्वभावमन्क्तवान्॥ २१॥ अपिच। उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सक्त्वेन

अपिच। उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सत्त्वेन ज्ञानमात्रम् । उक्तरूपभक्ताय तु तद्भजनीये भक्त एवालैकिकाननुभावान् भगवान् प्रत्यक्षं द्शीयतीति न तत्रोपसंहारापेक्षागन्धोऽपीत्यत्रोत्तरं पठति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

इत्याकाङ्घायां तद्युत्पाद्यन्ति अस्येत्यादि । तथाच नवमस्कन्धे 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्तिनः।अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा'इतिवत् तादृशस्य तथात्वेन तद्भजनरसास्वाद्नेन तदाविष्टभगवित गुणोपसंहारे वा 'विस्मृते'त्यादिहेतुद्वयेनानुपसंहारे वा तत्प्रसङ्गानुभावादेव भगवत्प्राप्तिरविशिष्टेति तादृशभक्तोपासनायां ताभ्याम्रुत्कषीपकषीभावान्नोपसंहारस्य किमपि प्रयोजनिमत्यर्थः। 'अविशेषा'दिति पदच्छेदं कश्चिन्न मन्येत, तदोक्तोऽर्थो न सिध्येदिति, तद्यपि तित्सद्धये प्रकारान्तरे हेतुं व्याकुर्वन्ति विशोषादित्यारभ्य वाश्चव्द इत्यन्तम्। तद्भजनेनेति। भगवद्यकृतिभजनेन । ननु तद्यनुवादस्य किं प्रयोजनम्, अत आहुः भगवद्यतारेत्यादि तथाच। तद्वत्कर्षवोधनाय तत्स्वभावबोधनमेव प्रयोजनिमत्यर्थः॥ २१॥

# रिकमः।

फलतीति साधनेपि तथेति । भाष्ये । इत्यग्रिममिति । इति हेतोः कार्याकार्यसाधारणमित्रमं सूत्रम् । प्रकृते । तद्वयुदिति । कुत इति प्रश्ने, भक्तमक्तलेनेत्यादिन्युत्पादनम् । कुत्रेति प्रश्ने, तदाविष्टमगवतीति न्युत्पादनम् । कुर्वन्तीत्यर्थः । तत्त्रप्रसङ्गेति । रन्तिदेवप्रसङ्गस्य योऽनुभावः विसपियशोरूपः तेन तत्प्रसङ्गेति । भगवद्वक्तप्रसङ्गस्य स्वर्गपुनर्भवाविक-भगवत्पाङ्गसङ्गस्य स्वर्गपुनर्भवानादरः । 'तुल्याम लवेनापि' इति वाक्यात् । ताभ्यामिति । भगव-त्युपसंहारानुपसंहारान्यां भक्तभक्तस्योत्कर्षापकर्षाभावात् । भाष्ये । वाशब्दोऽनादर इत्याद्वः अनुपेति । अन्नेति । भक्तभक्तिविषये भगवत्प्राप्तौ । प्रकृते । प्रकारान्तर इति । उक्तरूपभक्त-सङ्गेन भगवद्भजने । विद्याप्तस्यत्यादि । विहितत्वेनेति । 'तं भजे'दिति गोपालतापिनीये । विद्याप्तमिति । भक्तपूजनेन समं भगवद्भजने पुष्टिमार्गो जात इति, 'ज्ञात्वाज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽय-मनुतिष्ठति । विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्त्या नाविदुषो भवे'दिति भक्तसङ्गेन भगवज्ज्ञानं जातमिति वा, विशिष्टम् । अनुवाद इति । अनुपसंहारे प्रकारानुवादः प्रकारान्तरे । विहितत्वेनेति । पूर्ववत् । निरसत्वेनेति । सात्त्वकत्वात्त्या । 'मुक्तसङ्गोऽनहंवादी धृत्युत्साहसमन्वितः । सिद्ध्यसिद्ध्योनिर्विकारः कर्ता सात्त्विक उच्यते' इति गीताष्टादशाध्यायवाक्यात् । तहीति । प्रकारान्तरकाले । तदुत्कर्वेति । भक्तिमार्गोत्कर्षवोधनाय । तत्स्वभावेति । भक्तसानुपसंहारस्वभाववोधनम् ॥ २१ ॥

# दर्शयति च॥ २२॥

ननु भक्तभक्तः खसेव्येऽत्यलौकिकं वीर्यं दृष्ट्वा तदाविष्टे भगवित तत्सम्भा-रकत्वस्येन्द्रादीनामपि तदाज्ञापेक्षित्वं दृष्ट्वा द्युलोकव्यापकत्वस्योपसंहारं करि-ष्यतीत्यादाङ्क्याह ।

सम्भृतिचुव्याप्त्यपि चातः ॥ २३ ॥

राणायनीयानां खिलेषु पठ्यते । 'ब्रह्मज्येष्ठा वीर्या सम्भृतानि ब्रह्माग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान, ब्रह्म भूतानां प्रथमं तु जज्ञे, तेनाईति ब्रह्मणा स्पर्धितुं क' इति । अस्यार्थस्तु-अन्यैर्हि पुरुषैः सहायानपेक्ष्य विक्रमाः संभ्रियन्ते । तेन तत्प-राक्रमाणां त एव नियतपूर्वभावित्वरूपकारणत्वेन ज्येष्ठाः । ब्रह्मधर्माणां तु

#### भाष्यप्रकाशः।

द्रशयति च ॥ २२ ॥ स्त्रमवतारयन्ति अपिचेत्यादि । प्रकटार्थमत्र भाष्यम् ।

अन्ये तु, 'सम्बन्धादेवे'त्यादित्रिस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, बृहदारण्यकोपान्ते 'सत्यं ब्रह्मे'-त्युपक्रम्य, आदित्यमण्डलस्थस्य अक्षिस्थस्य च ये उपासने विहिते, तयोरुपनिषदौ रहस्यनामनी उपासनशेषतयाम्नायेते । 'तस्योपनिषदहरित्यधिदैवतम्, तस्योपनिषदहमित्यध्यात्म'मिति, ते किं सङ्कीर्येते, उत व्यवतिष्ठेते इति सन्देहे, सम्बन्धिभेदाद्व्यवतिष्ठेते इति सिद्धान्तयन्ति ।

सोपि स्वाध्यायस्त्रस्यसवदृष्टान्तबोधितेन सम्बन्धिभेदेनैव व्यवस्थिति लभमानो नाधिकर-णान्तरमपेक्षत इति चिन्त्यम् ॥ २२ ॥

सम्भृतिद्युव्यास्यपि चातः ॥ २३ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु भक्तेत्यादि । तत्सम्भारकत्वस्यति । वीर्यसम्भारकत्वस्य । उपसंहारं करिष्यतीति । 'तं यथा यथोपासत'
इत्यत्र स्वाभिसंहितरूपेणैव स्वावनस्थोक्तत्वात् स्वैहिकपारलौकिकार्थ उपसंहारं करिष्यति । स्त्रं
व्याकर्तुं विषयवाक्यम्रपन्यस्य प्रथमं तत् व्याक्चर्वन्ति राणायनीयेत्यादि । उक्तं भवतीत्यन्तम् ।
रिक्षमः ।

दर्शयित च ॥२२॥ प्रकटार्थमिति । भक्त एवेति । आचार्ये कृष्णदासद्वारा शिलाधारणम् । रामानुजाचार्ये बद्रिकाश्रमे पर्वतात्पातेप्यभङ्गः । मध्विवजये माध्वाचार्ये । व्यासे 'अपस्यत्पुरुषं पूर्ण'-मिलादि समाधिभाषायाम् । एवं प्रकाटार्थम् । दर्शयिति भजनीये भक्त आचार्यादौ जनताऽलौकि-कानुभावान् पर्यिति, मगवान् तं अलौकिकानुभावान् दर्शयतीति सूत्रार्थः । चोऽनुक्तसमुच्चये । उप-निषद्गदाविति । शब्दोऽयं हलन्तः । अजन्तं पदं तदा शकन्ध्वादिषु परस्त्रम् । तस्योपेति । अर्थस्तु उपनिषदशब्देनोपनिषच्छब्देन वा देवताप्रकाशकं रहस्यं नाम । अहरिति नाम । अहःशब्दः प्रकाशनाची । आदिलस्त्रपस्योक्तस्त्रपस्य नाम . . । तस्येति । चाक्षुषपुरुषस्य सलस्य । अधिदेवत-मिति । देवतेव देवतं तस्मिन्निल्यिदेवतं नाम । अभिव्यापकाधारे सप्तमी । तस्येति । मुक्ताविद्यस्य पुरुषस्य सलस्य । आत्मनीलप्यात्मं नाम । उपनिषदशब्देनोपनिषच्छब्देन वा देवताप्रकाशकं रहस्यं नाम । अहमिति नाम । अहंशब्दः प्रलगात्मवाची । चाक्षुषपुरुषस्योक्तस्त्रपस्य । व्यवतिष्ठेते इति । व्यवस्थितिं कुर्वाते । सम्बन्धीति । उपसंहारात् संकीर्येते इति पूर्वपक्षे तथा ॥ २२ ॥

सम्भृतिचुच्यास्यपि चातः ॥ २३ ॥ वीर्येति । नृसिंहतापिनीयेऽप्रिपूतत्वनायुप्तत्वा-दित्यपूत्त्वसोमपूत्वविष्णुपूत्त्वसर्वपूत्त्वमृत्युतर्नृत्वपाप्मतर्नृत्वब्रह्महत्यातर्नृत्वश्रूणहत्यातर्नृत्ववीरहत्यात-र्नृत्वसर्वहत्यातर्नृत्वाप्रिस्तम्भकत्ववायुक्तम्भकत्वादित्यस्तम्भकत्वसोमस्तम्भकत्वोदकस्तम्भकत्वसर्वदेवस्त-

# भाष्यप्रकाश-रिदम-परिवृंहितम् ।

ब्रह्मैव ज्येष्ठमनन्यापेक्षं सृष्ट्यादि करोतीलर्थः। एवं सति ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठानि वीर्याणि। अत्र छन्द्सि बहुवचनस्य डादेशः। किश्र, अन्येषां वीर्याणां बलविद्गमेध्ये भङ्गोऽपि भवति। तेन ते स्ववीर्याणि न सम्बिश्रति। ब्रह्मवीर्याणि तु ब्रह्मणा सम्भृतानि निष्प्रत्यूहं सम्भृतानीलर्थः। तच ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादि-जन्मनः प्रागेव दिवं स्वर्गमाततान व्याप्तविद्रात्मेव विश्वव्यापकमिलर्थः। देशतो-ऽपि च्याह्म ब्रह्मिति । भृतानामाकाशादीनां पूर्वमेव जज्ञे। आविर्वभूवेत्यर्थः। एतेन वीर्यसम्भृतिद्युव्याप्तिप्रभृतिसाहात्म्यमुक्तं भवति।

तथाच सम्भृतिश्च द्यायाप्तश्च तयोः समाहारस्तथा। एताविष स तत्र नोप-संहरति। तत्र हेतुः 'न वाविद्योषा'दिति सूत्रोक्त एवेत्यतिदिद्याति अत एवेति। एतत् यथा तथा तत्रैवोक्तम्।

विषयवाक्योत्तराधोंक्तधर्मानुदेशेनैवं ज्ञायते भक्तस्यैहिकपारलौकिकोपयो-गिधर्मोपलक्षणार्थं द्वयोरेवोदेशः कृत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं समुचीयते ।

## भाष्यप्रकाशः ।

सूत्रं व्याक्विन्ति तथाचेत्यादि । तन्नैवोक्तमिति । 'अस भक्तभक्तत्वेने'त्याद्यक्तरीत्या उपासनायामिवशेषात्, पूर्व 'विहितत्वेने'त्याद्यक्तरीत्या च भजनरसास्त्राद् । एतद्पेक्षया विशेषाच न करिष्यतीति तस्त्रिनेव सूत्र उपपादितम् । अयमेव सूत्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः विषयवा-क्येत्यादि । तथाचोपसंहारं विनापि भक्तस्य लौकिकालौकिकसम्पादनादलौकिकानुभावदर्शनाच एतयोरपि नोपसंहारशङ्कात्रेति पूर्ववदत्रापि भक्तसभावस्थेवानुवादः, प्रथमाधिकारिणः शिक्षा वेति रिक्षः ।

म्भकत्वसर्वग्रहस्तम्भकत्वादिवीर्यं यस्य सम्भारकत्वं तस्य । उपसंहारमित्यनेनान्वेति । भाष्ये । इन्द्रादीनामिति । आदिना महलोंकादिस्थजनाः । तथा तत्रैव श्रुतयः 'सर्वेषां लोकं जयित स भुवर्लीकं जयित स स्वर्लोकं जयित स महर्लोक जयती'त्यादयः । तथा च इन्द्रस्यादी इन्द्रादी इन्द्र आदिर्येषां ते इन्द्रादयः इन्द्रादी च इन्द्रादयश्च इन्द्रादयस्तेषाम् । भक्तभक्ताज्ञापेक्षित्वमेकाद-शवाक्येन विष्ण्वात्मकस्याक्षरात्मकहृदयस्य भक्तभक्तस्य सर्वगे मनोनिवेशेनाज्ञापकत्वशक्तेः प्राप्तत्वात् । वाक्यं तु 'विष्णो त्र्यधीश्वरे चित्तं धारयेत्कालविग्रहे । स ईशित्वमवाप्नोति क्षेत्रक्षेत्रज्ञचोदनां'-मिति पञ्चदशाध्याये । प्रकृते । राणायणीयेत्यादीति । अस्यार्थे इति । वेदसार्थः । ब्रह्मज्येष्ठत्वं स्फटियतमन्यत्राज्येष्ठत्वं वीर्ये सम्पादनीय आहुः अन्यैरित्यादि । सहायानिति । यथा कौरवैः पाण्ड-वैश्व। समिश्रयन्ते सम्पाद्यन्ते। ज्येष्ठा मुख्याः। ब्रह्मज्येष्ठेति व्याकुर्वन्ति स ब्रह्मधर्माणामिति। धर्मा जगत्कर्तृत्वादयः। धर्माणां धर्म्यभेदान्निर्धारणे षष्ठी। सम्भृतानीति व्याकुर्वन्ति स्म किश्चेति। बलवद्भिरिति । यथा यादवैर्जरासन्धवीर्यभङ्गः । त इति । अन्ये । समिति । शिशुपाठस्तु विभर्ति । ब्रह्मणेलसहायेन । ब्रह्माग्र इलादि व्याकुर्वन्ति स्म तचेति । विश्वेति । विश्वस्मिन्व्यापकम् । देशत इति । वीर्यदेशभिन्नदेश इति तथा । कालतः प्रथमकालम् । अत्यन्तसंयोगे द्वितीयेति तथा। तथाचेत्यादीति। तथेति। सम्भृतिद्युव्याप्ति। 'स नपुंसक'मिति नपुंसकत्वम्। एतावित्यर्थौ । अतिदिशाति अन्यत्र हेतुसाध्यादिप्राप्तिं करोति । सौत्रचकारमेवकारार्थसमुचायकमाहुः अत एवेति । अनुपसंहारो विशेषाभावादेव । वक्ष्यमाणप्रकाशात्त स्थानविशेषादेव । स्थानं दहरादिविद्यास्थं हृदयादि तत्र विशेष आध्यात्मिकत्वादिः तस्मात् । विषयवाक्येत्यादीति । धर्मः भूतप्रथमजत्वं तम्यान्देशेन अन्यच । स्पर्धाकृतिसम्भावनायां हि तद्योग्यतानिषेधः सम्भवति । सा चावि-भूत एव भगवति सम्भवतीत्यखिलशक्त्याविभीवपूर्वकमाविभूतस्य तस्य एतया श्रुत्या माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं सत्येतद्वाक्योक्तधर्मयोरेवानुपसंहार्थ-

#### भाष्यप्रकाशः

भावः । चकारेणोत्तरार्धोक्तधर्मसमुचयमाशङ्का तत्तात्पर्यमाहुः चकारेणेत्यादि । श्रुतेरनारभ्या-धीतत्वेन भक्तहृदयाविष्टभगवद्गमकत्वस्य सन्दिग्धत्वात् पूर्वोक्ते व्यासाशयो न निश्चेतुं शक्यत इति शङ्कायां विषयवाक्यतात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति अन्यचेत्यादि । तथाच तुरीयपादेन श्रुतेराविभूतब्रह्मविषयकत्वे निश्चिते यत् द्वयोरेवानुपसंहारकथनम्, तेन तत्र व्यासाशयो निश्चीयत् इत्यर्थः । तेनानारभ्याधीतानामप्यनुपयुक्तानां नोपसंहार इति सिद्धम् । —

अन्ये तु, इदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अनारभ्याधीतेऽसिन् वाक्ये उक्तानां गुणानां सर्वासु विद्यास्पसंहारः न वेति राङ्कायाम्, नोपसंहारः । कृतः । विरोषात् । दहरादिविद्यासु हृद्यादिरूपस्थानविशेषादिति व्याख्याय, स्थानस्य तद्नुपसंहारकत्वे आध्यात्मिकत्वं रिहेमः ।

सूत्रे । द्वयोरिति । सम्भृतिद्युव्यास्योः । कथमत्र भक्ते सूत्रकाराशय इत्यत आहुः तथाचेत्यादि । आभा-सोक्तरीत्या ठौकिकः सम्भारः अठौकिकं द्युव्यापनेन भगवत इन्द्रादीनां भक्ताज्ञापेक्षित्वं तयोः सम्पादनं तस्मात् । नृसिंहतापिनीयोक्तस्याप्रिपूतत्वादेरलौकिकानुभावस्य जीवत्वम् । तद्विरुद्धधर्मरूपस्य दर्शनात् । एतयोरिति । सम्भृतिद्युच्याध्योरत्र भगवति तथा । पूर्वचिदिति । रसास्वादे विशेषात्तस्य भक्तस्वभावत्वा-त्तथा। एवकारो विषयवाक्यस्थ श्रुतित्वात्। अनुवाद् इति। सिद्धस्य कथनम्। प्रथमेति। जिज्ञासुत्वामा-त्सर्यश्रवणाद्रवत्त्ववतः शिक्षा धर्मानुपसंहारशिक्षा । अस्पर्धाशिक्षा वा । तत्तात्पर्यमिति । चकारस्य तात्पर्यार्थमाहुरित्यर्थः । वैयाकरणमतम् । नैयायिकमतेन चकार एवकारार्थ इत्युक्तम् । सनिद्रघेति । अनारभ्याधीतस्थात्र 'यं यं छोकं मनसा संविभाति विशुद्धसत्त्वः कामयते यांश्र कामान् । तं तं छोकं जयते तांश्र कामांस्तस्मादात्मज्ञं ह्यर्चयेद्भूतिकामः । स वेदैतत्परमं ब्रह्मधाम यत्र विश्व निहितं भाति शुभ्रम् । उपासते पुरुषं ये ह्यकामास्ते शुक्रमतिवर्तन्ति धीरा' इति मुण्डकश्चत्येकवाक्यतयार्थः कृतः । अन्य-श्रुत्येकवाक्यतायां तु सन्दिग्धत्वादित्यर्थः । स इति । भूतिकामः । पुरुषमात्मज्ञं तत्र्थं वा । अति-वर्तन्ति पुंसो रेतःकणाश्रया न भवन्तीति भावः । तमिति । व्यासाशयम् । अन्यचेत्यादीति । स्पर्धा संघर्षः । संघर्षः पराभिभवेच्छा । **सम्भवती**ति । अभावस्य प्रतियोगिनिरूपणाधीननिरूपणकत्वात् । एवेति । नचानाविर्भूताय नास्तिकः स्पर्धते इति वाच्यम् । ॐ । एवेत्यस्याप्यर्थकत्वात् । माहात्म्य-मिति । सम्भृतिद्युव्याप्तिरूपम् । एतद्वाक्येति । धर्मौ सम्भृतिद्युव्यास्याख्यौ । एवकारेण भूतप्रथमजत्वं व्यवच्छिद्यते । ननु कथं सर्वादित्वस्थानुपसंहार्यत्वम् । उपसंहार्यत्वस्थान्यत्र परस्परमसाधारणत्वेन श्थितधर्मनियम्यत्वात् सर्वसाधारण्येन प्रकारेणोपसंहारायोग्यत्वादनुपसंहार्यत्वम्, न तु प्रकृतमनुपसं-हार्यत्वम्, व्यापकधर्मत्वात् । तथाचेति । तुरीयेति । उपसंहारेणार्थनिर्णायकेन । आविर्भूतेति । अपिरप्रे योज्यः । तन्त्रेति । सम्भृतिद्युव्याप्तिस्त्रे भगवद्भक्ते उपसंहारस्तन्निष्ठभगवत्यनुपसंहारे । ब्रह्मभू-तानामित्यत्र भूतानां प्रथमं ब्रह्म जज्ञ इत्यन्वयवत् ब्रह्मभूतानां 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मे'ति गीतोक्तानां प्रथमं जज्ञ इत्यन्वयस्यापि सम्भवात् स भगवतो ब्रह्मभूतस्य भक्तिमतो निरूपयन्त्याः श्रुतेः कीर्तनभक्तेः भक्तभक्तविषयत्वेन तद्भुर्वीकाणामप्येवं भवत्विति व्यासाशयः । तेनेति । सकलसाधारणधर्मभूतप्रथम-जत्वस्योपसंहार्यानुपसंहार्यधर्मेष्विवचारेण । दहरादीति । आदिना शाण्डिल्यविद्यादहरविद्योपकोशल-

#### भाष्यप्रकाशः।

केचन हेतुत्वेनाहुः । केचिद्ल्पत्वम् । अन्ये तु विद्याविशेषं हेत्वन्तरमाहुः । किश्च । यद्यपि तासु 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृद्य आकाशः' 'अतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते' 'ज्यायान् पृथिच्या ज्यायानाकाशा'दित्यादिभिराधिदैविक्यो विभृतयोऽप्युच्यन्ते, तथापि ता माहात्म्यज्ञापनार्था इति ता एव तत्रोपसंहार्याः, प्राकरणिकत्वात्, न त्वितराः । अतो द्युच्याप्तिनिवृत्तौ तत्सहपठिताया वीर्यसम्भृतेरपि निवृत्तिरित्याहुः ।

तन्न रोचिष्णु । चुन्याप्तिरूपाया महत्या आधिदैविक्या विभृतेर्न्रह्मस्रूरमादायैव स्थानस्य तदाध्यात्मिकतायास्तद्न्यतायाश्च वाधकतामनाहत्योपदेशेन तिसान् स्थानिवशेषे चुन्यास्युपसंहार- वाधकत्वकथनस्यायुक्तत्वात् । नच सा दिकालादीनामिव मिन्नेति युक्तम् । ब्रह्मण उभयत्राप्येक्येन न्याप्तौ भेदस्य वक्तमशक्यत्वात् । नच शब्दान्तरिनर्देशाङ्केद् इत्यपि युक्तम् । सौत्रहेतुविरोधात् । स्त्रे पूर्वस्त्रोक्तस्थानविशेषोपवन्धस्यवातिदेशाङ्गीकारात् । एतेनैव विद्याविशेषस्याप्यनुपसंहा- रहेतुत्वं दक्तोत्तरम् ।

यत्त भामत्याम्, या काचिदाधिदैविकी विभूतिः शाण्डिल्यविद्यायां श्रूयते, तस्यास्तत्प्र-करणाधीतत्वात् तन्मात्रं गृहीष्यते, नैतावता सम्भृत्यादीननुक्रष्टमर्हति, तत्रैतत्प्रत्यभिज्ञानाभावात्, ब्रह्माश्रयत्वेन प्रत्यभिज्ञानमतिप्रसक्तम्, भूयसीनामैक्यप्रसङ्गादित्युक्तम् ।

#### रहिमः।

विद्या आधिदैविक्यः । तद्नुपेति । अनारभ्याधीतस्रोपसंहारकत्वविरोधित्वे । विरोधरूपे । विरोधो नुजर्थ इति । आध्यारिमकत्विमिति । स्थानस्येति बोध्यम् । केचनेति शंकराचार्याः भास्करा-्रेमार्याश्च । केचिदिति रामानुजाचार्याः । अन्ये त्विति । माघ्वादयः । तास्विति दहरादिविद्यासु । निवृत्तिरिति । सन्नियोगशिष्टानां सहैव प्रवृत्तिः सहैव निवृत्तिरिति न्यायेन । ता एवेति । नत्वना-रम्याधीते सम्भृतिद्युव्याप्ती उपसंहार्ये। महत्या इति । व्यापकधर्मस्य व्यापकत्वनियमान्महत्याः । तस्या धर्मत्वेनाधारमूतं ब्रह्मस्वरूपम् । एवकारो विद्वन्मण्डनोक्तत्वात् । तदाध्यात्मिकेति । द्युच्यास्या-घ्यात्मिकायाः । बाधकता उपसंहारबाधकता या परैरादता तामित्यर्थः । उपदेशेन सूत्रे सम्भृति-धुव्यास्योरुपदेशेन । तस्मिन्निति । आध्यात्मिकेऽन्यस्मिश्च । अयुक्तत्वादिति । भवता ब्रह्मस्त्रूप-मादायानुक्तत्वेन तथा। तथाच स्थानविशेषस्यानुपसंहारहेतुत्वं न सभम्वतीतिभावः। अथ सौत्रसमा-हारिवचारेणाहुः न च सेति । व्याप्तिः । दिग्देशरूपा कर्मणि प्रसिद्धा । आदिना मन्नः तेजः द्युत्वम् । भिन्नेति । व्याप्तिः सम्भृतिभिन्ना वा । ब्रह्मण इति । उक्तत्रह्मखरूपस्य उभयत्र सम्भृतिद्युव्यास्यो-रैक्यं समाहारद्वन्द्वात् तेनेत्यर्थः । भेदे सति उभयत्र एकहेतोरसम्भवाभित्रायेणाहुः सौन्नेति । विरोधमाहुः सूत्र इति । एवकारोऽविशेषादित्यस्य व्यवच्छेदकः । तेन सम्भृतिद्युव्यास्योवीर्थत्वेपि स्वतन्त्रेच्छस्य मुनेवीणीनासक्तस्य पर्यनुयोगानईत्वमिति बोधितम् । एतेनैचेति । उक्तप्रकारेण । विद्याविशेषस्य स्थानघटितत्वात् । एवकारस्तु सौत्रार्थस्य व्यासाशयगोचरत्वोक्तेः । तन्मान्त्रमिति । सैवेति तन्मा-त्रम् । प्राकरणिकाधिदैविकविद्यामात्रम् । नत्वाधिदैविक्योरनारभ्याधीतयोः सम्भृतिद्युव्यास्योर्प्रहणं करिष्यते । तत्रैतदिति । शाण्डिल्यविद्यायाम् । एतयोः सम्भृतिद्यव्यास्योः प्रत्यभिज्ञानाभावात् ' दहरविद्योक्ताधिदैविक्यो विभूतयस्तु प्रत्यभिज्ञायन्ते । 'अतः परो दिव'इत्याद्युक्तश्रत्योः शाण्डिल्यि द्यास्थयोः दहरविद्यास्थस्य 'यावान्वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः, उभे ह्यस्मिन अन्तरेव समाहिते'इति श्रुतिभ्यां तत्ताइदन्ताप्रकारकज्ञानसम्भवात् । दहरविद्योक्तोयं शाण्डिल्यविद्यास त्वेन यत् कथनम्, तत्तु भक्तहृषाविर्भृतं ब्रह्माप्येवंभृतमेवेति ज्ञापनाय, अते व्यक्त एवानुपसंहारः ॥ २३॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३॥

#### भाष्यप्रकाराः।

तद्पि तथा । विद्यैक्ये संधीगरूपचोदनाख्यानां चतुर्णा हेतुतायाः पूर्वम्रक्ततया केवलेन रूपैक्येन विद्यैक्यप्रसङ्गस्य वक्तमञ्जक्यत्वादिति । एवमन्यत्रापि ज्ञेयम् ।

सिद्धान्ते तूक्तरीत्या 'सर्वभूतस्य एक' इत्येवं चिन्तिते, स आत्मत्वेन निरुपिधिप्रयत्वेन पितित्वेन च साकारः पर्यवस्यति, सम्बन्धश्च तस्यावेशरूपो यत्राधिकः, तत्राप्यधिष्ठितं तमनुसन्धार्य तद्गुणा अन्येप्युपसंहार्याः । यद्यधिष्ठान एव विशेषस्पूर्तिः, तदा तत एव फलसिद्धेरुपसंहारस्य न किश्चित्रयोजनिमिति सिद्धम् । एवं व्याप्त्या खरूपा कला च सिद्धेति ॥ २३ ॥ इति तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३ ॥

## रहिमः।

आकाश इति । ब्रह्माश्रयत्वमाकाश इव संभृतिद्युव्यास्योरप्यस्तीति ब्रह्माश्रयत्वेन रूपेणाकाशशब्देन संभृतिद्युव्यास्योरि प्रत्यभिज्ञानमुपकोसलविद्यास्थे 'य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते' इत्यत्रातिप्रसक्तं सत् भूयसीनामौपमन्यवादिविद्यानामैक्यप्रसङ्गात् ऐक्यप्रसङ्गमालोच्यान्यत्रैक्यमापादयेत् । ल्यब्लो-पपत्रम्यान्ते शेषः पूरणीयः । तथेति । दत्तोत्तरम् । पूर्वमिति । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रे । अशक्येति । तथाच ब्रह्माश्रयत्वेन सम्भृत्यादेः प्रत्यभिज्ञानं प्राप्तमिति भावः । अन्यन्नेति । ब्रह्माश्रयत्वेनेत्याशङ्कान यामशक्यत्वं ज्ञेयम्, शिथिलत्वात् । नैयायिकानां घटत्वेन वह्नचभावमादाय साध्याभाववद्दतित्वं धूमेस्तु, शास्त्रान्तरत्वात् । उक्तरीत्येति । अधिकरणत्रयोक्तरीत्या । पुरुषविद्यायाः अग्रे स्पष्टत्वान त्समृतया । सर्वभूतस्थः सर्ववेदान्तप्रत्ययो भवति । 'तृतीयं सर्वभूतस्थ'मिति वाक्यात् । 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्में 'ति सामान्यं ब्रह्मोपासनम् । 'सर्वभूतेषु मन्मति'रिति श्रीभागवतं चासन्दिग्धम् । 'व्याप्तेश्चे'तिसूत्रे पुरुषोत्तमः । 'प्रथमं महतः स्रष्ट्रि'ति वाक्यात् । 'पुरुषविद्या'सूत्रे 'द्वितीयं त्वण्डसंस्थितं' वक्ष्यते । चिन्तितप्राये । स् इति । पुरुषोत्तमः रसरूपः, दशरसात्मकं जगदिति । आत्मत्वेनानन्दमय इति सूत्रे । निरुपधीति । समानसूत्रे पतितत्वनेत्येपि ज्ञेयम् । साकारोऽग्रिमां-धिकरणेनेति तत्कारणं साकारः । अत उक्तं पर्यवस्यतीति । सम्बन्धश्चेत्यादि । 'सम्बन्धा'दिति सूत्र उक्तम् । तत्रापीति । भक्तेपि । तमित्यावेशरूपं सम्बन्धम् । विशेषेति । पूर्वभजनादिशेषस रसे स्फूर्तिः । तत एव अधिष्ठानभक्तादेव । उपसंहारस्येति । भगवत्युपसंहारस्य । एवं ट्यार्या खेति । 'समान' सूत्रोक्तरीत्मा व्यास्याखकठात्रमयशिरोरूपा सिद्धेलर्थः । 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'ति श्रुतेरीश्वरिश्वरः खम्, एवमवतारेपीति । किं पुनर्जीवेपि, 'छिद्रा व्योम्नीव चेत्नां' इति सिद्धान्तमुक्तावलीवाक्यात् । आकाशस्य छिद्रदातृत्वात् वृद्धिहासभाक्त्वाच । मनोमये 'आकाशस्य आत्मे'ति मनोमये श्रावणम्, तस्य न ग्रहणम्, आत्मरूपस्थाकाशस्योपासनानुपयोगात् । 'अन्तर्राक्षे कले'ति छान्दोग्ये । 'श्रोत्रं कले'ति च । 'अन्तरिक्षमाकाशः' । श्रोत्रं कर्णशष्क्रत्यविखन्न आकाशः ॥ २३ ॥ इति तृतीयं कार्याख्यानादित्यधिकरणम् ॥ ३ ॥

१. प्रसङ्गरूपेति पूर्वः पाठः ।

# माध्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम् ।

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ॥ २४ ॥ (३-३-४.)

तैत्तिरीयके, 'सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्, सं भूमिं विश्वतो श्वत्वा अत्यतिष्ठत् दशाङ्कुलम्, पुरुष एवेद् सर्वं यद्भृतं यच भाव्य'मित्यादिना पुरुषविद्या निरूप्यते । तत्रैव, 'ब्रह्मविद्यमोति पर'मिति प्रश्ने, 'स वा एष पुरुषोऽ- श्वरसम्य' इत्यारभ्य प्राणमयमनोमयविज्ञानमयानन्दमयात्मकं ब्रह्मखरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र 'स च पुरुषविध एवे'ति च प्रक्रते ।

अत्रान्नमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषपदअवणाद् न्नमयादिषु सहस्रहार्षत्वाचुपसंहारः कर्तव्यो न वेति भवति संशयः । किमन्न युक्तम् । उपसंहर्तव्यमेवेति । कुतः । सर्वत्र ब्रह्मण एवोपास्यत्वादत्राप्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वपुरुषत्वयोरिवशेषाद्वियेक्यादिति प्राप्ते, उच्यते । पुरुषिवद्यायामिवेति । अन्नमयादिषु
सहस्रंशिषत्वादिकं नोपसंहर्तव्यम् । कुतः । पुरुषिवद्यायां यथा पुरुषस्वरूपं
निरूप्यते, न तथेतरेषामन्नमयादीनां विज्ञानमयान्तानां स्वरूपं तत्प्रकरणे
निरूप्यते । अत्र हि पुरुषत्वमुच्यते । सहस्रपद्मनेकत्वोपलक्षकम् । अन्यथाक्षणां
शिरोभ्यो द्वैगुण्यं वदेत् । तेन साकारव्यापकत्वमुक्तं भवति । तत्र पुरुषिवधत्वम्,
स वाध्यात्मिकरूपः, तच्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिदैविक उच्यते, न
तथात्र । किन्न, 'पुरुष एवेद् सर्व'मित्यादिना प्रपन्नात्मकत्वं मुक्तिदातृत्वं
चोक्त्वा, नैतावन्मात्रमस्य माहात्म्यम्, इतोऽपि महन्माहात्म्यमस्तीति वक्तुं
प्रपन्नरूपं तद्विभूतिरूपमिति 'एतावानस्य महिमे'त्यनेनोक्त्वा तत आधिक्यमाह्
अतो ज्यायाँ प्रपूष्ते इति । एवमितवैलक्षण्यात् पुरुषपदमान्नसाधम्येण

भाष्यप्रकाशः।

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाञ्चानात् ॥ २४॥ एवमनारभ्याधीतानां धर्माणां मिक्तमार्गेऽनुपसंहारमुक्ता उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं परं ब्रह्मवोपासम्, न तु विश्वतिरूप्तिति वोधनायोपासनामार्गे तेष्वशेषानुपसंहारमवसरसङ्गत्या वदतीत्याशयेनाधिकरणविषयादिकं दर्शयन्ति तैक्तिरीयक इत्यादि । प्रश्न इति । प्रपाठके । आविशेषादिति । भृगुविद्यायां ब्रह्मत्वसात्र च पुरुषविधत्वोक्तया तदाकारत्वस्थोक्तत्वेन तयोरिवशेषात् । सत्रं व्याक्चन्तोऽत्रापि नश्चन्दः पूर्वस्त्रादनुवर्तत इत्याशयेनाहुः अन्नमयादिष्वत्यादि । निरूप्यत इति । 'सहस्रश्ची-वृंश्वादिना निरूप्यते । अन्न हीति । पुरुपविद्यायाम् । तेनेति । सहस्रशीर्पत्वादिश्रावणेन । वैरुष्यण्यवोधनायाहुः तन्त्रत्यादि । तन्नेति । अन्नमयाद्यपासनप्रकरणे । स चेति । अन्नमयादिः । वैरुष्यण्यान्तरमाहुः किञ्चत्यादि । सिद्धमाहुः एचित्यादि । तथाच पुरुपविद्यायाममृतत्त्वस्य फ्रल्त्वेनोक्ततयान्त्रमयादिचतुष्टयविद्यासु यथायथमनायुर्भयाभावसर्वकामप्राप्तीनां फलत्वेनोक्ततया रिग्नः।

पुरुषिविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात् ॥ २४॥ उत्तमेति । दृढवेराग्यवत्त्वमुत-माधिकारः । दृढत्वं द्वादशाङ्गपुरुषोत्तमैकतानत्वरूपम् । हरेरिप हरित्वं वैराग्य उत्कर्षः । ताद्द्यैः । विद्योषेति । विमूतीनामशेषगुणपूर्णत्वार्थं तथा । प्रश्न इति । 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति तथा । त्रमेखादीति । द्वैगुण्यमिति । सहस्रशीर्षसु द्विगुणाक्षिसत्त्वात्तथा । द्विसहस्राक्ष इति पदं वदेत

<sup>9.</sup> इखम्याये इति पाठः । २. सङ्ख्रशीर्षवरवादिकमिति पाठः । ३. भक्तिमार्गेपि विशेषानुपसहारमिति पर्वः पाठः कः १९ इ॰ ६०

वेद्यत्वं वक्तुं शक्यम्, नचोपसंहार इति । चकारात् 'अम्भस्यपारे भुवनस्य मध्ये नाकस्य पृष्ठे महतो महीया'निलादिश्चतयः, 'सर्वतः पाणिपादान्त'-मिलादिस्मृतयश्च संगृह्यन्ते । एतेन यत्किश्चिद्धमेसाम्येपि न मूलभूतब्रह्मरूपत्वम्, अत एव न तत्रोपास्यता तथात्वेनेति ज्ञापितम् । अत एव भृगूपाख्यानेऽन्नमया-दिब्रह्मज्ञानेपि जिज्ञासैवोक्ता । भृगोरानन्दरूपपरब्रह्मज्ञाने तु नोक्ता । तेनाशे-षगुणपूर्णं ब्रह्मेत्युक्तं भवति । अत उत्तमाधिकारिभिस्तदेवोपासनीयम्, न

भाष्यप्रकाशः ।

गिमेदात्, पुरुषविद्यायां पुरुषत्वस्थान्नमयादिषु पुरुषविधत्वस्य चोक्ततया रूपमेदादेस्तस्थास्तासां गेदनाख्ययोर्भेदस्य स्पष्टत्वाच न विद्येक्यमिति तथेत्यर्थः । वैलक्षण्यबोधनस्य तात्पर्यमाद्वः यादि । एतेनेति । विभूतिभ्योऽतिवैलक्षण्यबोधनेन । न तन्त्रोपास्यता तथात्वेनेति । न्नद्यत्वेनोपास्यतायां सत्यामि न मूलभूतन्नद्याद्वत्वेनेत्वर्थण्यबोधनेन । उत्तमाधिकारिनीमाद्वः तेनेत्यादि । तेनेति । एवं महिमाधिक्यादितवैलक्षण्यबोधनेन । उत्तमाधिकारिनिरिति । एतेन भक्ता अपि संगृहीता ज्ञेयाः । तेषामेव तथात्वादिति । अत्र समाचारस्त्रोक्तेर्हेतुनिरिता गुपसंहारप्राप्ताविष यत्पुनविद्योषतस्तद्वतुकथनम्, तद्विभूतिरूपेषु मूलरूपगुणानुपसंहारार्थम् । 'योऽन्यथा सन्तमात्मान'मिति वाक्योक्तबाधकस्य विद्यमानत्वात् । एवश्चात्र पूर्व पतित्वेन चिन्तिते चित्तस्य निवेशो यदाधिकः, तदा सोऽक्षरस्यापि पतिरित्येवं पर्यवस्यति । 'उतामृतत्वस्थेशान' इति मोक्षेशनशीलत्वस्यात्र श्रावणात् । अनस्तिमतत्वाद्वायुक्तपा कलाप्यत्र बोधिता ।

अन्ये तु, ताण्डिनां पेङ्गिनां च या 'पुरुषो वा व यज्ञ' इत्यादिनोक्ता षोडशशतवर्षजी-वनफिलका पुरुषविद्या, या च तैत्तिरीयाणां 'तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमान' इत्यादिनोक्ता' विद्या, तयोः पुरुषविद्येति समाख्येक्यात् पुरुषावयवेषु यज्ञावयवकल्पनेन रूपेक्याच विद्येक्ये, तैत्तिरीयोक्ता गुणास्तत्रोपसंहर्तव्या इति प्राप्ते, यथा पुरुषविद्यायां ताण्ड्यादिभिर्गुणा आम्नायन्ते, न तथा तैत्तिरीयक इति रूपभेदात्, तैत्तिरीयके च 'य एवं वेद ब्रह्मणो महिमानमामोती'ति फलसंयोगभेदाच विद्याभेदे सति न तैत्तिरीयोक्तानां गुणानां तत्रोपसंहार इत्येवमाहुः।

तत्रेदमवधेयम् । व्यासचरणैर्हि जिज्ञासाशास्त्रं शीघं मोक्षो भवतु जीवानामिति करूणया आरब्धम् । तेन याभिः शीघं ग्रुच्यन्ते, ता एव विद्या आदरेण विचारणीयाः, शेपाणां तु तत्रो-

नच द्विरूपवर्णलोपः । सहस्रपादित्वत्रापि तथापतेः । पूर्विमिति । 'ईशान' इति श्रुत्येशनशीलतस्य भावित्वात्तत्पूर्व पतित्वेन 'दर्शयित'स्त्रभाष्योक्तरीत्या चिन्तिते 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुत्या चित्तस्य निवेशः स यदाधिकः मानससेवारूपः, तदा स भगवान् अक्षरस्यापि पतिः । 'मम योनिर्महद्वस्ते'ति गीतावाक्यात् । अपिना स्वस्य पतिः । अतिगोप्यत्वात्स्पष्टं नोक्तम् । विमृत्युपासना-नन्दमयभजनाभ्यामानन्दमयाधिकरणोक्तरीत्या पर्यवस्यति । तदेतद्वजनं गीतगोचिन्ददीकायां श्रीगोस्वामिभिः कृतमिति निगर्वः । मोक्षेति । ज्ञानिप्राप्यभगवद्योन्यक्षरस्य ईशनशीलत्वं तस्य । 'यदन्नेनातिरोहती'ति श्रुतिवचारेणाहुः अनस्तमिति । तित्तिरीय 'स वा एपोऽन्नरसमय' इत्युक्तरनेन स्वकारणेन अतिरोहतीति छान्दसो नलोपः । 'आविर्भावतिरोभावो शक्ती व मुरविरिण' इति वाक्यात्यष्ठी भावविकारोऽस्तस्तदभावं इतत्वात् गतत्वात् वायुक्तपा कलेति । 'सेपानस्तमिता देवते'ति श्रुतेः । इयं कलान्नमयादिनिरूपणानुवृत्त्यान्नमयस्य शिरोरूपापि प्रियशिरस्त्वादिस्त्रोक्तप्रियशिरस्त्वादिवासनयान्नमय-शन्देन बोधिता। 'वायवस्थे'ति संदिताश्रुतेः । मनोमयस्य शिरो यद्धःकला सा नोक्ता । प्रतिपादकत्वात् ।

विभृतिरूपमिति ज्ञापितम् ॥ २४॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्थं पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४ ॥ अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापयितुमधिकरणान्तरमारभते वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥ (३-३-५.)

वाजसनेयिशाखायां 'द्वया ह प्राजापत्या' इत्युपक्रम्य तेषां मिथः स्पर्धामु कत्वोच्यते, 'ते ह देवा जचुहैन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति, ते ह वाचमूचुस्त्वं न उद्गायेति, तथेति, तेभ्यो वाग्रदगायत्, यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगायत्, यत् कल्याणं वदति तदात्मने, तेऽविदुरनेन वै न उद्गात्रात्येष्यन्तीति तमभिद्वत्य

भाष्यप्रकाशः।

कैरेव न्यायेरानुपङ्गिको निर्णयो भविष्यति । अतः परिवद्यां विहायेतद्विचारो युक्तो वा, परिवद्याविचारो वा युक्त इति । ताण्डिप्रभृतीनां विद्यायामायुर्वेद्ध्यादिरूपं लौकिकं फलम्, 'तस्यैवं विदुप' इति तेचिरीयविद्यायामपि ब्रह्ममहिमप्राप्तिः फलम्, महिमा च विभूतिः, 'गोअश्व-मिह महिमेत्याचक्षत' इति छान्दोग्ये सिद्धत्वात् । पुरुपस्कते तु 'तमेवं विद्वानमृत इह भवती'ति फलम् । अतो विद्यान्तरं विहायेदमत्र विचारितमिति । एवमन्यत्रापि बोध्यम् ॥ २४ ॥ इति चतुर्थे पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४ ॥

वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥ एककार्यत्वरूपां सङ्गतिमधिकरणप्रयोजनं च वदन्तोऽवता-रयन्ति अथेत्यादि । स्रत्रं व्याकर्तं विषयादिकमाहुः वाजेत्यादि । वाजसनेयिशास्त्रायामिति । रिक्षमः ।

\*अञ्चेत्यधिकरणे । करुणयेति । गुरुलक्षणे करुणानियेशात्तथा । भविष्यतीति । सूत्राणां न्याय-रूपत्वाद्भविष्यति । अन्यत्रापीति । भास्कराचार्यादिमतेष्विप दृषणं बोध्यमित्यर्थः ॥ २४॥ इति चतुर्थं पुरुषविद्यायामित्यधिकरणम् ॥ ४॥

वेधाद्यर्थ भेदात् ॥ २५ ॥ एककार्यत्वेति । एकस्य विचारक्षपस्य कारणस्य कार्यत्वमशे-षगुणपूर्णभजने पूर्वोक्ते निर्दोपभजने चेति तथा । नच पूर्वमुपासनीयमिति पदान्न भजनिमित शक्क्षम् । उप समीपे स्थित्वा यथायोग्यकरणस्योपासनापदार्थत्वेन मनोनिवेशक्रपोपासनाभावात् । अशेषगुणपूर्ण-पदसमिश्याहारेणोपासनायास्ताद्दशत्वात् । तेन निर्दोपत्वज्ञानमिषकरणप्रयोजनम् । भजनीयत्वं पूर्वे सिद्धम् । वाजेत्यादीति । यज्ञेत्यादि । सोमे सप्तसंस्थे तत्राप्यप्रिष्टोमे उद्गीथकर्मकर्तृप्राणस्कष्पा-श्रयणं च ज्ञानकर्मभ्यां भवति । तत्र कर्म 'तदेतानि यजे'दिति विधास्यमानं मन्नजपरुक्षणम् । ज्ञानं त्विहास्यायिकया परीक्ष्यमाणमशुद्धवादित्रत्यास्यानेन विशुद्धप्राणोपादानक्ष्पमित्यर्थः । तदुपास्य-सक्त्पनिर्धारणाय परीक्ष्यप्रकारं दर्शयति स्म 'ते ह वाचमृत्तु'रिति कण्डिकाषट्वेन । ते देवा ह उक्त-प्रकारण निश्चित्व वाचं वागिममानिनी देवतामित्रमेवोद्गानकत्री 'असतो मां सद्भमये'त्यादिमन्नप्रकाश्यां देवतां च मत्वा त्वं नोऽस्मभ्यमुद्धायोद्घात्रकर्म कुर्वित्यू सक्तनन्तः । एवं देवैनिंयुक्ता वाग्येवताकृत्य-माह तथेत्यादीति । तथास्त्विति तन्नियोक्तृन्त्रयुज्य स्वसामर्थ्यमिवचार्योद्गानकर्तृत्वं मन्नप्रकाश्यत्वं चात्मनोऽङ्गीकृत्य तेभ्योऽर्थिभ्य उदगायत् उद्गानं कृतवती । कः पुनरनेन कर्मणा कार्यविशेषः कृत हत्यपेक्षायां यथा प्रकृते ज्योतिष्टोम उद्गात्रा त्रिषु स्तोत्रेषु यजमानार्थमुद्भानं क्रियते, न च सुसार्थम्य तद्दत्रापि द्विविषं तदिति कथयन्तं कार्यविशेषमाह् य इति । यो वाचि निमित्तभृतायां सत्यां । मोगः सुस्वविश्वपस्तं देवभ्योऽर्थिभ्य आगायद्वद्गानेन प्रापतवती । यस्तनः कत्याणं शोभनं पाप्मनाविध्यन्, स यः स पाप्मा यद्वेद्मप्रतिरूपं वद्ति स एव, स पाप्मे'ति । एवमेव प्राणचक्षुःश्रोत्रप्रभृतिषु पापवेधसुक्त्वोच्यते । 'अथैनमासन्यं प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायित तथेति तभ्य एष प्राण उद्गायत्, ते विदुरनेन वै न उद्गात्रालेष्य-न्तीति तमिमदुल्य पाप्मनाविव्यत्सन्, स यथाइमानम् ऋत्वा लोष्ठो विध्वंसेतैव १ हवे विध्वंसमाना विष्वश्रो विनेशुं रिति । छान्दोग्येपि प्राणादिष्वेवमेव पाप्मवे-धमुक्त्वासन्ये न तथेत्युच्यते । एतावान् परं विशेषः, वाजसनेयिनां गानकर्तृत्वम्, सामगानासुद्गीथत्वेनोपास्यत्वसुच्यते वाक्ष्पाणादीनामिति ।

अत्र देहसम्बन्धित्वगानकर्तृत्वयोरुपास्यत्वस्य चाविशेषेपि वागादिषु पाप्मवेधः, आसन्यप्राणे क्रुतो नेति भवति जिज्ञासा ।

नर्चासन्योपासनायाँ विधेयत्वात् तत्स्तुत्यर्थमन्येषु पाप्मवेध उच्यते,

#### भाष्यप्रकाशः।

बृहद्रारण्यक उद्गीथब्राह्मणे । तथैव छान्दोग्येपि । न तथेति । न पाप्मवेधः ।

सन्देहमाहुः अत्रेत्यादि। इति भवति जिज्ञासेति। इति हेतोर्वागादीनां पाप्मवेधः सत्यः, काल्पनिको वेति संशय इत्यर्थः। सिद्धवत्तदुक्तिः सन्देहवीजम्। नन्वपार्थेयं चिन्ता, अन्येषु पाप्म-वेधोक्तेर्विधेयासन्योपासनास्तुत्यर्थत्वेन 'अन्ये त्वपश्चव' इतिवदासन्यप्रशंसामात्रार्थतया वस्तुतः सर्वेषु रिक्षः।

यथाशास्त्रं वर्णानिमनिर्वर्तयति तदात्मने स्वार्थमेव । तद्ध्यसाधारणं वाग्देवतायाः कर्म यत्सम्यग्वर्णी-चारणम् । एवं वाग्देवतायाः कल्याणवदनरूपासाधारणविषयाभिषङ्गरुक्षणरन्धं स्वावसरं प्रतिरुभ्य तेऽसुराः स्वकार्यायोद्यक्ता इत्याह त इति । तेऽसुराः कामादिस्वाधिकाराद्देवैः शमादिना कृत्वा प्रच्या-व्यमाना देवहृद्रतमविदुर्विदितवन्तः । किं तदित्यत आह अनेनेति । अनेनैवोद्रात्रा शास्त्रजनितकर्भ-ज्ञानरूपेण नोऽस्मान् स्वाभाविककर्मज्ञानात्मकान् देवान् अत्येष्यन्तीति तमुद्रातारं वाग्रूपमिष्रुत्य वेगेनागम्य स्वेनासङ्गरुक्षणेन पाप्मनाऽविध्यंस्ताडितवन्तः स्वनिष्ठपापं संयोजितवन्त इति यावत् । अस्मानसुरानतिकम्य देवानेष्यन्तीत्यर्थः। एवमसुरैः प्रजापतेर्वाचि पाप्माक्षिप्त इति कुतोऽवगम्यत इत्याशङ्कायां प्रजास्वनुभूयमानपाप्मकार्यरुक्षणिरङ्कोनानुमीयमानः पाप्मा प्रजाकारणप्रजापतावप्युपमे-यादित्याह स य इति । यः स पाप्मा साधकावस्थस्य प्रजापतेर्वाचि प्रक्षिप्तः, स एपोऽनुमानेन प्रत्यक्षीकियते । कोसौ । यदेव येनैव प्रयुक्ता सतीयं वागिदमप्रतिरूपमनतुरूपं शास्त्रप्रतिषिद्धं स्नीवर्ण-नादि वदति, स एव य एवं प्रजासु प्रतिकूलवदनहेतुत्वेनानुमितः, स एव पाप्मा स कारणभूतप्रजापित-वाचि गतः । कारणानुविधायि हिं कार्यमित्यर्थः । अथैनमित्याद्युक्तार्थम् । वागादिपु नैराश्यानन्तरं अथेत्यस्यार्थः । अविव्यत्सन् वेद्धमिच्छां कृतवन्तः सिष्ठिष्यमाणाः सन्तो विष्वच्चो नानागतयो विनेशु-रित्यन्वयः । तत्र स प्रसिद्धो दृष्टान्तो यथा ठोके पापाणचूर्णनाय प्रक्षिप्तो ठोष्टः पांसुपिण्डः अस्मानं पापाणं ऋत्वा प्राप्य स्वयं विध्वंसेन विचूर्णां भवेदेव हेव एवमेव खलु विध्वंसमाना विशीर्यमाणा असुरा अपि नष्टा इत्यर्थः । छान्दोग्य इति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथैवेति । उदीथबाह्मण एव । इति हेतोरिति। प्राणस्यातिदेशाधिकरणेन ब्रह्मत्वानुसन्धानमकुर्वतो यतो जिज्ञासा भवतीति हेतोः प्रजापतेर्वागादीनां सप्राणानाम् । नतु प्रजापतेः स्नष्टुर्बह्यत्वे पाप्मवेधो विरुद्धधर्मीपि न संभवति । महात्ववदपहतपाप्मत्वस्थाप्यसाधारण्यात् । अन्येषां साधारणधर्माणां स्वविरुद्धधर्मसामानाधिकरण्येपि साधारणधर्माणां तदभावात् । अन्यथा महात्वविरुद्धामहात्वस्थाप्यापत्तरिति सत्यत्वकोटिनं संभवती-त्यनुसंधायाहुः सिद्धयदिति । 'तमभिद्धत्य पाप्मनाविध्य'न्नित्यत्र तथा । तथाच द्वितीयकोटिसंभवा-

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिष्टृंहितम् ।

असिन्नेति वाच्यम् । न हि प्रयोजनायासन्तमप्यर्थं बोधयति श्रुति रिति वक्तुं शक्यम् । प्रमाणत्वच्याहतिप्रसङ्गात् । एकत्र प्रतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छङ्कया तदुक्ते कोपि न प्रवर्तेतापि । साक्षात्त्रियार्थत्वाभावेपि

भाष्यप्रकाशः।

तद्भावादिति पूर्वपक्षं हृदिकृत्याहुः नचेत्यादि । असद्रचने वाधकं च्युत्पादयन्ति न हीत्यादि । नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थवादानां प्रामाण्यं पूर्वतत्रे व्यवस्थापितम्, 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु'रिति, अतस्तदर्थ एव प्रामाण्यं तेषाम्, न तु स्वार्थ हृत्याकाङ्क्षायामाहुः एकत्रेत्यादि । तथाच विचारकस्य हृदि श्रुतेः प्रकारांशे असत्यभाषित्वे भाते विधेयाद्यशेपि ताद्यश्रङ्कोदयस्य दुर्निवारतया तत्र प्रवृत्तिच्याघातेन विधेः प्रवर्तकत्वमेव कुण्ठीभवेत्, ततश्च वेदस्य वैयर्थ्यमेव स्थात्, 'अपश्चव' इत्यत्रापि पश्चत्वपर्युदासोऽन्येषु पश्चसाद्दश्यं प्राह्यति, न तु पश्चतं निपेधति । यथा 'न कलञ्च'मित्यत्र । तच्च गवादिसाद्दश्यं तु तेष्वस्त्येवेति तत्साद्दश्यं तेषामग्रुख्यतां बोधयद्ववादिप्रशंसायां पर्यवस्ताति नासदर्थवोधने स दृष्टान्तः । नच मध्यादिविद्यायां कल्पनोपदेशस्य व्यासपादैरप्यङ्गीकारादत्रापि तथास्त्विति वाच्यम् । 'अविध्य'न्निति भूतार्थकप्रयोगवाधापत्तेः । 'यदेवेदमप्रतिरूपं वदति, स एव पाप्मे'त्यादिमः श्रावितस्य पाप्मस्वरूपसेद्वानीमनुभूयमानस्याप्यननुभवापत्तेश्च । मध्वादिविद्यास्वित कल्पनोपदेशा-क्रीकारः सांस्वप्रसिद्ध्या तद्वोधनार्थं इति तु तत्रवोपपादितम् । अथ यदि स सिद्धान्तीयन्त्वेनाद्रियते, तदापि 'तस्य द्यारेव तिरश्चीनवंशोऽन्तरिक्षमपूप' इत्याद्यदेशस्यविशिष्टस्येव रिक्षः।

संदेह इति भावः । अनेन विषयवाक्यस्यासंदिग्धतं विषयत्विवधिकं वारितम् । विधेयेति । विधेया यासन्योपासना तस्याः स्तुस्यर्थत्वेन । इतिवदिति । 'गो अश्वा एव पश्चोऽन्ये त्वपश्व' इतिवत् । सर्वेपु वागादिषु । तद्भावात् सस्यपाप्मवेधाभावात् । पूर्वपक्षं पूर्वमीमांसकपूर्वपक्षम् । तद्भं इति । स्तुस्ये । प्रकारांशः इति । स्तुस्ये । अर्थवादेन स्तुतो विधिरिति प्रकारत्वम् । गो अश्वा एवेस्पत्र गुणवाद उक्तः सोऽसदर्थवोधक इति तस्पुद्धितुमाहुः अपश्चाव इति । पशुत्वाव-च्छिन्नप्रतियोगिताकाभाव इत्यर्थोऽपश्च इस्पत्र यदा, तदा पशुत्वपर्युदासो भवति । यदा तु पश्चमा-चोऽर्थः, तदा पशुप्रतियोगिकाभाव इत्यर्थो भवति । पर्शुदासो नजर्थः । अन्यपु गवाश्वभिन्नेषु गवाश्वभिन्ना गवाश्वसदशा इति सादश्यमपश्चवो गृह्धन्ति तत्पशुत्वपर्युदासो शाह्यति । पर्शुदासः सदग्याही । न करुश्चमिति । अत्र करुष्ठपर्युदासः पूर्वतन्ने नास्ति । आह्यती । पर्शुदासः सदग्याही । न करुश्चमिति । अत्र करुष्ठपर्युदासः पूर्वतन्ने नास्ति । आह्यती । पर्शुदासः सदग्याही । करुष्ठत्वसिन्नं करुष्ठत्वसदशं आक्षेपरुभ्यं करुष्ठं नास्ति । आह्यती । नवर्तना पर्शुदासह्मप् पुरुषं ततो निवर्तयति निपेधः निपेधस्य निवर्तनाभिधायकत्वात् । निवर्तना पर्शुदासहम्म, लिख्यं प्रवर्तना । तेन सम्बध्यमानो नञ् प्रवर्तनाप्रतिपक्षमूतां निवर्तनां गमयति, विधिवाक्यश्रवणोत्तरं प्रवर्तन्यतिति प्रवर्तनाश्वतितित्तत् निपेधवाक्यश्रवणेऽयं मां निवर्तयतिति निवृत्त्यनुकुरुज्यपापरिवर्तनायाः प्रतितेत्ताद्वर्ता निवर्तना निवर्तत्वत्ति । गवादिभाद्वर्यं गवादीतरपश्चां पशुत्वांशेऽमुख्यताम् । प्रसक्षविरोधे कल्पनाः, नतु मृत्ये स्थाश्चयेन देतुमादुः अवित । स्य ताङ्के रुष्ट्याम् । प्रसक्षविरोधे कल्पनाः, नतु मृत्ये स्थायोवेति । अमाधारण्यमस्य विरुद्धभानिङ्गीकारात् । अन्यथा व्यत्वविरुद्धायस्यस्याप्यापरेः । अत्यथा वित्राद्वर्यापर्यक्ति । एवमन्तरिक्षमुद्दिस्यापुपलक्त्वन्दा। एवं च मौक्य-

नासिन्नरूपकित्वमंथेवादानाम् । वस्तुतस्तु 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवती'ति श्रुतेः, 'ज्ञात्वाज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुति-ष्ठति। विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवे'दिखादिवाक्यैः 'य एवं वेदे'ति वाक्यैश्वार्थवादोक्तखरूपं ज्ञात्वा कर्मकरणे पूर्णं फलम्, अन्यथा नेखर्थवादानां फलो-पकार्यङ्गनिरूपकत्वान्नानर्थक्यम्, अत उक्तेऽर्थे हेतुं न पद्याम इति प्राप्ते, तमेवाह वेधादीति । वाक्प्राणादिषु यः पाप्मवेधः, आदिपदात् दुष्टविषयसम्बन्धश्च, तत्र हेतुर्थभेदः । अर्थो भगवांस्तसाद्भेदादिखर्थः । आसन्यस्तु प्य एवायं मुख्यः प्राण'स्तमुद्गीथमुपासीते'ति छान्दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । 'सर्ववेदान्तप्रत्यय'मिति

## भाष्यप्रकाशः।

ह्मान्तरिवधानदर्शनेन ह्मान्तरिवधानमात्रसैव काल्यनिकत्वम्, न तु सर्वस्, अन्यशा 'ता वा प्ता अच एतम्ग्वेदमम्यतप' कित्यादेरि बाधापत्तेः। अतो भूतार्थवादस खार्थे प्रामाण्यमवश्यमम्युपेयम्। नचार्थवादेषु सर्वत्र यथाश्चतार्थप्रहणे 'आदित्यो यूपः' 'यजमानः प्रस्तर' इत्यादिषु गोण्युच्छेदः सत्रविरोधश्र स्वादिति वाच्यम्। तत्र प्रत्यक्षविरोधन गोणीस्वीकारात्। असित मानान्तरिवरोधे तदृष्टान्तेन सर्वत्र प्रत्यवस्थातुमयुक्तत्वादित्यसकुदुक्तम्। तसाद्यत्र प्रमाणान्तरिवरोधः, तत्रैव कल्पनोपदेशादिः, न सर्वत्रेति निश्रयः। तदेतदिमसन्धायाहः साक्षादित्यादि। एवं प्रतत्त्रविचारेण परम्परयार्थवादानां क्रियार्थत्वमुक्त्वा, उत्तरकाण्डविचारेण साक्षादेव तेषां क्रियार्थत्वमुक्ति। 'य एवं वेद स वीर्येरेव छान्दोभिरचिति', 'य एवं वेदोपैनं यज्ञो नमती'त्यादिजातीयैविद्वहाक्यैः। तथाच सत्ययैव प्रशंसया विधेयस्तुतेरुचितत्वात् सिद्धेऽन्येषां पाप्मवेधे आसन्यस्य कुतस्तदभाव इत्यत्र हेत्वनुपलम्मात् तेषां पाप्मवेधहेतोर्न निर्णयः कर्तु शक्य इति पूर्वपक्षे प्राप्ते, तमेव निर्णयहेतुमाहेत्यर्थः। सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति वाक्ष्याणेत्यादि। भेदादिति। मौतिकतया प्राकृतत्वेन भेदात्। सौतं हेतुं व्याकुर्वन्ति वाक्ष्याणेत्यादि। भेदादिति। मौतिकतया प्राकृतत्वेन भेदात्। स्थाचासाद्वेतोः पाप्मवेधः शक्यनिर्णय इत्यर्थः। नन्वयमासन्येपि तुल्य इति कथं तत्र तदभाव स्थात आहुः आसन्य इत्यादि। उक्त इति। उत्कृष्टप्रणवादित्येकत्वोद्गीथदृष्टयनन्तरं उक्तः। रिक्षः।

विशिष्टस्य तिरश्चीनवंशस्य । सर्वस्येति । उद्देश्यरूपविशिष्टस्य । ता वा एता इति । ताः प्रसिद्धाः एताः सूर्यातपरूपाः समीपतराः । अभ्यतपित्रसार्षम् । भूतार्थवादत्वाद्धाधापतेः । गौणीति । वेद-प्रतिपाद्यत्यगुणयोगात् सत्त्वगुणयोगात् । सूत्रेति । 'विधिना त्वेकवाक्य'सूत्रविरोधः । खार्थं प्रति-पाद्योपश्चीणशक्तित्वाद्वाक्यस्य । तन्त्रेति । वाक्ययोः । उक्तमिति । प्रन्थान्तरेष्क्तप्रायम् । य एविमिति । 'सवीयैं'रितिपदं 'उपनमती'ति च । उपशब्दं करोति उपवक्तीत्यर्थः । विद्वद्विति । 'ज्ञात्वा-द्वात्वे'ति स्मृत्युत्तरं 'य एवं वेदे'ति । विद्वद्वाक्यं न तैत्तिरीयश्चितिरिति भावः । माहात्म्यज्ञानस्य भक्ता-द्वायोगेन कर्मण्युपयोगाभावाच । अन्येषामिति । वाक्प्राणादीनाम् । तेषामिति । वागादीनाम् । आसन्येपीति । प्राणत्वेन पूर्वोक्तप्राणसाम्यात्तथा । तन्त्रेति । आसन्ये पाप्मवेधाभावः । उत्कृष्ट-मिति । छान्दोग्येऽथाधिदैवतमित्युपक्रमात्तदनन्तरमुत्कृष्टं त्रेगुण्यवेदोत्तरं तत्त्वमुत्कृष्टत्वम् । अधिदैव-तस्य सात्त्विकत्वात् । एवं चात्राप्यधिदैवतत्त्वम् । अस्यास्तृतीयखण्डस्थत्वेपि चतुर्थपत्रमखण्डयोरभावेपि पष्टे इत्यधिदैवतमिति समाप्तिश्चतेः । मैवम् । तृतीयखण्डत्वेन द्वितीयखण्डकृत्वेठक्षण्यादरात् । तथाच प्रणवे उद्देश्ये आदित्यैकत्वं उद्गीयदृष्टिश्च तयोरनन्तरम् । तथाच श्चितः 'अथ खळु य उद्गीयः स

१. अधिदैवितस्येति मूछे पाठः ।

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम्।

न्यायाद्वेदान्तेषूपास्यं ब्रह्मातिरिक्तं नोच्यत इत्यासन्योऽि ब्रह्माभिन्नः, अंत एव 'अपहतपाप्मा ह्येष' इति सामगैः पत्र्यते। अतस्तत्र न पाप्मवेध इति भावः। ब्रह्मणः स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वज्ञापनायार्थपदेनोक्तिः। एतेन विभूतिरूपेऽिप यत्रैवम्, तन्न मूत्र भूतब्रह्मणि निर्दोषत्वं किं वाच्यमिति ज्ञापितम्। अथवा, अर्थः प्रयोजनं विषर् इति यावत्। तद्भेदादित्यर्थः। अत्रेदमाक्ततम्। देवा हि स्वस्यासुरज्याय गानार्थं वागादीन् चुः 'त्वं न उद्गाये'ित गानानन्तरं 'यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाय'-दित्युच्यते। एवमेव प्राणादिष्वपि 'स्वस्वभोगं देवेभ्य आगाय'दिति। एवं सित

## भाष्यप्रकाशः ।

ब्रह्माभिन्न इति । उत्कृष्टतिद्वभूतिरूपत्वात् तदात्मकतयोक्तः । उत्कर्पश्च पाप्मवेधाभावादेव गम्यते । एवश्च 'मनो ब्रह्मेत्युपासीते'त्यादी यत्तेपाप्रुपास्त्वेन विभूतित्वेपि नैतत्साम्यम्, तद्भगवता स्नसामर्थ्यस्य तत्र तारतम्येनैव स्नापितत्वादिति । यत् पुनर्वागादीनाग्रुपास्त्वं छान्दोग्ये प्रतीयते, तत्तु अमप्राप्तानुवादरूपम्, न तु वास्तवम् । अत्यानभिप्रेतत्वात् । उद्वसानीयपश्चक-पाठवत् । तत्र निषेधेनेवात्र पाप्मवेधादेव तथा निश्चयात् । अतो न चोद्यावकाद्यः । ननु यदि वागादीनां ब्रह्मभिन्नत्वमेवमभिप्रेतम् , तदा सत्रे ब्रह्मभेदादित्येवोच्येतेत्यत आहुः ब्रह्मण हत्यादि । ननु भवत्वेवमासन्योत्कर्षः, तथापि पूर्वप्रतिज्ञातस्याधिकरणप्रयोजनस्य कथमवगतिरित्यत् आहुः एतेनेत्यादि । तथाच केग्रुतिकन्यायादवगतिरित्यर्थः । नन्वर्थपदस्य वस्त्वर्थकत्वे उक्तमेव सिच्यति,तदनङ्गीकारे कथमेतदवगन्तच्यमित्यत् आहुः अथवेत्यादि । रायभिधेयनिष्टत्तीनामत्र प्रसङ्गाभावात् प्रयोजनमन्नार्थो ग्राह्यः । स चात्र वागादीनां विषयरूपः। तस्यव देवार्थत्वेनोक्तत्वात् । अतस्तद्भेदादित्यर्थः । तदेतदुपपादयन्ति अत्रेदमित्यादि । उच्यत इति । बृहदारण्यके रिमः।

प्रणवो यः प्रणवः स उद्गीथ इत्यसौ वा आदित्य उद्गीथ एष प्रणव अमिति ह्येष स्वरन्नेती'ति । अग्रे <sup>'</sup>अथाध्यात्मं य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासीतोमित्येष स्वरन्नेती'ति । प्रणवशन्दवाच्यो**पि** कस्मात्, हि यस्मात् एप सविता अभिति स्वरन्नचारयन् एति गच्छति। यद्वा। प्राणिनां प्रवृत्त्यर्थमोिमिति स्वरत्ननुज्ञां कुर्वन्निव एति । स्पष्टमन्यत् । अत्र यद्यपि प्रणवोद्गीययोरेकत्वोक्तिरिति व्याख्यातम् , तथापि भाविनीमाख्यां आदित्य उद्गीथरूपामादायोद्गीयस्थले आदित्यपदोक्तिः । एवमुद्गीयदृष्टिरित्यत्रादित्यद-ष्टिरिति व्याख्यानं द्रष्टव्यम् । 'असौ वा आदित्य उद्गीय' इति श्रुतेः । भाष्ये । ब्रह्मातिरिक्त-मिति । महा अतिरिक्तमिति छेदः । प्रकृते । उत्कृष्टेति । अन्येषामप्रसक्षत्वात् 'त्वमेव प्रसक्षं **नदाासी**'ति श्रुतेः प्रत्यक्षत्वादुत्कृष्टेति विशेषणम्। यद्यपि तथाप्यच्यात्मत्वात्पाप्मवेधाभाव उत्कर्षः। पाप्मा-वेघ उत्कर्प इत्याहुः उत्कर्षे इति । पूर्वेति । आभासे प्रतिज्ञातस्य । अधीति । निर्दोषत्वज्ञानस्य । षस्त्वर्धेति । 'अर्थोऽभिधेयरैवस्तुप्रयोजनिवृत्तिष्वि'ति कोशात्तथा । उक्तमिति । ब्रह्मैवार्थत्वेन सिध्यति । त्रद्यातिरिक्तस्यावस्तुत्वात् । तदनङ्गीकार इति । सौत्रार्थशब्दस्य वस्त्वर्थकत्वानङ्गीकारे रायाद्यर्थानामङ्गीकारे केन प्रकारेण एतद्रह्मणो निर्दोपत्वमधिकरणप्रयोजनमवगन्तव्यम् । प्रयोजन-रूपार्थामानादित्यर्थः । अरुचिनोंक्ता । अस्याप्यर्थस्य विवक्षितत्वात् । रायभीति । रश्च अभिधेयं च निवृत्तिश्च रायाभिषयनिवृत्तयः तासाम् । अन्त्रेति । पूर्वव्याख्याने वम्तुरूपे । अन्त्रेति । द्विती-यार्थशन्दच्याख्याने । तस्येति । प्रयोजनरूपविषयसैव 'यो वाचि भोगम्तं देवस्य आगाय'दित्यादि-श्रुतिषु देवार्थत्वेनेत्यादिः । मञ्जेदात् विषयरूपप्रयोजनभेदात् । प्रयोजन फठं तदत्र विषयभोगः । देवार्थमेवैतद्गानम्, न तु भगवदर्थम्। यद्यप्यासन्येऽप्येवमुच्यते, 'तेभ्य एष प्राण उद्गाय'दिति, तथापि यथा वागादिषु खनिष्ठभोगं 'देवेभ्य आगाय'-दित्युक्तम्, तथा नासन्ये। तेनोक्तमानैब्रिह्मात्मकत्वेनासुरजयहेतुर्भगवत्सम्बन्ध एवेति ज्ञात्वा तथैवागायदासन्य इति ज्ञायते। अत एवान्यत्र वेध उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायामप्यासुराणां नाज्ञ उक्तः। अग्रे च, 'भवत्यात्मना परास्य द्विषन् भ्रातृच्यो भवति य एवं वेदे'ति पञ्चते। तेन परब्रह्म निर्दोषमिति किम्र वाच्यम्। यत्र तद्विभूतिरूपासन्यस्योक्तरूपतां यो वेत्ति, सोऽपि गुणयुक्तो दोषरहितश्च भवतीति कैम्रतिकन्यायः सूचितो भवति। एतेन लोके दोषत्वेन ये धर्माः मतीयन्ते, त एव धर्मा भगवति निरूप्यमाणा न दोषत्वेन ज्ञेयाः, किन्तु

#### भाष्यप्रकाशः।

उच्यते । उक्तमानैरिति । उपास्यत्वपाप्मवेधराहित्यासुरजयहेतुभ्तार्थज्ञानैः । आसन्यसैवंप्रकारकज्ञानसत्तायां गमकमाहुः अत एवेत्यादि । एवं च्याख्यानेपि पूर्वोक्तार्थसिद्धिमाहुः
तेनेत्यादि । एतेनार्थान्तरस्थापि सिद्धिमाहुः एतेनेत्यादि । य इति । मोहत्रणपलायनादयः ।
न दोषत्वेन ज्ञेया इति । यथा सृष्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वस्थ भगवछक्षणत्वान्मूलरूपे प्रलयकर्तृत्वमतृत्वादिकं च न दोपः, तथावतीर्णेपि भगवति मोहादयोप्यसुरमोहनार्थत्वात्तथा । 'अज्ञत्वं
पारवक्षयं च विधिभेदादिकं तथा । तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा । असुराणां विमोहार्थ
दोषा विष्णोर्न हि क्वि'दिति ब्रह्माण्डवाक्यात् । तथाच तेम्यः सकाशादोपत्वसुद्धाप्य भगवतो
निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति सिद्धम् । तेन सुख्यविभूत्यतिरिक्तविभूतीनामपहतपाप्मत्वाभान्
वात्तेषुत्कृष्टानुपसंहारोपि सिद्धो बोध्यः ।

अन्ये तु, इदमप्येकसूत्रमधिकरणं स्त्रीकृत्य, 'शुक्रं प्रविध्य' 'हृदयं प्रविध्ये'त्यादीन्याथर्व-णिकानाम्रुपनिषदारम्भस्थानि वाक्यानि विषयत्वेनोदाहरन्ति ।

# रिहमः।

उपास्यत्वेत्यादि । अत्रैवोक्तैः 'य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासीते'त्युपास्यत्वमानं प्रमाणं शब्दरूपं 'अपहतपाप्मा ह्येष' इति पाप्मवेघराहित्यमानं शब्दरूपम् । आसुरजयहेतुम्त्रोऽर्थ उद्गीथस्तस्य ज्ञानं येनोक्तराब्देन तैर्मानैरित्यर्थः । भाष्ये । भगवत्सम्बन्ध एवेति । विरुक्षणोपास्यत्वापहतपाप्मत्वं विशिष्टभगवतो व्याप्यव्यापकभावसम्बन्धः विभृतिविभृतिमद्भावः सम्बन्धो वा आसन्यस्प्रेति ज्ञेयम् । व्यापकेनाप्यासुरजयसम्भवादेवकार आसन्यत्वस्यासुरजयहेतुत्वयोगव्यवच्छेदकः । प्रकृते । एवंप्रकारकेति । आसुरनाशो ज्ञानसाध्य इत्याश्येनोक्तम् । अत एवेत्याद्गीति । एतादश्जानवत्त्वादेव । भवति । भवति प्रजापतिरूपेण अस्योपासकस्य । द्विपन् पाप्मा । भ्रातृव्यः भ्रातुः 'व्यन्सपत्न' इति स्त्रात्सपत्नः । भवति पराभवति । 'व्यवहिताश्चे'ति स्त्रम् । पूर्वोक्तिति । अत्रैव पूर्वोक्तार्थः कैसुति-कस्तस्य सिद्धिस्ताम् । 'शुक्तं प्रविध्ये'ति श्रुत्यर्थस्तु, अभिचारकर्मदेवतामभिचारकर्त्रां प्रार्थयन्ते । हे देव, ते मद्रिपोः सर्वमङ्गं प्रविध्य विदारय । हृदयं च विदारय । धमनीः श्चिराः प्रवृज्य मिन्धि । तस्य शिरश्चामितो भिन्ध । एवं मद्रिपुश्चेधा विभक्तो विश्वष्टो भवतीत्यर्थः । आदिना देव सवितः प्रसुव यञ्च'मिति ताण्डिनां 'श्वेताश्चो हृरितनीलोसी'त्यादिः शाट्यायनानां श्चुती गृद्धेते । सविता देवपत्नी सूर्यापरपर्यायत्वात् । निरुक्ते सूर्यो देवपत्नीनामसु पठित इति प्राणिगर्भविनोचने मरणकोस्तीत्यभिचारकर्म । हृरित इन्द्रनीलस्तद्वत्री-

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम् ।

ग्रुणत्वेनैव, वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ॥ २५॥

एवं भगवत्सम्बन्धाभावे दोषसम्बन्धमुक्तवा तथा सति गुणहानिं च वदंस्तत्र विशेषमाह।

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत् तदुक्तम् ॥ २६ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तत्र केवलो वेधशब्दो नास्ति।

माध्वास्तु, 'अग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धी'ति वाक्यम् ।

तत्र तु वेधशब्द एव नास्तीति विषयवाक्यत्वं चिन्त्यम् । अथ वेधरूपार्थवलाद्विषय-वाक्यत्वम् , तदापि सन्निधिना विद्याङ्गत्वपूर्वपक्षोत्थापनम् । लिङ्गस्य बलिष्ठत्वानाङ्गत्विमिति सिद्धान्तः । स च पूर्वतत्रादेव सिध्यनस्य सत्रस्यानुवादकत्वमापादयतीत्यतोपि चिन्त्यम् ॥ २५ ॥

हानी तृपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्तवुक्तम् ॥ २६॥ एवग्रुपासस्य निर्दोपत्वं व्युत्पाद्य पूर्वस्रत्रस्य पुरःस्फूर्तिकमादाय जीवस्य ब्रह्मभावेषि ब्रह्मासाघारण-गुणा नोपसंहार्या इति प्रसङ्कतो वक्तीत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति एवमित्यादि । भगवत्सम्बन्धा-भावे सति गुणहानिमपि वदन् भगवत्सम्बन्धे गुणप्राप्तिरूपं विशेषमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याकर्ते प्रिमः।

लोऽसीतीन्द्रः सम्बोध्यते । केवल इति । किंतु प्रशब्दघटित इति । सति वेधादेः केवलस्य विषयवाक्ये सम्भवे प्रशन्दघटितमयुक्तमिति हृदयम् । स्त्रार्थस्तु प्रविध्यादयो मन्ना विद्यास्पसंहियेरन्, किंवा नोपसंहियेरन्निति संशयः । उपसंहार एवेषां विद्याप्रधानानामुपनिषद्गन्थानां समीपे पाठादिति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तः नैषामुपसहारो विद्यास्त्रिति । कस्मात्, वेधाद्यर्थभेदात् । 'हृद्यं प्रविध्ये'त्यादिमन्नाणां येऽर्था हृदयवेधादयो भिन्नाः अनभिसंबद्धाः ते उपनिषदुक्ताभिर्विद्याभिः, न तेषां ताभिः संगन्तुं साम-र्थ्यमस्ति । अयमर्थः । पूर्वपक्षोक्तस्थानरूपप्रमाणस्य ठिङ्गरूपप्रमाणापेक्षया दुर्वठत्वान्न पूर्वपक्ष इति । देशसामान्यं स्थानम् । तच द्वेधा पाठदेशसामान्यमनुष्ठानदेशसामान्यं च । तत्र पाठदेशसामान्यमपि द्वेधा । यथासंख्यरूपं सन्निधिरूपं च । तत्र प्रथमस्यानुक्तत्वाद्वितीयः सन्निधिपाठरूपदेशसामान्यसह-कृतो 'यथामये कृतिकाम्यः पुरोडाशमप्टाकपालं निर्वपे'दिति, 'सोत्र जुहोत्यमये स्वाहा' 'कृतिकाम्यः साहे'त्यादि च। अत्र 'सोत्र जुहोती'त्यादिवाक्यविहितोपहोमानां सन्निधिपाठरूपदेशसामान्येन 'अमये कृतिकाभ्यः पुरोडाश'मित्यादिवाक्यविहितनक्षत्रेष्टचङ्गत्वं बोघ्यत इति । लिङ्गरूपप्रमाणं त्वर्थगतं शन्दगतं वा सामर्थ्यम्, तत्रार्थगतसामर्थ्य रूपिलङ्गसहकृतो यथा 'स्रुवेणावद्यती'त्यादि । अत्र स्रुवादीनां सामर्थ्यमालोच्य 'द्रवं मांसं कठिन'मित्यभिधात्रीं श्रुतिं कल्पयित्वा स्रुवस्य द्रवावदानेङ्गत्वं बोधयतीत्येवं प्रकृतेपि विद्यासमीपे पाठे पूर्वोक्ते समीपपाठसामर्थ्यमालोच्य वेधादीनां विद्याभिर्भेद इत्यभिधात्रीं श्रुतिं कल्पयित्वा वेधादिविद्यासु नोपसंहारेङ्गत्वं बोधयतीति ज्ञेयम्। अग्न इति । हे अमे, त्वं यातुधानस्य सत्त्वविशेषस्य श्रीभागवतप्रसिद्धस्य त्वचं भिन्धीति । लिङ्गस्येति । स्थानहृपसन्नि-ध्यपेक्षया भिन्धीति विधिशब्दसामर्थ्यस्य । असन्दिग्धं न विषयवाक्यमित्याहुः स चेति । सिद्धान्तश्च । आपादयनीति । यदि सूत्रमनुवादकं न भवेत्पूर्वतत्रोक्तं नानुवदेदित्येवमापादयति । वेधादि विद्याः न वेति सन्देहे, विद्याङ्गमिति पूर्वपक्षेऽर्थस्य लिङ्गस्य स्थानाद्भेदेन भेदादिति सूत्रार्थः ॥ २५ ॥

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत् तव

'तदा विद्वान् पुण्यपापे विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमुपैती'त्याथर्वणिकैः प्रस्यते । परमपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याविद्यारहितः परममुपैति । तद्यनन्तरं साम्यमुपैतीति योजना ।

तन्नेदं विचार्यते । साम्यं हि समानजातीयधर्मवन्त्वम् । तच कतिपयधर्मेर-शेषतिन्निष्ठधर्मेवी भवति । तन्नान्त्यः पक्षो ब्रह्मणा समं न सम्भवति । 'न तत्सम-श्राभ्यधिकश्च दृश्यत' इति श्रुतिविरोधात् । अत आद्य एव पक्षोऽनुसर्तव्यः । तत्र कैर्धमैंः साम्यमिहोच्यत इत्याकाङ्कायामाह हानाविति । ब्रह्मणः सकाशाद्विभागो जीवस्य हानिशब्देन उच्यते । तथाच तस्यां सत्यां ये धर्मा जीवनिष्ठा आनन्दांशै-श्वयीदयो भगवदिच्छया तिरोहिताः, ते ब्रह्मसम्बन्धे सति पुनराविर्भूता इति तैरेष

#### भाष्यप्रकाशः।

भगवत्सम्बन्धे विशेषवोधिकां श्रुतिमाहुः तदेत्यादि । एतत्पूर्वार्धे तु 'यदा पत्र्यः पर्यते रूमपर्णं कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि'मिति । पट्यते इति । मुण्डके पट्यते । नतु कात्र भगवत्सम्बन्ध उच्यत इति शङ्कायां प्रविध्य स्फुटार्थत्वादुत्तरार्धं व्याक्कवित्त परमपदेनेत्यादि । विद्वान् भगवज्ज्ञानवान् , पुण्यपापे अविद्याकार्ये, ज्ञानेन विध्य निवार्यं, निरञ्जनः अविद्यारिहितः सन् , परमं ब्रह्म उपैति, तदनन्तरं साम्यमुपैतीत्येवमर्थः संक्षेपेण तथाचेत्यादिनोक्तः । एतेन यदन्येक्कं 'परममत्युत्कृष्टं साम्यं समत्वं अद्वेतलक्षणं उपैति अवगच्छती'ति । तिक्रस्तम् । एतेन यदन्येक्कं 'परममत्युत्कृष्टं साम्यं समत्वं अद्वेतलक्षणं उपैति अवगच्छती'ति । तिक्रस्तम् । समशब्दस्य सर्वपर्यायत्वे साम्यं सर्वत्वम् , तुल्यपर्यायत्वे तौल्यम् , न पुनरद्वेतं निर्विशेषत्वलक्षणम् , लक्षणाप्रसङ्गात् । उभयनिक्षपितधर्मरूप्ताम्याङ्गीकारेपि यथा नाद्वेतहानिः, तथातीतपाद् एवोपपादनात् । अन्यथा श्रुतिविरोधप्रसङ्गाच । अत उपैतिपदाद्वत्तिचे युक्तेति । नतु भवत्वेवम् , तथापि किमत्र विचार्यमित्यत आहुः तत्रेदमित्यादि । इदमिति । साम्यम् । विचारग्रुपपादयन्ति साम्यं हीत्यादि । आहेति । यैधेमैंः साम्यं तानत्राहेत्यर्थः । सत्रं व्याकुर्वन्ति क्रमणा इत्यादि । स्रत्रे तुश्चवत्ते समाभ्यधिकनिषेधादत्र साम्यपदं लक्षणया अद्वेतपरमिति पक्षो निरस्ते । व्रक्षणः सकाशाद्विभागो जीवस्त, 'ओहाक् त्याग' इति धातुनिष्यनेन हानिश्चदेनौ-च्यते । विभागस्य पूर्वस्थितित्यागरूपत्वात् । तथाच तस्यां सत्याम् , उपायनश्चवद्योद्वात्, ते परमोपायने ब्रह्मप्तिस्तद्वाचकः शब्द उपैतिशब्दस्तच्छेषत्वात् साम्यस्य ये धर्मास्तिरोहिताः, ते परमोपायने ब्रह्मसम्बन्धे सति पुनराविर्भूता इति तैरेच तथा तैरेच साम्यमित्यर्थः । नन्येवं

# रश्मिः।

तथा सतीतिभाष्यं विवृण्वन्ति सा भगविद्यादि । विद्योषेति । साम्योपायनरूपविशेषवीविकास् । पद्य इति । पत्र्यतीति पद्यः । भगवज्ज्ञानेति । स्मार्तः प्रयोगः । उपैतीति । उप वा एतीति पद्य्छेदः । तथाचेत्यादिना भाष्येणोक्तः । लक्ष्मणेति । ब्रह्मवत् सर्वत्वे अभेदसम्बन्धो लक्षणा । तौत्येपि अभेदः । ब्रह्मतुल्यः ब्रह्माभिन्न इत्यर्थात् । सिद्धान्ते साम्येऽद्दैतसुपपादयन्ति सा उभयेति । वक्ष्यमाणे इत्यर्थः । अतीतेति । तदनन्यत्वाधिकरणे । 'परमत' इत्यधिकरणे 'श्यानविशेष' सूत्रे 'अम्बुव'दिकरणे वा । श्वतीति । अदैतश्चितिविगेषप्रसङ्गात् । लक्ष्मणयेति । अमेदसम्बन्धरू-

तथेखर्थः । भगवदानन्दादीनां पूर्णत्वाज्ञीवानन्दादीनामल्पत्वान्नान्नेव समैधेमैंः कृत्वा ब्रह्मसाम्यं जीव उपचर्यते । 'साम्यमुपैती'ति । वस्तुतस्तु नैतेरिष धमैंः साम्यमिति भावः । अत एव, 'न तत्सम' इति श्रुतिरिवरुद्धा । अत एव सूत्रकृता 'साम्यमुपैती'ति साम्योपायनदाब्दमात्रम्, न तु साम्यपदार्थः खारसिकोऽत्रा-स्तीति भावप्रकटनाय दाब्ददाब्द उक्तः । ननु तैरेव धमैंः साम्यम्, नेतरैरिखन्न को हेतुरिखाकाङ्कायामाह उपायनदाब्ददोषत्वादिति । 'परममुपैती'ति य उपायन-दाब्दः, तच्छेषत्वात् साम्योपायनस्येखर्थः । ब्रह्मसम्बन्धहेतुकत्वादानन्दांशाचा-विभावस्य, तदैव साम्योपायनकथनात्तरेव धमैंः साम्यमिमेनेतिनित भावः । नन्वानन्दादीनां ब्रह्मधर्मत्वात् तैस्तत्साम्यकथनं तद्भेदमेव गमयतीखादाङ्क्य, तद्भवत्त्वमात्रस्य न तद्भेदसाधकत्विमखन्न दष्टान्तमाह कुद्दोखादि । कुद्धा अवेदम्बद्धः सिमधस्ता अग्निष्टोमादियागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते । तदा तत्सम्बन्धि यच्छन्दःस्तुत्युपगानं तद्वदिखर्थः। तत्र 'अभि त्वा द्युर नोनुमो दुग्धा इव धेनव'

भाष्यप्रकाशः।

साम्येपि 'न तत्सम' इति श्रुतौ संकोचस्तु सादेवेत्यत आहुः भगविद्त्यादि । जीवान-न्दादीनामल्पत्वादिति । 'सर्वे जीवाः सर्वमयास्तथाप्यल्पा' इति नृसिंहोत्तरतापनीये जीवानामल्पताया उक्तत्वेन तदानन्दादीनामिप तथात्वात् । नन्वेवमेव सत्राश्य इति कथं ज्ञातव्यमित्यत आहुः अत एव स्त्रत्रकृतेत्यादि । हेतुमवतारयन्ति निव-त्यादि । तदैवेति । ब्रह्मसम्बन्ध एव । तथाचोपायनशब्दशेपत्वात् उक्तेरेव धर्मैः साम्यमिति सत्रयोजनेत्यर्थः । दृष्टान्तमवतारयन्ति नन्वानन्देत्यादि । व्याक्चर्वन्ति कुद्या इत्यादि । उपगीयते इनेनेत्युपगानम् । करणे ल्युट् । तथाच कुशाभिः कृत्वा छन्दःस्तुत्युपगानसाधनभूत-भकारविदिति स्त्रार्थ इत्यर्थः । एतद्युत्पादयन्ति तन्त्रेत्यादि ।

रिश्मः।

पया । तच्छेषत्वादिति । हानावुपायनशब्दशेपत्वात् । भगवदित्वादिति । उपचर्यते कितपयभैंगींणं क्रियते । सूच्चयोजनेति । हानो जीवस्य भगवत्सकाशाद्विभागे ये जीवनिष्ठा धर्मास्तिरोहिता भगवदिच्छया आनन्देश्वर्यादयस्ते भगवत्सम्बन्धे सित पुनराविभूता भवन्तीति परमं तुकारात्
'न तत्समश्चाम्यधिकश्च दृश्यत' इति श्रुतिनिपिद्धसाम्यपदं ठाक्षणिकमद्वैतवाचकमिति पक्षनिरासकात्
साम्यमुपैतीति योजना यद्यपि, तथापि दुरुहत्वममन्यमाना उपायनशब्दस्रोपैतीत्सस्य साम्ये कर्मत्वाच्छेपत्वं विशेषणत्वं तस्मात् उत्तैरवेश्वर्यादिधमैंः साम्यमिति साम्यस्तेतादृशस्य योजनेत्यर्थः ।
नन्यानन्देत्यादीति । नेति । चन्द्रवन्मुखमित्यादौ तथा । अनेनेति । भकारेण । छन्द इत्यादि ।
छन्दोभिर्वेदैः स्तुतियुक्तमुपगानं तत्साधनभूतो भकारः तद्वत् । अत्रोपगानं भावत्युडन्तम् । ऋत्विजो
गायन्तीत्यार्तिज्यं गानस्य । अत्र भाष्ये । तत्समम्बन्धीति । स्तुतिरूपप्रतिपादस्य प्रतिपादकत्वसम्बन्धि, छन्दसः स्तुतियुक्तमुपगानमित्यर्थः । प्रकृतो । तन्न्रेत्यादीति । अभि त्वेति श्रुत्यर्थस्तु,
हिरण्याक्षस्य वराह् प्रति वचः, ब्राह्मणे वाराहोक्तेः । कृष्णं प्रति भीष्मवचो वा । वेदान्ते कृष्णोक्तेः ।
यद्वा, हे श्रुर यातुधानादे, यज्ञाभिभावक, त्वामभि त्वा नोतुमः न रथन्तरेण साम्ना स्तुमः । तत्र
दृष्टान्तः । अदुग्धाः न विद्यते दुग्ध यासु ताः धेनवो यथा न स्तुत्यास्तद्वत्, तवापि मसत्वं परं

१, अमेदो लक्षणा।

इत्यृचि ये वर्णाः, तेषामच एवोपसंहत्य भकारेणैव गानं क्रियते। न हि तदार्चि क्रवर्णधर्माणामचामुपसंहारोऽस्तीति तहगात्मकत्वं भकारस्य सम्भवति, एवं प्रकृतेऽपि ब्रह्मधर्मप्राकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य सम्भवति। ननु तत्त्वमस्यादि-वाक्यैरत्राभेदबोधनादस्तु तथेति चेत्, तन्नाह तदुक्तमिति। जीवब्रह्माभेदबोधनतात्पर्यमुक्तमित्यर्थः। 'तद्वणसारत्वात्तु तद्यपदेशः प्राज्ञव'दिति सुत्रेणेति शेषः।

अपिच । श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य साम्योपायनहेतुत्वोत्तया तद्नुपायनस्य साम्यानुपायने हेतुत्विमिति ज्ञाप्यते । तथाच, 'पराभिध्यानात् तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धविपर्यया'विति सुत्रे जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्देश्वर्यादिब्रह्मधर्मवस्वात्

भाष्यप्रकाशः ।

तदात्मकत्विमिति । तद्भेदः । अत्र किश्चिद्राश्च्य तत्समिधि सारयतीत्याहः ननु तत्त्विमत्यादि । अत्राभेदबोधनादिति । जीवे ब्रह्मभेदबोधनात् । तदुक्तपदं व्याकुर्वन्ति जीवेत्यादि । नच तद्वणसारत्वस्त्रे संसारावस्थायामेव व्यपदेशपक्ष उच्यते, न तु मुक्त्यवस्थायाम्, 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत', 'सिलल एको द्रष्टाऽद्वितीयो भवती'त्यादिश्चतिषु ब्रह्माभेदस्येव श्रावणादिति वाच्यम् । अभेदेपि मुक्त्यवस्थायां जीवन्यूनताया 'यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति, एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गोतमे'ति काठकश्चत्या भेदसिहष्णोरभेदस्येव निश्चायनात् । नच 'सिलल एक' इत्यादिविरोधः । तत्र तादृशाभेदप्रतीत्यापि तदुपपत्तेः । लोकेपि मिलिताकुल्यादौ विभागाभाव एव एकश्चत्वप्रयोगाच । नचावान्तरम्रक्तावेवंभाव इति वाच्यम् । मानाभावात् । परमतेपि 'अविभागेन दृष्टत्वा'दिति स्त्रेऽविभागस्येव व्याख्यातत्वात् । ब्रह्मस्त्रेपु म्रानाभावात् । क्रुत्यप्रत्येव्यपदादर्शनाच । नचेवमपि शङ्कापिशाची न निवर्तत इति चेत् । 'भिद्यते दृद्यग्रन्यि'रिति श्रुत्युक्तदर्शने एव निवर्त्सते इति किमतोऽधिकं वाच्यमिति दिक् । नच गतिसामान्यस्त्रभाष्य-विरोधः । तत्रापि सामान्यपदस्य तुल्यपदेनेव व्याख्यानात् । स्त्रकारस्याप्येतदेव मतम् । अन्यथा तु 'गत्येक्या'दित्येव वदेत् । नच तद्विषयवाक्यविरोधः। तत्रापि विज्ञाता विज्ञात्ररूपेण न तिष्ठति, किन्तु ब्रह्मरूपेणिति भेदविरुद्धसंपदा अभेदेन स्थानस्याभित्रेतत्वादिति न कोपि चोद्यावकाशः । तद्वक्तपद्धिन्दित्तमर्थान्तरमाहुः अपिचेत्यादि । एतेन गुणहानिव्याख्यता बोध्या । नन्वेतद्वा-

दुष्टमिति भावः । पूर्वपक्षयोरदुग्धा दुग्धिवरोधिन्यः । विरोधो नञर्यः । अच एवेति । दितीयाबहुवचनान्तमच इति पदम् । एवकारः स्पर्शाक्षरव्यवच्छेदकः । उपसंद्वत्येति । 'लामिद्धि इवामद'
इत्यस्यामुपसंद्वत्य, सान्निध्यात् । सान्निध्यं पूर्वतचे द्वितीयाध्यायस्य तृतीयपादे प्रथमाधिकरणे ।
'अभित्वा शूरे' त्येतस्यां योनावुत्पन्नं रथन्तरं साम । 'त्वामिद्धि हवामद्द' इत्येतस्यामुत्पन्नं बृहत्साम ।
जगतीछन्दस्कायामप्युत्पन्नं जगत् सामेत्युक्तेः । त्वां इत् हि इति छेदः । ञिमिदा सेद्देने त्वा
त्वामिद्धि इति वा । भकारेणैवेति । 'अभि त्वे'ति श्रुते रथन्तरसामयोनित्वेनास्या उद्धृतमकारस्य
रथन्तरसामत्वं प्रतिभाति । अस्याः श्रुतेर्ङाघवम् । भकारशब्दः कोशादेकादशबलयुक्तशुक्तस्य वाचकः ।
नक्षत्रवाचको वा । तेनेत्यर्थः । लाघवादेवकारः शरीरगुनीं श्रुतिं व्यवच्छिनति । आर्थिकेति ।
ऋक्सम्बन्धिनां ऋचि भवानाम् । 'तत्र भव' इति उक् । चतुर्दशमाद्देशरस्त्रोक्तत्वात्पणिनीयानुक्तत्वादचां वर्णधर्मत्वम् । तद्दगात्मकत्विमिति । अष्टादशाचः पञ्चाशद्दर्णस्तदज्बलात्मर्ग्
तदात्मकत्वम् । गतीति । इदं सूत्रं प्रथमस्य प्रथमपादे । गुणहानिरिति । भाष्यीयामासोक्ता ।

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम्।

ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे सित तदिच्छया तद्धर्मतिरोधानस्य संसारित्वे हेतुः यत्, तदिष 'तदुक्त'मित्यनेन सार्यत इति न विस्मर्तव्यम् । यथान्यशाखोक्त अप्येकस्यां विद्यायामुषसंहियन्ते, एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतया श्रुत्या बोध

#### भाष्यप्रकाशः।

ख्यानमसङ्गतम्, उपसंहारप्रकरणे धर्मसाम्यविचारप्रसङ्गस्थाभावादित्यत आहुः यथेत्यादि । छान्दोग्यस्थपश्चाग्निविद्यायां काण्वाद्यक्तः पष्टोऽग्निः प्राणविद्यायां पश्चमं रेतश्चोपसंहियते, विद्येक्य बलात्, तथात्र श्रुत्या परममाम्यनिरूपणादंक्यभ्रमेणासाधारणा ब्रह्मनिष्ठा धर्मा अपि जीवे उपसंहाया इति शङ्कानिरासायतदुक्तमित्यर्थः । तम्मान्निद्रिपत्वे तिरोहितगुणप्राप्त्या साम्ये च सिद्धे ब्रह्मभृतस्य मुख्यं भजनं सिध्यतीति तद्थे यतनीयम्, न तु विभूतिपरेण भवितव्यमिति बोधितम् । अत्रापहतपाप्मत्वस्य यज्ञे प्राकट्याद्यज्ञसम्बन्धं रुक्मवर्णत्वात् सोभाग्यस्य कर्तृत्वयोन

पञ्चममिति । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्र एवोक्तम् । 'उपसंहियन्त' इत्यनुक्त्वा 'बोध्यन्त' इत्युक्तं तदर्थ-माहुः इति दाङ्केति । उपमंहारशङ्कानिरासायतत् 'वोध्यन्त' इति पदमुक्तमित्यर्थ इत्यर्थः । उपासनां प्राकरिणकीमाहुः तस्मादिति । ब्रह्मनिष्ठधर्माणां जीवे वोधनात् । दोषः पाप्मवेधः तस्मान्निर्गतत्वे प्रथमसूत्रोक्ते द्वितीयसूत्रोक्ते तिरोहितगुणानामानन्दादीनां प्राप्त्या साम्ये। 'ब्रह्ममूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षिति । समः सर्वेषु मृतेषु मङ्क्षिक लगते परा'मिति गीताया आहुः व्रह्मभूतस्येति । जीवस्य । मुख्यं परं फलाविसंवादि एकादशकोनिवशाध्यायोक्तम् । नदर्थे इति । मर्यादामार्गार्थे तद्वक्ते । एतेन तत्पदार्थाशया भजनेऽय पृष्टिमागों भवति । 'तत्त्वायामि ब्रह्मणे'ति सन्ध्याश्चतेः । तत् महावाक्योक्तं त्वा स्वायामि पद्भवां सेव । पादसेवोक्ता । व्रवाणा हिरण्यगर्भेण वन्द्यमानः वन्द्यमानम् । अमः सुः । 'ब्रह्मा मानमी मेवां प्रत्यह करोतीं ति सुवाधिन्याम । वन्दनभक्तिः सवापूर्वे एकादशस्कन्यसुवोधिन्यामुक्तम् । तत् पूर्वोक्त यजमानो देशिक आशाम्ते आशां कुरुने । हविभिः बहुविधमक्तिमार्गीयेः समर्पणदानैः । म यजमाना न कृतात्मनिवदी, कितु श्रुतात्मनिवदीत्याह अहे इमान इति । हेड अनादरे । हेडते कृतात्मिनियदनत्यदशायां गुमणा न हडमानोऽहेडमानः, हे वरुण, इह लोके बोधी ज्ञानी उरु यथा भवति तथा गममानः कीर्तनमिक्तमान । आयुः अन्नं प्रमोषीः प्रकर्षेण मोषीः । सुप स्तये । जलदोषेण म्त्रयं मा कार्याः । अडमायरछान्दमः । उक् श यथा भवति तथा स यजमानोऽतो नोऽस्माकं आसुः त्वं प्रमार्थाः । आनन्दमयादीनां प्रियिभगम्त्वसृत्रानुसारण प्रियाद्यपासनमुक्त्वा तत्प्रसङ्गेन स्मृताय विरुद्धधर्माधारत्वाय निकेतत्वानिकतत्व श्रीवैराग्यरूपे आहुः पुरुपविधवाह्यणोक्तपतिपत्नीभजनाय । तन्त्रमद्भेन म्मृताय च । अत्रापहनेति । श्रुता अपहतपाप्मा यज्ञ उक्तः, सोऽत्र शास्त्रभेदेन पुरुष विधः । आनन्द्भयाधिकरणे पुरुपविधवाद्यणांकरानन्द्मयाद्युपासनप्रसङ्गेन पुरुपविध आनन्द्मर इति म्मृतः । पुरुर्यावययज्ञां दंपनीत्वनः 'पनिः पर्वा चाभवना'मिति पुरुपविधनाह्मणश्रुतः । तते यज्ञ आसन्य उपहतपाप्मत्व सक्मवर्णत्व पत्नीकृतमधोक्षजे । तम्याः क्रियात्वेन रुक्मवर्णत्विमिति गोप्यन्या द नामेका मिति श्रुन्युक्ताया अजायामयकाया गुणहानिः तम्यां मत्यां वद्योपायनशेपत्यात्सा स्यस्य । ब्रह्मप्राप्तिमुख्यनित्यकीडाप्रवेशोपयिकः प्रपत्रः तस्य शपत्वं पर्तानिष्ठमास्यस्यति परम्परय वसोपायनशेपत्वं साम्यस्यत्याशयवन्त आहुः सौ भाग्यस्येति । अलैकिककर्तृत्वयोनित्तास्यां सौभाग्यस साम्यरूपम्य । ब्रह्मवर्दाभन्न (निभिन्न )निर्मिनोपादानत्व तेन भार्म्यामत्युक्तम् । तस्याः कार्यकारणः प्रपत्रसम्बन्धः इति त्रिया सौभाग्यतज्ञन्यकर्तृत्वयोनिन्विस्त्रिया आधिदैविकादिभेदेन या श्रीर्छक्ष्मीः शामा

#### भाष्यप्रकाशः।

# नित्वाभ्यां प्रपश्चस्य च सम्बन्ध इति त्रिधा श्रीनिकेतनत्वग्रुक्तम् ।

अन्ये तु इदमप्येकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, 'अश्व इव रोमाणि विध्य पापं चन्द्र इव राष्ट्रसखात् प्रसुच्य, धृत्वा शरीरमकृतं कृतात्मा ब्रह्मलोकमिसम्भवानी'ति ताण्डिश्चितिं 'तदा विद्या'नित्याथर्वणश्चितिं 'तस्य पुत्रा दायसप्रयन्ति सुहृदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्या'मिति शाट्यायनिश्चितिं 'तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुते तस्य प्रिया ज्ञातयः सुकृतसुपयन्ति अप्रिया दुष्कृत'-मिति कौशीतिकश्चितिं चोदाहृत्य, यत्रोमयं श्रूयते, तत्र न कश्चिद्विचारः, यत्राप्युपायनमेव श्रूयते, न हानम्, तन्नाप्यथिदेव हानं सिन्नपतित, अन्येरुपेयमानयोरात्मीयसुकृतदुष्कृतयोर्हानस्था-वश्यकत्वात्, यत्र पुनः केवलं हानमेव श्रूयते, तत्रोपायनं सिन्नपतेन्न वेति संश्चे, अश्ववणा-दिद्यान्तरगोचरत्वाच न सिन्नपतिति पूर्वपक्षे, तत्रापि तत्सिन्नपातं सिद्धान्तयितुं सूत्रमेवं व्याकुर्वते । हानौ केवलायामपि श्रूयमाणायासपायनं सिन्नपतिति । कौशीतिकरहसे उपायनशब्दस्य हानशेषत्वेन समिष्चगतत्वादित्यादि ।

# रिक्मः।

तस्या निकेतत्वं निकेतनं धर्मी भक्तिविषयः । उक्तम् । सूत्रयोस्तात्पर्येण भजनीयतावच्छेदकपञ्चकेन सहोक्तश्रीनिकेतनमुक्तम् । प्रपत्रस्वत्वं सम्बधयति प्रियाम् । श्रीनिकेतनत्वमुक्तमिति पाठे । उक्त-प्रपञ्चस्य स्वत्वमात्मत्वं सम्बन्धयति प्रियामिति णिजन्तत्वेन कर्मद्वयम् , प्रिया श्रीः तस्या निकेतत्वमुक्तम् । द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्यां भाष्ये भजनीयसुक्तं तद्विषयतावच्छेदकं पत्र्वकसुक्तं द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्यां द्वितीयाध्याये तत्त्वध्यानप्रकरणे 'एवं स्वचित्ते स्वत एव सिद्धे' इति श्लोके 'आत्मत्वं प्रियत्वं अर्थत्वं मगवत्त्वमनन्तत्वं चे'ति । 'आध्यानाये'ति सूत्रेण तत्त्वध्यानप्रकरणस्मारणात् । सुबोधिन्यामुक्तपञ्चधर्मी-त्तयनन्तरं भजने चैते धर्मा भजनीयविषयतावच्छेदकत्वेन गुणोपसंहारन्यायेन प्राह्मा इति । तेन 'नमामि हृदये शेषे ठीलाक्षीराब्धिशायिनम् । ठक्ष्मीसहस्रठीलाभिः सेव्यमानं कलानिधि'मित्यत्र सेवा प्रपिचता । तेनानन्दमयस्य नित्यक्रीडास्थसाम्येपि श्रीवत्सकौस्तुमौ विना साम्यमिति केवल-स्वरूपभक्तिकामेन श्रीवत्समुपसंद्दार्याधोक्षजे जानातीच्छति यतत इति क्रमेण भक्तिः सम्पाद्येति साम्ये भजनव्यभिचारात् कथमानन्दमयस्य भजनीयत्वमिति कुचोद्यं निरस्तम् । श्रीवत्सेनेतरपार्थ-क्यात् । किंच तृतीयस्कन्धे 'अद्राक्षमेकमासीन'मित्यत्र सुबोधिनी 'तदा भगवतः ऐश्वर्यस्य प्रादुर्भूत-त्वात् षोडशापि कलाः तदा भगवति दृष्टाः संपूर्णो भवति । अतोत्र भगवतः षोडशविशेषणानि । एतान्येव गुणोपसंहारे षोडशाधिकरण्या प्रतिपादितानी'ति । अश्व इवेति । प्रत्येकं भाष्यकाराणा-मिमानि विषयवाक्यानि । श्रुत्यर्थस्तु, 'यथाऽश्वो जीर्णानि रोमाणि रजोभिः सह त्यक्ता खच्छो भवत्येवमहमपि पापं सर्वं विधूय निर्मलः सन् यथा वा चन्द्रो राहोर्मुखात्प्रमुच्य भाखरो भवत्येव-मकृतं प्रवाहरूपेणानादिसिद्धं शरीरं धूत्वा त्यक्तातिस्वच्छः सन् कृतात्मा कृतकृत्यो बद्धात्मकं छोक-मिसंभवाम्याभिमुख्येन प्रसक्तेन प्राप्तोमीलर्थः । परमं साम्यमैक्यम् । तस्य मृतस्य विदुष इत्यर्थः । द्यं भागमित्यर्थः । हानस्येति । उपायनशेषस्य । इत्यादीति । अमूर्तयोः पुण्यपापयोरन्यत्र संचारात्मकोपादानस्य मुख्यस्यायोगात् सूत्रे शब्दपदेन हानावुपायनोपसंहारस्य स्तुत्वर्थत्वं सूचितम्। शाखान्तरो विशेषः शाखान्तरे पापेक्षित उपसंहरणीय इत्यत्र दृष्टान्तमाह कुशाछन्द इत्यादिना । तत्र कुशदृष्टान्तो यथा-'कुशा वानस्पत्याः स्थे'त्यादौ भाछविनां श्रुतौ हे कुशाः समिद्रपा यूयं वानस्पत्याः स्यामो यजमानं रक्षतेति यजमानप्रार्थने वनस्पतियोगित्वेन सामान्यसमितश्रवणे 'बौदुम्बरा' इति

#### भाष्यप्रकाशः।

तिचन्त्यम् । आद्ये उपायनशब्दस्थाभावेन अर्थग्रहणेपि तस्य फलबोधकत्वेन द्वितीयवाक्येपि तस्य तथात्वेन हानशेषत्वाभावाद्विषयत्वायोगात् । ताण्ड्याथर्वणकौशीतिकवाक्येषु कम्पनार्थकथार निष्पन्ने 'धृत्वे'त्यादिशब्दे हान्यर्थत्वं लक्षयित्वा उपायने तच्छेषताकल्पनस्य क्षिष्टत्वात् । चतुष्व वाक्येषुपायनस्य सत्त्वात् क उपायनशब्दः सन्नकाराभिसंहित इत्यनिश्चयेन कौशीतिकस्थशब्दस्यैव विषयत्विमत्यस्याप्यतिक्षिष्टत्वाच ।

यदप्यस्थोपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपुण्यपापयोः कथमन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नामि-निवेशः कार्य इत्युक्तम् ।

तदपि न रोचिष्णु । 'राज्ञि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोपाश्च भर्तरी'त्यादिस्मृताविभमान-रहिमः।

शाखान्तरीयो विशेष आश्रितः 'औदुम्बराः कुशा' इति । छन्दोदृष्टान्तो यथा-'छन्दोभिः स्तुवीते'त्यत्र देवासुरच्छन्दसामविशेषेण पौर्वापर्यप्रसङ्गे 'देवच्छन्दांसि पूर्वाणी'ति पैङ्गिश्रुत्या निर्णयः । स्तुतिदृष्टान्तो यथा-षोडशिनः पात्रविशेषस्य ग्रहणे त्वङ्गभूतं स्तोत्रं कदा कर्तव्यमित्याकाङ्कायां छन्दोगानां काला-विशेषप्राप्ती 'समयाध्युषिते सूर्ये षोडशिनः स्तोत्रमुपाकरोती'ति तैत्तिरीयकवाक्यात् कालविशेषधीर्भवति । एवं (भूया अर्च्यानां श्रुते) वा कालविशेषधीरिति । उपगानदृष्टान्तो यथा-'ऋत्विज उपगायन्ती'ति सामान्यवाक्यं शाखान्तरीयं नाध्वर्युरुपगायन्तीति विशेषमपेक्ष्याध्वर्युवर्जिता ऋत्विज उपगायन्ती-स्रेतदर्थपरतया निश्रीयते । तथाच यथा कुशादिश्रुत्यन्तरगतविशेषान्वयास्तथा हानाबुपायनान्वय इसर्थः इत्यादिशब्दार्थः । अभावेनेति । उपयन्तीति पदाभावात्तथा । अर्थेति । विधूयेत्यस्यार्थः विभागानुकूलो व्यापारः त्यक्त्वेत्यर्थात् । तत्र पूर्वक्षणे ईश्वरस्य निमित्तत्वात् पुण्यपापयोः कर्म, ततः देवदत्तात् पुण्यपापयोर्विभागः, ततः पुण्यपापवैशिष्ट्येन साञ्जनत्वारम्भकवैशिष्ट्यनाशः, ततः पुण्य-पापनाशः, तेन साञ्जनत्वनाशं इति । ततस्तेनैव देवदत्तात्पुण्यपापयोर्विभागेन सकर्मणोः पुण्यपापयो-राकाशादिविभागो जन्यते, ततः पूर्ववैशिष्टधनाशः, ततो विष्णुमित्रकृष्णदत्तयोवैशिष्टचम् । ततो विष्णुमित्रे कृष्णदत्ते चोपसंहतयोः पुण्यपापयोद्दीनम्, ततः कर्मनाश इति विभागस्यार्थस्तस्य प्रहुण इसर्थः । तस्येति । उपायनशब्दस्य फलं उपयन्तीत्यत्रोपायनं तस्य फलवोधकत्वेन । इदं हानशे-पत्नाभावादिसनेनान्वेति । तस्येति । उपायनशन्दस्य फलवोधकत्वेन । उपायनानुकूलन्यापार इति धात्वर्थात् । फलं वा धात्वर्थ इति मतम्, मण्डनमिश्राणामपि । हानदोषत्वेति । 'परार्थः शेष-रुक्षण'मिति जैमिनिसूत्रात् हानार्थत्वाभावात् । किन्तु व्यापारार्थत्वम् । फलं धात्वर्थ इति पक्षिपि लकारार्थव्यापारशेषत्वेन हानशेषत्वाभावात् । लक्षायित्वेति । जन्यजनकभावसम्बन्धो लक्षणा । सत्त्वादिति । प्रथमे धूलेत्यस्य त्यागार्थप्रहणे सत्त्वात् । द्वितीये विध्येतिपदस्य त्यागार्थप्रहणे सत्त्वात् । तृतीये उपयन्तीत्युपायनस्य सत्त्वात् । तथा चतुर्थे सत्त्वात् । कौद्दीतकीति । उभयो-क्तेरेवकार एकोक्तिविशिष्टव्यवच्छेदकः । अतीति । प्रथमविषयवाक्यत्यागे मानाभावान्मानस्थापन **एकवावयताङ्गीकारादेकवाक्यतायाश्रतुर्धु** प्रमाणेष्वन्तर्भावाभावात्परस्परमेकवाक्यतापन्नवाक्यचतुरुयस्य शन्दत्वेन प्रामाण्यादतीति । स्तुत्यर्थत्वादिति । असदर्थयोधकत्वात् । 'नाभिनिवेशः कार्य' इत्यने-नान्वेति । अभिमानेति । अमात्येन निम्नहादिके कृते राजाभिमन्यते मया कृतमिति, पक्यां द्रष्टायां

# इत्येतावत्साम्यमस्तीत्युपसंहारप्रकरण एतस्य निरूपणं कृतम् ॥ २६ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे पश्चमं वेधाद्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

मात्रेण दोषसंक्रमकथनात्, भारतादौ माण्डव्यदत्तयमशापत्रसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृसंक्रमकथनात्, विश्वामित्रपुण्येन त्रिश्रङ्कोः स्वर्गप्राप्तिसरणाचापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्र-त्वाङ्गीकारस्याप्रयोजकत्वात्, 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे' 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मस्सात् कुरुते तथे'ति श्रुतिस्मृतिभ्यां ज्ञानस्य कर्मनाशकत्ववत् विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंक्रामकत्वेपि बाधकाभावात्। नच सुकृतदुष्कृतयोः कर्तृसामानाधिकरण्यस्थैव सर्वत्र दर्शनान्नान्यत्र साक्षात् संक्रमः, अपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात् तत्र स उपचर्यत इति वाच्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्ये-वाशक्यवचनत्वात् । नच वाक्यान्यथानुपपत्त्या तत्र तथा कल्प्यत इति वाच्यम् । तस्या अत्रापि तौल्यात् । किश्च । आन्यत्रिकवाक्यस्य आन्यत्रिकवाक्यशेषत्वाय 'क्रुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानव'-दित्यत्र दृष्टान्तत्रयं यत् स्वीकृतम्, तद्पुष्टार्थम् । एकेनापि तत्सिद्धेरप्रत्युहत्वेन बहूनां कथने प्रयोजनाभावादिति ।। २६ ।। इति पश्चमं वेधाद्यधिकरणम् ।। ५ ॥

## रक्मिः।

पतिर्देष्ट इति छोका वदन्ति । दोषसंऋमेति । अन्यया नाभिमन्येत । जनकत्वेति । अभिमान-श्वलेऽयमुपाधिः । यथाभिमानोऽन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशे उपपत्तिसाधकः, तथात्र जनकत्व'मात्मा वै पुत्रनामासि स जीव शरदः शत'मिति श्रुत्युक्तपितृपुत्रयोरैक्यज्ञानसंजातवासना-समानाधिकरणमुपपत्तिसाधकं ज्ञेयम् । तथेति । अन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशे शब्द-स्रोपपत्तिसाधकत्वेन संभवस्तेन । एवं भगवन्माहात्म्यमुक्त्वा 'अनृतेन प्रत्यूढा' इति श्रुतेः पुण्यपापयो-रविद्यया प्रतिकृळत्वेन प्रापितयोरन्यदीयपुण्यपापयोरन्यत्र प्राप्तिरित्यत्राभिनिवेशसाधकं विद्याविशेषमाहुः क्षीयन्त इति । कर्मनाद्योति । कर्माविद्यारूपमत्र बोध्यम् । 'अविद्यायामन्तरे वर्तमाना' इति मुण्डकश्चतेः । विद्येति । विद्याविशेषोऽत्र त्रय्या व्यतिरिक्त आथर्वणः । अन्येति । ऋतादन्यदनृतं कर्म । योगमायास्थले दशमे प्रसिद्धं यथा कथित्र । कर्तृत्वेति । यो हि कर्ता तत्र सुकृतदुष्कृते इति । फलस्येति । सुकृतदुष्कृतफलस्य पुण्यपापरूपस्य । तन्त्रेति । तथा 'तस्य सुहृदः साधुकृत्या-मुपयन्ति'। मृतस्य साधुकृत्यां मृतोऽयं सुहृद्धयं तत्कार्यरहितास्तत्सुकृतफलभागिन इत्युपयन्ति। 'द्विषन्तः पापकृत्यामुपयन्ति' । मृतस्य पापकृत्यां मृतोयं द्वेषेण वयं पापफलभागिन इति । सम्बन्धो दार्ष्टीन्तिके । स इति । सुखदुःखोपसंहारः सुकृतदुष्कृतोपसंहारो वा । वाक्यान्यथेति । विषय-वाक्यान्यथानुपपत्त्या । यद्विना यदनुपपत्तिरसम्भवस्तेन । तत्र तत्समाधानाय तथा उपायनवादः स्तुतित्वेन कल्प्यत इत्यर्थः । तस्या इति । स्तुतेरत्रास्मन्मतेपीत्यर्थः । दृष्टान्तत्रयमिति । पूर्वमुक्तं व्याख्यातं च । एकेनापीति । न च बहुभिः साध्यदार्ढ्यमिति वाच्यम्, हेतोः षत्वापत्तेः ॥ २६ ॥ इति पश्चमं वेघाद्यधिकरणम् ॥ ५ ॥

# सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥ (३-३-६.)

वाजसनेयिशाखायां 'स एष नेति नेतीत्यात्मे'त्युपक्रम्य, 'न व्यथत' इत्यन्तेन ब्रह्मस्ररूपमुक्त्वा, यत एताह्यब्रह्मातस्तद्विद्पि विवक्षितरूप इत्यभि-प्रायेणाग्रे पत्र्यते 'अतः पापमकरवमतः कल्याणमकरविमत्युभे ह्येष एते तरत्य-मृत' इत्यादिना । अग्रिमया 'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्ये'त्यृचा च ब्रह्मविद्रो माहात्म्यमुक्त्वा पठ्यते । 'तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतस्तितिश्चः श्रद्धा-

#### भाष्यप्रकादाः।

सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥ साम्पराय इति पाठे खार्थेऽण् बोध्यः । पूर्वाधिकरणे जीवस्य भगवत्सम्बन्धे विशेषम्बन्त्वा तत्साधनयोर्ज्ञानभक्त्योर्मध्ये किं ज्याय इति विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन स्रुत्रे तर्तव्याभावपदात्ति क्षिक्कि श्रुती विषय-त्वेनोदाहरन्ति वाजेत्यादि । अथर्वणेत्यादि च । एतयोराद्यं वाक्यं बृहदारण्यके शारीर-ब्राह्मणस्थम् । तत्र च पूर्वं 'मनसेवानुद्रष्टव्य'मित्यनेन तद्दर्शनसाधनम्रक्त्वा, 'विरजः पर आकाशा'दित्यादिना विरजत्ववशित्वेशानत्वादीन् धर्मान् बोधयित्वा, तत्रोऽनिरुक्तत्वाय 'नेति नेती'त्यनेनेतावन्मात्रतां निषिध्य, 'अगृह्यो नहि गृह्यते, अशीर्यो नहि शीर्यते, असङ्गोऽसितो न सञ्जते न व्यथत' इत्यनेन लैंकिकप्रमाणाग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वम्, 'पिञ् बन्धने', अबद्धत्वं निर्दुःखत्वं चोक्त्वा, तेन जडविलक्षणं ब्रह्मस्त्रह्मं बोधयित्वा, ब्रह्मणे एताद्दशत्वात् तद्विदिपि साध्वसाधुकर्मरहित इति बोधनायाग्रे पट्यते 'अतः पापमकरवमतः पुण्यमकरविमत्युभे ह्येष एते तरत्यमृतः साध्वसाधुनी' इति । अत इदमिसंघाय पापमकरवं कृतवानसि, अत इदमिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवानस्मि, इति एवमभिसन्धिपूर्वकं कृते एते उमे साध्वसाधुनी हि निश्चयेन एप उक्तरीतिकब्रह्मवित तरित अतिक्रामत्यभिभवति । अमृतो जीवनेव, नैनं कृताकृते तपतः, एनं ब्रह्मविदं निन्दितकरणकल्याणकरणे पश्चात्तापं न जनयतः, नास्य केनचन कर्मणा लोको मीयते, अस्य प्राप्तच्यो ब्रह्मलोकः केनापि कर्मणा नापयाति, प्राप्तच्यं प्रामोत्येवेत्यर्थः । तदेतहचाभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोऽर्थो वश्यमाणचीप्युक्त इत्यर्थः । ऋक् तु 'एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्धते नो कनीयान् तस्यैव स्यात् पदिवत् तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेने'ति । 'एष' इति ब्राह्मणोक्तः । 'तं' पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तस्यैवात्मनः पदिवत् पदं चरणं स्थानं वा 'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्यादक्षरं तद्धित् स्यात् । ततः पापेन लिप्तो न भवतीत्येवमक्षरिवदो माहात्म्यमुक्त्वा पत्थते । तत्साधन-मुच्यते 'तसादेवंवि'दित्यादिना । यसादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यम्, तसादेवं शास्त्रतो ज्ञः, यः स्वरूपवित्, शान्तो दान्तः निगृहीतान्तर्विहःकरण उपरतो निवृत्तसर्वेहस्तितिश्चः दुःखसहिष्णुः श्रद्धाचित्तं आस्तिक्यबुद्धिमान् आत्मिन खशारीर एवात्मानमक्षरं पश्येत्। 'अर्हे कृत्यत्चश्रे'-रहिमः।

सम्पराये तर्तव्याभावात् तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥ अत इति । अभावस्य प्रतियोगि-सार्पेक्षत्वात् । साध्वसाधुनी इति । द्वितीयाद्विवचनान्तं पदम् । नापयातीति । मीयत इति । माङ्माने शब्दे च । अपयातिशब्देन शब्द्यत इत्यर्थः । पद्वित्तमिति । पदवित् तं इति छेदः । 'तस्यैवात्मा पदवित् तमिती'दानीन्तनपाठः । स्वशारीर इति । स्वजीवे । 'यसात्मा शरीर'मित्य-३० वर्षः परः चित्तो भूत्वात्मन्येवात्मानं पश्येत्, सर्वमेनं पश्यित, सर्वोऽस्यात्मा भवित्, सर्वस्यात्मा भवित्, सर्व पाप्मानं तरित्, नैनं पाप्मा तरिता लाद्युक्त्वान्ते पञ्चते 'य एवं वेदे'ति । अत्र हि पाप्मतरणादि रूपं ब्रह्मज्ञानमाहात्म्यमुच्यते । ज्ञानस्य संसारमुक्तिहेतुत्वात् । अथर्वणोपनिषदादिषु तु भगवद्भक्ते मुक्तिहेतुत्वमुच्यते । 'परं ब्रह्मैतत् यो धारयती'त्युपक्रम्य 'भजित सोऽमृतो भवित सोऽमृतो भवित । अथेपेपि 'मुक्तो भवित संग्रुते'रिति । एतद्विषयव्यवस्था तु पुरैवोक्तेति नात्रोच्यते ।

एतावान् परं सन्देहः, 'घ एवं वेद स पाप्मानं तरती'ति वचनाज्ज्ञानद्शा-यामपि पापसत्त्वं वाच्यम्, अन्यथा तरणासम्भवापत्तेः। एवं सित भक्तिद्शाया-मप्येवमेव, न वेति भवति संशयः।

#### भाष्यप्रकाशः।

त्यहीर्थे लिङ् । दर्शनार्ह इत्यर्थः । एवं दर्शनार्हताम्रुक्त्वा खस्य द्रष्ट्रतानिश्रयार्थ द्रष्ट्रिक्जानि वदित 'सर्वमेनं पश्यती'त्यादिना । स्वज्ञानार्थं लिङ्गमुक्त्वा परज्ञानार्थ तदाह 'विपापो विजरो विजिधत्सोऽपिपासो ब्राह्मणो भवति, य एवं वेदे'ति । य उक्तप्रकारकब्रह्मद्रष्टा स विपापादिलि- क्षेतिनेश्रेय इत्यर्थः । अत्र विपापत्वं पापरूपकार्याकर्तृत्वमेव । बाह्यानां जराद्यभावानां समिमिन्याहारात्, न तु पूर्वपापराहित्यम्, तस्य तर्तव्यत्वेनात्रोक्तत्वात् । इदं चान्यमतेपि तुल्यम् । सवैरेव 'अश्व इव रोमाणि विभ्य पापम्' 'स आगच्छिति विरज्ञां तत्सकृतदुष्कृते विभृतुतं इत्यादिश्रुतीरुद्धाहृत्य विदुषोपि देहवियोगसमय एव तर्तव्याभावव्याख्यानात् । अन्यथोक्तश्रुतिविरोधादिति सर्वमभिसन्धायास्य वाक्यस्य निष्कृष्टार्थमाहुः अत्र हीत्यादि । तर्तव्यलिङ्गां श्रुतिमुक्त्वा तदभावलिङ्गामाहुः अर्थर्चणेत्यादि । 'परं ब्रह्मे'त्यादिवाक्यं गोपालतापनीयस्थम् ।' अर्थस्तु स्कुटः । आदिपदेन तदुपृबंहणभृतपुराणसङ्गहः । अतः परं यदंशे संशयसं प्रकटिषतुं पूर्वविचारितमंशं प्रथममाहुः एत्तदित्यादि । एतच्छुतिद्वयविषयभूते ये ज्ञानभक्ती तयोर्या व्यवस्था, अधिकारिभेदेन रूपभेदकथनात् तेन तेन ते ते धर्मास्तत्र तत्रोपसंहार्याः, नोपसंहार्याश्चेति नियमरूपा, सा तु 'न वा प्रकरणभेदा'दिति सत्र एवोक्तेति तदंशे संदेहाभावादत्र पुनर्नोच्यत इत्यर्थः । सन्दिर्गशंशमाहुः एताचानित्यादि । एवं सतीति । मुक्तिकारणत्वेन मिक्तिज्ञानयोक्तील्ये सित । तयोस्तौल्यं भक्तो पापस्चनाद्यभावश्च सन्देहवीजम् ।

## रिंमः।

न्तर्यामित्राह्मणात् । शरीरमेव शारीर इति वा । खङ्गानेति । खस्य त्रह्मद्रष्टृत्वज्ञानार्थं लिङ्गं समी-पतरवर्तिनमान्तरं सर्वं यथाश्रुतं वा पश्यतीति लिङ्गमुक्तवा । विजर इति । विगता जरा यस्मात् । विगता जिघत्सा अदनेच्छा यस्मात् । अदेर्घस्ट, सन् द्वित्वम् । एवेति । प्रायपाठादान्तरपापकर्तृ-त्वव्यवच्छेदकः । तस्येति । पूर्वपापस्य । सर्वेरिति । भाष्यकारैः । अश्रो रोमाणीव त्रह्मवित्यापं पापश्चित्वाक्यश्चतिवरोधात् । इति सर्वेमिति । अस् अव्ययम् । उत्तेति । 'सर्व पापमानं तरती'ति घटिन्तिवययवाक्यश्चतिवरोधात् । इति सर्वेमिति । पराभिप्रायप्रकारेण सर्वमिसन्धाय । तद्रभावेति । तर्तव्यपापाभावलिङ्गाम् । तदुपवृंहणेति । 'भेजिर मुनयोऽथाय्र' इति । 'भवपारष्ठवो दृष्टो हरिचर्यानुवर्णन'मिति च । सन्देह्वीजमिति । ज्ञानमार्गवत्यापसत्त्वे भक्तिमार्गे तयोस्तौत्यं बीजं प्रथमकोटो । दितीयकोटो भक्तो पापस्चनमुक्तत्वस्चनामावो बीजम् । उक्तगोपालतापिनीयश्चतौ बोध्यम् । श्वतौ पापशब्दाभावात् स्वनशब्द उक्तः । स्वकशब्दोपि नेति भावः । 'मुक्तो भवति संसते'रित्यत्र

# भाष्यप्रकाश-रिक्स-परिकृंहितम्।

तत्र श्रुताविकोषेण पापनाक्षश्रवणान्मुक्तिपूर्वकालै पापनाक्षावक्ष्यम्भान्वादेकत्र निर्णीतः क्षास्त्रार्थोऽपरत्रापि तथेति न्यायेन भक्त्या पापनाक्षाद्त्रापि तथैवेति प्राप्ते, आह सम्पराय इत्यादि । सम्परायः परलोकः, तस्मिन् प्राप्तव्ये सतीत्यर्थः । अथवा । परः पुरुषोत्तमस्तस्याऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्भृतं पुरुषोत्तमज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा । परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत् । तथाच सम्यक्षरायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गेऽक्षरप्राप्त्या भक्तिमार्गे पुरुषोत्तमप्राप्त्या तस्माद्विकोषमत्र ज्ञाप-ितुमेवंकथनम् । अतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाक्षो युक्त इति भावः । ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभानन्तरं 'भक्त्या मामभिजानाती'ति भगवद्वाक्यात् पुरुषोत्तमस्वरूप-क्षानस्य भक्त्येकसाध्यत्वात् तथा । एवं सति 'म्रक्तानामपि सिद्धानां नारायण-

# भाष्यप्रकादाः ।

पूर्वपक्षमाहुः तत्र श्रुतावित्यादि । तथैवेति । भक्तिदशायां पापसन्तमेव । सिद्धान्तं वक्तं धत्रं व्याक्वंन्ति सम्पराय इत्यादि । भक्तिदशायामेव तर्तव्यामाव इति भावः । संपरायशब्दस्य प्रसिद्धार्थप्रहणे भक्तिमार्गवोधकपदाध्याहारापितिरिति तमर्थं विद्याय यौगिकार्थ गृहीत्वा व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषोत्तमज्ञानस्य तत्प्राप्तेश्व साधनं भक्तिमार्ग एवेति ज्ञापिते सन्देहो भवति । नतु 'रूढिर्योगमपहरती'ति न्यायेन योगस्य निर्वलत्वादिदं न युक्तम्, व्यासचरणेर्वा कुत एवं प्रयुक्तमिति, तद्वारणायाहुः ज्ञानमार्गे इत्यादि । तस्मादिति । ज्ञानमार्गात् । एवंकथनमिति । यौगिकपदकथनम् । तथाचेवं व्यासाशयादध्याहारापेक्षया यौगिकादरस्य लघुत्वाचैवमाशयकथनं युक्तमित्यर्थः । भक्तेरिति । मर्यादामार्गीयप्रेमात्मकाया भक्तः । नन्वदं तदा युज्येत, यदा ज्ञानमार्गाद्धक्तिमार्गोत्कर्षः स्यात् , स एव तु कथमित्यत आहुः ब्रह्मोत्यादि । तथेति । ज्ञानमार्गोद्धक्तिमार्गस्योत्कष्टत्वम् । ज्ञानमार्गे साक्षात्कारोत्तरं पुण्यपापनिवृत्त्या सुखप्राप्तेः, भक्तेस्तु पापनाशोत्तरमेव भवनादादित एव सुखप्राप्तेथेत्यपि बोध्यम् । किश्व । नतु भवत्वेवम् , तथापि कथं भक्तिमार्गे तर्तव्याभाव इत्यत आहुः एवं सतीत्यादि । रिक्षाः ।

मुक्तो ज्ञानमार्गीयाद्भिन्नः । तन्न श्रुतावित्यादीति । अन्नापीति । मिक्तमार्गेपि । प्रसिद्धेति । फृत्वा तत्साम्परायिक'मित्यादौ परलोके सम्परायशन्दः प्रसिद्धः । भिक्तमार्गेति । भिक्तमार्गे यः सम्परायः परलोकस्तस्मिन् तर्तव्याभावात् । तथा ज्ञानानन्तरमि पापवन्तोऽन्ये भिक्तमार्गीयेग्योऽन्ये भिक्तानामि सिद्धाना'मित्याद्युक्तवाक्येभ्य इति सूत्रार्थः स्यादत्र तथेत्यर्थः । सप्तम्यन्तभिक्तमार्गपदा-ध्याद्वारः । लाघवादर्थाध्याद्वारे पदजन्यपदार्थोपस्थितिद्वान्या घटपदात्यद्वोधः स्यादिति भावः । तत्याप्तेरिति । भाष्ये प्रवेशः प्राप्तिरिति भावः । भिक्तिभार्ग एवति । प्रथमान्तं पदम् । तथाच तृतीयसुवोधिनी । भिक्तमार्ग एव मार्ग' इति । सन्देस् इति । उक्तसन्देदः । एविमिति । यौगिकं पदम् । ज्ञानमार्ग इत्यादीति । इदमानुमानिकाधिकरणे 'त्रयाणामेव चैव'मिति स्त्ररदमौ 'यस्मिनित्रदं विचिकित्सन्ती'ति श्रुतिव्याख्याने स्पष्टम् । युक्तिभित्यर्थे इति । तथाच पूर्वमीमांसाकारिकासु श्रीमदाचार्याः 'विचारो योगरूदित' इति । वेदे तथा । वेदान्ते योगमात्रं 'सर्वे सर्वार्थवाचकाः' 'सर्व सर्वमय'मिति चेति । अन्नेति । भिक्तमार्गे । ब्रह्मोत्यादीति । ब्रह्मभूतस्येति । तर्तव्यपापरिहितस्य । भक्तमयंकेति । न तु पापाभावं द्वारीकृत्य भक्त्येकसाध्यत्वात् । उत्कृष्टत्वमिति । 'अभिजामाती'ति-

परायणः । सुदुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने' 'मुक्तोपसृप्यव्यपदेत् शात्' 'जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते' 'जन्मान्तरसहस्रेषु समाराध्य वृषध्वजम् । वैष्णवत्वं लभेत् कश्चित् सर्वपापक्षयादिहे'त्यादिवाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्तिसम्भवाद्ग-क्तस्य तर्तव्यपापादेरभावान्न ज्ञानमार्गीयतुल्यतेत्यर्थः ।

नतु 'य एवं वेदे'ति सामान्यवचनात् पुरुषोत्तमविदोऽप्येवमेवेति चेत्, तत्राह तथा द्यन्ये । तथा ज्ञानानन्तरमपि पापवन्तोऽन्ये अक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्तवचनरूपोपपत्तिर्हिज्ञाब्देन ज्ञाप्यते ॥ २७ ॥

ननु भक्तिमार्गीयाणामपि गोपस्त्रीणां 'दुःसहप्रेष्ठविरहतीव्रतापधुताद्युभाः। ध्यानप्राप्ताच्युताश्लेषनिर्वृत्या क्षीणमङ्गला' इति वचनेन दुष्कृतसुकृतयोरपि हानि-श्रवणात् पूर्वोक्तवचनैर्विरोध इत्यादाङ्कायामुक्तरं पठति ।

# छन्दत उभयाविरोधात्॥ २८॥

छन्द इच्छा, तथाच भक्तिमार्गीयाणामपि पूर्वं पापानाशो यः, स भगव-

#### भाष्यप्रकाशः।

'मुक्ताना'मिति वाक्यं तु पष्टस्कन्धचतुर्दशाध्यायस्यम् । 'नराणां श्लीणपापाना'मिति तु पाण्डव-गीतास्यम् । 'समाराध्य वृषध्वज'मिति तु वाराहपुराणीयप्रवोधिनीमाहात्म्यस्यम् । वैष्णवत्विमिति । भिक्तिमार्गीयप्रेमवन्त्वम् । एतद्ग्रे 'एतज्ज्ञात्वा तु विद्वद्भिः पूजनीयो जनार्दनः । वेदोक्तविधिना सम्यक् भिक्तमार्गानुसारत' इति गारुडवाक्यात् । 'स्निग्धास्ते वैष्णवाश्च त' इति गारुडाच । तथाचेतेभ्यो वाक्येभ्यो भक्तस्योत्कृष्टत्वात् तथेत्यर्थः । स्त्रशेषमवतारयन्ति ननु य इत्यादि । निवदं स्त्रे कुतो लभ्यत इत्यत् आहुः उक्तेत्यादि । तथाच हिशब्दाह्मभ्यत इत्यर्थः ॥ २७ ॥

छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८ ॥ स्त्रमवतारयन्ति ननु भक्तीत्यादि । पूर्वोक्तव-चनैरिति । पापाभावबोधकवचनैः । तथाच विरोधादनिश्रये पापसन्निपातान्न भक्तिमार्गीयस्थो-रिहमः ।

पदोक्तं ज्ञानं तु फलात्मकमिति भावः । उत्कर्षापकषीं तु साधनमृतज्ञानभक्तयोः । इति त्विति । अत्र चुटिः 'अमुकस्य'मित्यस्य । एतेभ्य इति । भाष्ये आदिशब्देन 'दुःसहप्रेष्ठविरहतीव्रतापधुताशुमा' इति वाक्यं तदत्रापीति ज्ञेयम् । तथेति । तर्तव्याभावो भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ननु य इत्यादीति । इयं 'वाजसनेयिशाखाया'मित्यादिभाष्योक्ता ज्ञेया । यः पूर्वोक्तप्रकारेण ब्रह्म वेदेत्यर्थे पुरुषोत्तमो वाग्विष्यः सगुणं ब्रह्मेति पुरुषोत्तमविदोप्येवमेवेत्यर्थः । अन्य इत्यर्थे इति । तथाच ब्रह्मशब्देन न पुरुषोत्तमः, तस्य पुच्छत्वात्, 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे'ति श्रुतेः । पुरुषोत्तमस्तु भक्तैः सह निगृदभावं करोतीति ब्रह्म वेदेत्यत्र पुरुषोत्तमग्रहणाभावान्न ब्रह्मशब्दः पुरुषोत्तमसाधारणः । तथाच ब्रह्मविदो ज्ञानानन्तरमपि पापवन्तो पुरुषोत्तमविद्वयो भक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः ।। २७ ॥

छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८॥ विरोधिति । भक्तिमार्गे पापपापापाययोर्विरोधः

१. असभवादिति पाठः । २ मर्थादामार्गीयप्रमेवत्त्वमिति पाठः । ३ वेदोक्तविधिना मद्रे आगमोक्तन वा

# भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहितम् ।

दिच्छाविशेषतः, अतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाश्चानिरूपकातन्नाश्चानिरूपकवचनयोरिवरोधाद्धेतोर्भक्तेः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इत्यर्थः। एवं सित भक्तेः पूर्वमेव
तन्नाश औत्सिर्गिकः। स कचिद्विशेषेच्छयापनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति।
अत्रेच्छाविशेषे वक्तव्यबहुत्वेपि किञ्चिदुच्यते। चिकीर्षितलीलामध्यपातिभक्ता
न सोपिधक्तेहवत्यः, न सगुणविश्रहाः, न वा सुकृतादियुक्ता इति ज्ञापियतुं कितपयगोपीस्तद्विपरीतधर्मयुक्ताः कृत्वा, तस्यां दशायां खप्राशौ प्रतिबन्धं कारयित्वा, खयमेव तां दशां नाशियत्वा, खलीलामध्यपातिनीः कृतवानिति। न
ह्येतावता सार्वदिक एवायं भावो भवति। न हि सन्त्रप्रतिबद्धशक्तिरियरदाहक
इति तत्स्वभावत्वमेव तस्य सार्वदिकिमिति वक्तुं शक्यम्। एतच श्रीभागवतद-

#### भाष्यप्रकाराः।

त्कर्षसिद्धिरिति शङ्कायां विरोधनिवारणायोत्तरं पठतीत्यर्थः । स्रतं व्याक्किन्त छन्द इच्छे-त्यादि । एवं सतीति । पापनाशस्य बहुवाक्यसिद्धत्वे सित । ज्ञापितो भवतीति । इच्छाया अविरोधकथनेन ज्ञापितो भवति । नन्पपादनमन्तरेणविमच्छा कथं ज्ञातुं शक्यत इत्यत आहुः अञ्चच्छेत्यादि । तथाच विस्तरिभयात्रानुपपादनेपि सुबोधिनीतोऽवगन्तव्यमित्यर्थः । एवं चात्र तर्तव्यिलङ्गकश्चतौ 'तमेतं वेदानुवचनेन विविदिषन्ती'ति पूर्व श्रावणात् सामान्यतो वेदैकसमिधगम्यत्वं प्रतिपादितम् । सरस्वत्यां कृतकेतिमिति । विशेषस्त्वग्रे वाच्य इति ।

# रिइमः।

सहावस्थानाभावस्तस्य निवारणाय । इच्छाया इति । पञ्चम्यन्तम् । अत्रेच्छेत्यादीति । द्वितीयस्क-न्धनवमाध्याये मूलेच्छा विशेषेच्छा चोक्ता, तत्रोक्तविशेषेच्छायां वक्तव्यं बहुत्वं यत्र विषयबहुत्वात्त-स्मिन् सत्यपि । तद्विपरीतेति । चिकीर्षिताङ्गसङ्गठीठामध्यपातिभक्तधर्मा निर्गुणत्व-सोपाधिस्रेहवत्वा-भाववत्त्व-सगुणविग्रहाभाववत्त्व-सुकृतदुष्कृतत्वयुक्तत्वाभाववत्त्वरूपाः । तद्विपरीतघर्माः सगुणत्वसोपाधि-कस्नेहवत्त्व-सगुणविग्रहवत्त्व-सुकृतदुष्कृतत्वयुक्तत्वरूपाः । तैर्युक्ताः कृत्वा । तस्यामिति । शारीर्यां दशा-थाम् । गोपकृतं प्रतिबन्धं कारयित्वेति । गोपाः कुर्वन्ति तान् प्रतिबन्धं कारयित्वा । **तां** शारीरीम् । 'अङ्गसङ्गं करिष्यामी'ति श्रुतिविरोघोऽङ्गसङ्गाभावे मत्वा परिहरन्ति स्म नहीति । अयमिति । सगुण-त्वादिभावः । तस्येति । अग्नेः । द्रामेति । पत्राध्याय्याम् । सम्परायछन्दशब्दयोः गृहार्थं व्यक्नार्थं वाहुः एवं चात्रेति । अत्रेति । अधिकरणे । श्रावणादिति । वेदस्य वेदान्ताङ्गत्वश्रावणात् सामान्यतः वेदवेदान्तसाधारण्येन वेदत्वेन यो वेदः तदेकसमधिगम्यत्वम् । सरस्वत्यां वेदवेदान्तरूपायां कृतं केतः स्थानं प्रतिपादकत्वं येन तत् । विशेषः सकलजीवनिकायकेतत्वम् । अग्रेऽग्रिमाधिकरणे । तेनोक्तश्रीनिकेतत्वधर्मे प्रमाणं सूत्रीयछन्दःशब्दो वेदवेदान्तार्थव्यञ्जक उक्तः । पश्चात् सकलजीवनि-कायकेतत्वमग्रेतनाधिकरणे निरूपियप्यत इति ज्ञेयम् । श्रीवत्सकौस्तुभौ भगवतोऽन्यवैरुक्षण्यज्ञापकौ । तेन प्रसङ्गात्पूर्वोक्तश्रीवत्सवत्त्वोपसंहारो दृढीकृतः । मिक्तमार्गे पापानुपसंहारः काचित्को विशेषेच्छाप-नोद्य उपसंहारश्चोक्तः । किञ्च, पादारम्मे 'इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्त' इति सावधारणभाष्या-क्रकोऽत्राध्यात्मिकादित्रितयविदाश्रयभक्तो नित्यलीलास्थो भक्तत्वेन न ग्राह्यः, अपित्वाश्रयत्वेनेति-फलप्रकरणवाक्योत्तया ज्ञायते । अन्यत्र तु 'जीवमुख्यप्राणलिङ्गा'दिति सूत्रन्यायेन परम्परया ब्रह्मरू धर्मा बोध्या इति ।

#### भाष्यप्रकाशः।

नन्वन्यैर्यत् स्त्राणि व्याख्यायन्ते, तत्र पूर्वतन्त्रोक्तन्याया उपोद्धलकत्वेनोपन्यस्यन्ते, व्यासपादैस्तेषां तत्र तत्रादरणात्, अत्र तु पुराणेतिहासवाक्यानि, तत्र किं ज्याय इति चेत् । उच्यते । इदमेव ज्यायः । इतिहासपुराणयोर्वेदोपचंहणत्वात् । तत्रापि 'वेदान्तकृद्वेदविदेव चाह'मिति 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मा'मिति वाक्याद्गीतेव ज्यायसी। स्वयं समाधावनुभूयोक्तत्वाच्छी-मागवतं च । पूर्वतन्त्रे तु जैमिनये यत् स्वयं गुरुमुखादवगत्य पाठितं तदेव आद्रियते, नेतरिदिति जैमिनिमतदृषणादवगम्यते, पुराणादिकं न कापि दृष्यते, प्रत्युतोपोद्धलकत्वेन चाद्रियते, अतो विचारय किं ज्याय इति । किश्च, अस्मिन् सत्रे छन्दःशब्देन केश्विद्विद्याम्यासयमनियमजनिका विदुष इच्छा व्याख्याता, अन्यस्तु तत्सहदां तद्विषामिच्छा, इतरस्तु व्याख्यातुरिच्छा, यथाकथ-श्विच्छातिद्वयाविरोधः सम्पाद्य इति । एवमपि विचारे ईश्वरेच्छायाः सर्वत्र कारणत्वात् तत्तद्वि-रिक्यः ।

च्याख्यायन्त इति । द्विसूत्रमिदमधिकरणमन्येषामपि । तैः सुकृतदुष्कृतहानिकालविचारः । तद्धानं किं देहवियोगकाले देहादनुत्कान्तस्याध्वनि च, उत देहवियोगकाल एवेति विशये । मार्गमध्ये परित्याग इति पूर्वपक्षे । मरणात्पूर्वमेवोपास्ये साक्षात्कृते तयोः परित्याग इति व्याल्यायन्ते । उपन्यस्यन्त इति । (यथा शंकरभाष्ये पर्यङ्कविद्यात्रोक्ता, तस्यां पूर्वतन्त्रोक्तन्यायाः पूर्वतन्रोक्तन्यायाः पूर्वतन्त्रोक्तन्यायसिद्धार्थकविद्याः तासामुपोद्धलकत्वेनोक्तिः । यथा पर्यङ्कविद्यायां कौषीतिकनोष्यनि सुकृतदुष्कृतवियोगमामनन्ति, तथा ह्यन्येपि शाखिनः ताण्डिनः शाख्यायनिनश्च । देहवियोगकाले सुकृतदुष्कृतहानमामनन्तीति ) व्याख्याकारैरूपन्यस्यन्ते । भाष्येष्वदर्शनात् । तत्र तत्रेति । यथा 'आकाशस्त्रिङ्का'दित्यत्राकाशपदेन 'ब्रह्म वदे'दिति श्रुतिं कल्पयित्वाकाशादुत्पद्यन्त इत्याकाशादिशब्दा ब्रह्मवाचका इत्यत्र 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणे'ति पूर्वतन्नसूत्रात् । अहमिति । गीतावक्ता । इदं गीता-वाक्यम् । वेदवित्कर्तृकत्वाद्गीता ज्यायसी । 'मां'मित्यादिश्रीभागवतं गीताव्याख्यानत्वेन । व्याख्याता गीता ज्यायसी । स्वयमिति । ज्यासेन भगवता चेति ज्यायः । जैमिनीति । इदं गुणत्रयविवर-णाध्याये स्पष्टम् । कै श्चिदिति । शङ्कराचार्यैः । तथाच भाष्यं 'छन्दत' इति सूत्रस्य । 'यदिच देहादप-सप्तस्य देवयानेन पथा प्रस्थितस्यार्धपथे सुक्ततदुष्कृतक्षयोग्युपगम्येत, ततः पतिते देहे यमनियमिन द्याभ्यासात्मकस्य सुकृतदुष्कृतक्षयद्देतोः पुरुषप्रयत्नस्येच्छातोऽनुष्ठानानुपपत्तेरिति । यमादिकं विदुष इति तथा । पुरुषप्रयत्न इच्छानिमित्तक इत्युभयोनिमित्तनैमित्तिकयोरिच्छा सुकृतदुष्कृतक्षययोरित्युभया-विरोधात् ।' अन्धैरिति । भास्कराचार्यैः । तथाच भाष्यं 'छन्दतः संकल्पतो यो हि विदुषः शुभं संक-ल्पयति, तस्य सुकृतापत्तिः । यस्तु द्वेषादहितमिच्छति, तस्य दुष्कृतापत्तिरिति । उभयोः कौषीतिक-बाट्यायनिश्रुत्योरिवरोधात् । 'तस्य प्रिया ज्ञातयः सुकृतमुपयन्त्यप्रिया दुष्कृत'मिति कौषीतिकश्रुतिः । 'तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुद्धदः साधुकृत्यां द्विषन्तः पापकृत्या'मिति शाट्यायनिश्रुतिः । 'प्रियेषु खेषु सुकृतमप्रियेषु च दुष्कृतम् । विसुच्य ध्यानयोगेन ब्रह्माप्येति सनातन'मिति स्पृतिः । इतरैरिति । रामानुजैः । तथाच तद्भाष्यं 'एवमस्वाभाव्यात्सुकृतदुष्कृतहानिकालेऽवधृते सत्युभयाविरोधेन श्रुतेर-र्थस्वभावस्य चाविरोधेन, छन्दतो यथेष्टं पदानामन्वयो वर्णनीय इति । कौषीतिकवाक्ये 'तत्सुकृतदुष्कृते विधूनुत' इति चरमश्रुतो वाक्यावयव एव 'एतं देवयानं पन्थानमापद्ये'ति प्रथमश्रुतावयवात्प्रागनुगमसिक् त्व्य इत्यर्थ इति । श्रुत्यर्थस्वभावाविरोधेन छन्दत इत्युक्तया व्याख्यातुरिच्छा ।' तदाहुः यथाकथित्र-दिति । एवमपीति । भगवदिच्छाविशेषत इति भाष्यैकवाक्यतायामपि दुष्कृतांशेऽसंदिग्धश्चत्येकदेशे

१ चिह्नान्तर्गतं प्रन्यक्रद्भिः खयं लोपितमिति प्रतिभाति ।

द्रामस्कन्धविवृतौ प्रपश्चितमस्माभिः॥ २८॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे षष्टं सम्परायाधिकरणम् ॥ ६॥ गतेरर्थवत्त्वमुभयथान्यथा हि विरोधः॥२९॥ (३-३-७.)

नतु 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्निति 'तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाये'त्यादिश्चतिभिरुक्तरू-

भाष्यप्रकादाः ।

द्यावतस्तदा तदा तथा तथेति यथाश्चताङ्गीकारेपि म्रक्तिप्रतिबन्धाभावाच्छ्रतिसङ्कोचाभावाच किं ज्याय इत्यपि विचारय । न हि क्रमेण म्रुक्ति प्राप्तवतो देहवियोगकाले वा किश्चित्क्षणोत्तर्रं विरजानदीतरणे वा सुकृतादिक्षये पर्यङ्कोपासकस्य कश्चिद्विशेषो भवति । अतः काकदन्तविचार-प्रायमेतत् ॥ २८ ॥ इति षष्ठं सम्परायाधिकरणम् ॥ ६ ॥

गतेरर्थवत्त्वसुभयथान्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ पूर्वाधिकरणे ज्ञानापेक्षया भक्ते-ज्ञान्यपेक्षया भक्तस्य चोत्कर्षः प्रतिपादितः । तदेव तद्धेतुबोधनेन दृढीकरोतीत्याशयेनाधिकरण-मवतारयन्ति नन्वित्यादि । अत्र 'तमेवं विद्वा'निति वाक्यम्रुत्तरनारायणस्थम् । तत्र 'वेदाहमेतं

श्रुतेरक्षरमात्रान्यथाऽवक्रीत्वेन सुकृतदुष्कृतहानावान्तरविचारस्येच्छया स्पष्टत्वाद्विचारानपेक्षे सर्ति । तत्त्वद्विद्येति । कौषीतिकनां पर्यङ्कविद्योपकोशलविद्या-पञ्चामिविद्या-दहरविद्या-मधुविद्या-शाण्डिल्य-विद्या-षोडशकलविद्या-वैश्वानरविद्यासु सा सा विद्या तत्तद्वतः । तदा तदा तत्तद्विद्याकाले । तुथा तथेति । तत्तिद्वाप्रकारेणेच्छेति । यथाश्चतं देहत्यागकालेऽध्वनि वा सुकृतदुष्कृतक्षयं श्रुत्युक्तम-नितिक्रम्य यथाश्रुतम् । अव्ययीभावः । तस्याङ्गीकारे । मुक्तीति । पर्यङ्कविद्यायामामनन्ति । 'स एतं देवयानं पन्थानमासाद्याघिरुोकमागच्छती'त्युपऋम्य 'स आगच्छति विरजां नदीं तां मनसैवात्येति तत्सुकृतदुष्कृते विधुनुते' इति तदुक्तमुक्तेः श्रुत्युक्तत्वेन प्रतिबन्धकाभावात् । यथादृष्टमिति विरोधाभाव-श्रुत्योः । श्रुत्योः संकोचाभावो यथादृष्टवादित्वादेव, तथैव विषयवाक्यत्वविरोधासंदिग्धत्वाङ्गीकारादेव च । किं ज्याय इति । अयमर्थः । सम्परायसूत्रादारभ्य ज्ञानमार्गीयत्वेन व्याख्यातोपि गीतादिवाक्यै-रुपबृंद्य मक्तिमार्गो व्याख्यातः । स च ज्ञानकाण्डः कर्मकाण्ड इति समाख्यातो विरुद्धश्च । मैवम् । गतिप्रतिबन्धस्य श्रौतत्वेनैवाभावादसन्दिग्धत्वेन विषयत्वायोगाच । न्यूनताख्यनिग्रहस्थानस्यापत्तेश्चा-भावः । ननूक्तं समाख्याद्वयाद्भक्तिमार्गीऽप्रामाणिक इति । नैष दोषः । उक्तदुर्रुभाधिकारात्काण्डद्वयस-माख्या, अन्यया 'भगवान्त्रह्मकात्स्र्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया। तद्घ्यवस्यत्कूटस्र्यो रतिरात्मन्ययो भवे'दिति वाक्यं न स्यात् । तथाच प्रत्यक्षश्रुतिः 'अग्नये जुष्टं निर्वपामी'ति संहितायाम् । निरुक्ते च दुर्गाचार्याः 'सरस्वतीमाविवासेम धीतिभि'रिति । सरस्वती भगवछक्षणा । विवासितः परिचरणकर्मा । धीतिभिरङ्गिलिभिः, उपलक्षणं विविधोपचारैरिति । तामसत्व च 'यत्तु कृत्स्ववदेकस्मिन्कार्ये सक्तमहैतुकम् । अतत्त्वार्थवदल्पं च तत्तामसमुदाहृत'मिति वाक्यात् । नच स्मार्ते पर्यवसानाद्विषयवाक्यमपि स्मार्तकं स्यादिति वाच्यम् । पूर्वतन्त्रे स्मृतिविषयवाक्यत्ववददोषात् । 'स्मृतेश्रे'ति 'स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्य-स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गा'दिति स्त्राभ्यां व्यासपादैस्तत्रतत्र स्मृतीनामुपष्टम्भकत्वोक्तेः । एतदिति । गतिप्रतिबन्धकसुकृतदुष्कृतविचारसूत्रेण कथनम् ॥२८॥ इति षष्ठं सम्परायाधिकरणम् ॥६॥

गतेरर्थवत्त्वसुभयथान्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ तदेवेति । प्रतिपादनमेव उक्त-मेव वा । तद्धेतुः पुरुषोत्तमः यञ्ज्ञानेनैव मोक्षः तद्धोधनेनेसर्थः । उत्तरेति । टीकायां द्रष्टव्यम् । पब्रह्मज्ञाने सत्येव मोक्ष इत्युच्यते । 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इति श्रुत्या आत्मीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरणस्य भक्तिमार्गीयत्वात् तस्मिन् सति भक्तिमार्गे प्रवेशाद्भवत्येव स इत्युच्यते । किश्च । 'भक्त्या मामभिजानाती त्युक्त्वा, 'ततो मां तत्त्वतो
ज्ञात्वा विशते तद्नन्तर'मिति भगवतोक्तमिति भक्तिमार्गेपि पुरुषोत्तमज्ञानेनैव मोक्ष उच्यते, ज्ञानमार्गे त्वक्षरज्ञानेनेति विशेषः । 'तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य
योगिनो वै मद्गत्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति वचनेन
भक्तिमार्गीयस्य ज्ञाननैरपेक्ष्यमप्युच्यते । तथाचैवं मिथः श्रुत्योः स्मृत्योश्च विरो-

#### भाष्यप्रकाशः।

पुरुषं महान्तमादित्यवर्ण तमसः परस्ता'दिति पूर्वाधें एतं जगत्कर्ततया पूर्वमत्र उक्तं महान्तं पुरुषं अहं वेदेति श्रुतिः खस्य ज्ञातृत्वमुक्त्वा, तत्स्वरूपमाह, तमसः अज्ञानात्मकस्य परस्तात् परम्, आदित्यवर्णम्, आदित्यस्येव मण्डलान्तःश्यामावदातो वर्णो यस्य, 'श्यामाच्छवलं प्रपद्ये शवलाच्छ्याम'मिति छान्दोग्ये श्रुतत्वात्तादृशम् । तथाचेतादृशश्रुतिभिः सत्यादिलक्षणकोक्तरूपब्रम्णज्ञानेन मोक्ष उच्यते, 'यमेवे'ति श्रुतौ तृक्तप्रकारेण भक्येव स आत्मलाभात्मको मोक्ष उच्यत इति मोक्षार्थ ज्ञानभक्ती समुचेतव्ये, किं वा विकल्पयितव्ये इत्येकः संश्रयः । किञ्च, 'भक्त्या मा'मिति गीतायां पुरुषोत्तमज्ञानस्य, 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति श्रुतावक्षरज्ञानस्य च मोक्षहेतुत्वमुच्यते इति भक्तेन तद्ये ते समुचेये, विकल्पनीये वेत्यपरः । नच विकल्पस्याष्टदोषदृष्टत्वात् समुचय एव युक्त इति वाच्यम् । 'तस्मान्मद्भक्ती'त्येकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्ये भक्तं प्रति ज्ञानस्यानुपयोगवोन् धनेन तत्तसमुचयस्य वैयर्थ्यात् । तथाचेवं प्रथमे कल्पे श्रुत्योद्वितीये च स्मृत्योविरोधात् समुच्यं न

# रिक्मः।

इयामावेति । अवदातो भाखरगुक्ररूपः । शवछं मिलितम् । भाखरगुक्केनेति ज्ञेयम् । शाक्लादिति । भाखरश्वाक्रश्यामात् श्यामं कदाचिज्ज्ञानिप्रत्यक्षविषयम् । 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मित्यत्र व्यापारं विनैव हेतुत्या निर्व्यापारया निर्वाहमाश्रित्य द्वितीयकोटित्वसमर्थनाह्वितीयकोट्या सशयमाहुः सत्यादीति । यमेवेति । मुण्डकश्चतौ । भक्तयेवेति । 'वृङ् संभक्ता'विति धातुपाठाद्वरणात्मकस्य मिक्तसाधनकरण-व्युत्पत्तिकभ्यस्य । एतद्वपाद्धक्तिमार्गीयत्वात् । तिस्मन्साधने सति । चरणपदार्थनिविष्टफलरूपभक्तमार्गे प्रवेशात् फलरूपभक्तयैवेत्यर्थः । 'मक्त्या जानाति चाव्यय' मितिश्चतेरवेकारः । ज्ञानभक्ती इति । ज्ञानं ज्ञानमर्यादाभक्तिभेदेन द्विविधम् । भक्तिः पुष्टिभक्तिः । एवं साधनभूतज्ञानभक्ती उक्त्वा फलरूपकज्ञानमसिद्धवदावृतं परपदार्थनिविष्टं ब्रह्मज्ञान तद्वभयविषयकसंश्यमुखेन किञ्चेत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम किञ्चेत्यादि । ब्रह्मविदिति । 'क्लेशोऽधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसा'मिति तदर्थ-कस्मृतिः पाठ्या । भाष्ये स्मृत्योरित्युक्तेः । प्रथमकोटावक्षरज्ञानमसिद्धवादावृत्तं गृहीतमत्रापि तथा । 'ते प्राप्नुवन्ति मामेवे'ति वाक्यात् । अत एव 'क्लेशोऽधिकतर' इति समृत्त्युपन्यास इति बोध्यम् । तद्यर्थमिति । मोक्षाय । समुच्चेये इति । 'मिक्तर्ज्ञानाय कत्यत' इति ज्ञानाभेदात्समुच्चेये । भेदे तुः विकत्यनीये । स्नेदस्य ज्ञानामेदात्तमुच्चेये । भेदे तुः विकत्यनीये । स्नेदस्य ज्ञानमिति । समृत्योरिति । 'ब्रह्मविव्यास्याताः । तथाचैवमिति भाष्य विवृण्वन्ति स्म तथाचैवमिति । स्मृत्योरिति । 'ब्रह्मविव्यास्याताः । तथाचैवमिति भाष्य विवृण्वन्ति स्म तथाचैवमिति । स्मृत्योरिति । 'ब्रह्मविद्यातीति पर'मित्यस्य स्पृतिले 'वेदान्तक्रदेदिवदेव चाह्र'मित्यत्र गीतायां वेदिवत् वेदान्तक्रदिति

धान्नैकतरनिर्धारः सम्भवति । नच ज्ञानेनैव मोक्षः, उभयत्रापि तथोक्तेः, ज्ञाननै-रपिक्ष्योक्तिस्तु भिक्तस्तुत्यभिप्रायेति वाच्यम् । विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मुक्तिसाधनं कतमज्ज्ञानमित्यनिश्चयात् । नच श्रौतत्वाविशोषात् समुचय इति वाच्यम् । ज्ञानिनोऽक्षरे भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् समुचयासम्भवात् । तह्येंवं विरोधाभा-वादुपपन्नं सर्वमिति चेत् । न । पूर्वं ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्गक्तिमार्गीयज्ञान-

भाष्यप्रकाशः।

विकल्पयोरेकतरानिर्घाराद्वाक्यानामबोधकत्वं प्रसज्यते । नच ज्ञानेनेव मोक्षः, 'तमेव'मिति श्रुतौ 'भक्त्या मा'मिति स्मृतौ च तस्यैव मोक्षहेतुत्वेनोक्तः, भक्तस्य ज्ञाननरपेक्ष्योक्तिस्तु तत्त्वतो ज्ञानं भक्त्येति साधनान्तरसाधितं ज्ञानमतात्विकत्वात्र श्रेयः, अतो भक्तिरेव ज्ञानार्थ कार्येति तत्स्तुत्य-भिप्रायेति न भक्तः सम्भचयञ्जक्षेति वाच्यम् । एवं भक्तित्यागेपि श्रुतौ 'ब्रह्मवि'दित्यत्र अक्षरस्य 'तमेव'मित्यत्र पुरुषोत्तमस्य च विषयत्वेनोक्ततया विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मोक्षसाधकज्ञानविकल्पस्य दुर्वारत्वात् । नच श्रौतत्वाविशेषाज्ज्ञानयोरेव समुचयोऽस्त्वित वाच्यम् । 'अक्षरात् परतः परः' इति श्रुतेः 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममे'ति गीतावाक्याचाक्षरपुरुषोत्तमयोर्भेदादव्यक्तवाक्येऽक्षरस्य परमगतित्वकथनेन ज्ञानिनोऽक्षरे लयात्, 'भक्त्या मा'मिति वाक्ये स्वस्य विश्वतिकर्मत्ववोधनेन भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् तत्स्थानभेदेन फलभेदे तयोरिप समुचयस्यासम्भवात् । ननु यद्येवं फलभेदः, तिर्हं तस्य तस्य साधनस्य तत्र तत्र व्यवस्थित्या वाक्यानामितरेतरिवरोधाभावात् सन्देहे निवृत्ते सर्व श्रुत्युक्तं चोपपन्नमिति व्यर्थमेवाधिकरणमिति चेत्। न। पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः 'अन्ते या मितः विर्वराधिकरणमिति चेत्। न। पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः 'अन्ते या मितः

वैदार्थस्मरणप्राप्तेः । वस्तुतस्तु श्रुतिस्मृत्योरिति पाठः । 'स्मृतेश्रे'तिस्त्रभाष्ये वेदान्तानां वेदत्वोक्तेः । 'श्रुवित्रं दितिश्रुतिस्येले 'क्रुगोऽधिकतरस्तेषामव्यकासक्तचेतसा'मिति स्मृतिः पठनीया । भाष्ये 'स्मृत्यो'रित्युक्तेन ज्ञानेनेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म नच ज्ञानेनेति । उभयञापीतिभाष्यविवरणं तमेविमनीति । तस्यवेति । ज्ञानस्येव । 'भिक्तर्ज्ञानमिति प्रोक्ते'मिति गीताया एवकारः । ज्ञाननेरपेश्र्येति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म भक्तस्येति । तत्त्वत इति । फललेन ज्ञानम् । साधनान्तरेति । साधनं भिक्तः तदन्यत्साधनं साधनान्तरं तेन साधितिमत्यर्थः । अताक्तिकत्वादिति । अतत्त्वसम्बन्धित्वात् । अफलरूपत्वादिति यावत् । ज्ञानार्थमिति । फललेकज्ञानार्थम् । तत्स्तुत्तीति । भिक्तस्तुत्यभिप्राया । विषयेतिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म एवं भिक्तत्याग इति । नचेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म नचेति । क्रानिन इति भाष्यं हेतुं दत्वा विवृण्वन्ति स्म अक्षरादिति । तदिति । लयस्यानभेदेन । फले अक्षरपुरुषोत्तमो तयोस्तज्ज्ञानयोः । तस्यविमिति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म ननिवैति । वाक्यानामिति । अक्षरतत्प्राप्तिसाधनपुरुषोत्तमतः प्राप्तिसाधनप्रतिपादकवाक्यानाम् । अक्षरमात्रप्राप्तसाधकत्वात्तया । उपपद्ममिति । तत्तत्परत्वेनोपपन्नम् । तत्रापि 'भिक्तमार्ग एव मार्ग' इति सुषोधिन्या पृष्टिमर्यादाभिक्तसम्बन्धिनां वाक्यानाम् । उपपन्नमिति । पूर्ववत् । अधिकर्म् । त्रापिति । पृर्ववत् । अधिकर्म् । त्रापिति । पृर्ववत् । वाक्यानासुपपत्तिकरम् । न पूर्वमिति भा यं विवृण्वन्ति स्म न पूर्वमिति ।

१. (न पूर्वमिति भाष्यं वितृण्वन्ति स नपूर्वमिति । भक्तीति । भक्तिमार्गीयशाब्दज्ञानवतः । ज्ञानमार्गीय-ज्ञानं तु शाब्दापरोक्षरूपं श्रवणादिभिः शुद्धान्तः करणस्य सूक्ष्मपदार्थविषयं कं 'यथा यथात्मेति' वाक्यादिति स्पष्टम् ) इति विद्यान्तर्गतमधिकम् ।

३८ म० सू० र॰

वतो लयस्थाननिर्धारासम्भवात् । अपरं च । 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वे'ति वचना-द्रिक्तिमार्गे तत्त्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेदासाधनमिति मन्तव्यम् । तथाच 'मत्कामा रमणं जारं मत्त्वरूपाविदोऽबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसह-स्रदा' इति वाक्याज्ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीयज्ञानरहितानामपि भगवत्प्राप्तेस्त-

#### भाष्यप्रकाद्यः

सा गति'रित्यङ्गीकारे पूर्वज्ञानवैयर्थ्यप्रसक्तेर्दुर्वारतया तस्य न्यायस्याशक्यवचनत्वेन तादृशस्य लयस्थानिर्धारासम्भवात् सन्देहेऽधिकरणप्रणयनस्थावश्यकत्वात् । अपरं च । यदि भक्तेरिवाक्षरज्ञानादिषि परज्ञानमेव कयाचिद्विधया आदृत्याधिकरणावश्यकत्वमुच्यते, तदा तु 'ततो मा'मित्याद्यक्तरीत्या भगवज्ज्ञानस्थैव प्रवेशसाधनत्वमधिकरणे मन्तव्यम् । तथाच 'तमेवे'ति श्रुतेः सावधारणत्ववत्, 'मत्कामा' इति स्मृतौ 'सङ्गाच्छतसहस्रश' इति कथनेन तदुपद्यहिताया वरणश्रुतेरि सावधारणत्ववत्, रणतुल्यत्वेन मार्गद्वयसिद्धज्ञानरिहतानामि भगवत्प्राप्तेर्ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्रुतिविरोध इति रिक्षः।

ज्ञानमार्गभक्तिमार्गी विविच्य साधने वक्तव्येग्रे मिलितयोर्विचारः क्रियते । ज्ञानं सर्वभावः सर्वत्वं सर्वस्मिन्नात्मनो भावः स्मरणम् । स्वयमेवानुभूतनिजसुखानुभवश्च । सर्वश्चासावात्मनो भावश्चेति विग्रह्वान् सर्वात्मभावोभिन्नः । मनोमात्रजन्यत्वसर्वेन्द्रियभवनत्वाभ्यामपि ज्ञानमार्गीयज्ञानसर्वात्म-भावयोर्भेदः । मार्गमेदाच भेदः । सर्वात्मभावस्वरूपं भक्तिमार्तण्डे स्पष्टम् । सर्वभावः सर्वभृतेषु मन्मतिः । ख्वयप्रकाशः । सर्वभूतस्थाक्षरत्वेन ख्वयंप्रकाशत्वं तत्प्रकाश्यत्वेप्यक्षुण्णमक्षरे । मक्ति-कारणं श्रीभागवत उक्तम् । ज्ञानं भगवद्धमः । सर्वभावसामानाधिकरण्यान्मार्गत्वम् । तदीयभाव-मेलनात् । ज्ञानमागीयज्ञानं सर्वभूतेषु मन्मतिरूपम् । 'यथा यथात्मा परिमृज्यते' इति ज्ञानं ज्ञानाङ्गभक्तिजन्यं पृथक् । 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्मे'ति श्रुत्युक्तं कार्यकारणवस्त्वेक्यमर्षणजन्यं ज्ञानं एतद-न्तर्गतं हृदयस्थाक्षरत्वेन ज्ञानम् । साधनेन सदानन्दितरोभावपूर्वकं ज्ञानप्राधान्यात् । खरूपात्मकज्ञानं चतुर्विधं नित्यम्, षड्विधं जन्यम्, एवं दशविधम्, तत्रेदं ज्ञानं कचित्रित्ये जीवधर्मे ज्ञाने निविशते । तज्ज्ञानवतो भक्तस्य पश्चात् उक्तसाधनात्पश्चात् भक्तिमार्गीयं ज्ञानं साध्यम् । भक्तिरनन्तानन्दधर्मः । तपो वैराग्ययोगे मार्गः । भक्तिमार्गीयं ज्ञान फठात्मकं ज्ञान तद्वतः । पूर्वज्ञानेति । अक्षरप्राप्तिसाधकस्य पूर्वज्ञानस्य यत्रोक्तसाध्यसाधनभावः तत्र वैयर्ध्यं तस्य प्रसक्तेर्द्धर्वारत्वमेवेत्यर्थः । तस्येति । 'अन्ते या मति'रित्युक्तस्य मर्यादाभक्तस्याक्षरात्मकचरणयोर्ठयः, पृष्टभक्तस्य पुरुषोत्तमे ठय इत्यर्थविघटकस्य । तादृशस्येति । भक्तस्य । भक्तसवितो भगवां छयस्थानं चरणौ वा लयस्थानमिति निर्धारासंभवात् पुष्टभक्तो मार्यादिकभक्तो वेति सन्देहे सति । सन्देह इति । उक्तोभयविधसन्देहे उभयथेति सिद्धान्तान्निवृत्त इसर्थः । यद्वा । ज्ञानभक्ती समुचेतव्ये विकल्पयितव्ये वेति सन्देहः । अधिकरणेति । पुष्टमर्यादा-मक्तोपासनार्थं पुष्टिमर्यादयोः पुष्टौ साधनोपसंहारो न वेति सदेहे नेति तात्पर्यकाधिकरणप्रणयनस्य तथात्वात् । क्विन्नोभयमुक्तिसाधनमिति प्रतिपादकं भाष्यमपरं चेति तद्विवृण्वन्ति स्म अपरं चेति । अक्षरज्ञानादिति । पादरूपाक्षरज्ञानं भगवज्ज्ञानं अवयवज्ञानस्यावयविज्ञाननिविष्ट्रत्वात् । क्येति । पादत्वविधया । भत्तया मामभी त्यत्र ज्ञाने पादरूपाक्षरस्य सत्त्वात्। अधीति । पादसेवनमात्रभक्तेर्विव-क्षितमोक्षसाधकत्वाभावात् भगवत्पादसेवनस्य शमलधूननसाधनत्वात् तन्निवारणायाधिकरणावृत्यकत्व-मुच्यत इत्यर्थः । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । एवेति । पादत्वेन ज्ञानव्यवच्छेदकैवकारः त अवयवित्वेन तु ज्ञानमस्स्येव । सावधारणतुरूयत्वेनेति । 'बहुनामनुत्रहो न्याय्य<sup>्र</sup> इति *न्या*या-

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम् ।

त्साधनत्वनिरूपकश्चितिविरोधः । तथाच कचिज्ज्ञानं मुक्तिसाधनत्वेनोच्यते, कचिद्रक्तिः, कचित्रोभयमपीत्येकतरसाधनानिश्चयान्मुक्तिसाधने मुमुक्षोः प्रवृत्त्य-सम्भव इति पाप्ते, आह गतेरर्थवत्त्वमित्यादि । गतेर्ज्ञानस्य अर्थवत्त्वं फलजन-कत्वम्, उभयथा मर्यादापुष्टिभेदेनेत्यर्थः ।

अत्रायमाशयः। 'एष उ एव साधु कर्म कारयित तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषती'त्यादिश्चितिभ्यो भगवान् सृष्टिपूर्वकाल एवैतस्मै जीवायैतत्कर्म कार-यित्वैतत्फलं दास्य इति विचारितवानिति तथैव भवति। तत्रोक्तरीत्या मुक्तिसा-धनाननुगमे हेतुरवश्यं वाच्यः। एवं सित कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिरूपं

भाष्यप्रकादाः।

तत्कृतसंशयादप्यधिकरणमावश्यकम् । अतः पूर्वोक्तौ विषयौ संशयौ च निर्वाधौ । तथा सति, तथाच किचिदित्याद्युक्तरीत्या मुम्रुश्चप्रवृत्त्यसम्भवानमोक्षेच्छां परित्यज्य स्वर्गसाधन एव प्रयत्नीयम् , किञ्च, एवं मुम्रुश्चप्रवृत्त्यसम्भवं प्राप्ते पूर्वोक्तं ज्ञानभक्त्योस्तारतम्यं भक्त्युत्कर्षो दोषस्य कादाचित्कत्वं च न निर्धारियतुं शक्यमिति च पूर्वेपक्षे प्राप्ते श्रुतेवीधकताप्रकारं वदन् सिद्धान्तेन पूर्वोक्तं द्रदृषितुं ज्ञानोत्कर्षवोधनतात्पर्यमाहेत्यर्थः । सृत्रं व्याकुर्वन्ति गतिरित्यादि । निवदं कथं बुद्धावारोहतीत्याकाङ्क्षायां व्यत्पादयन्ति अन्नायमित्यादि । कार्यमात्रं प्रतीश्वरेच्छायाः कारणत्वेन तस्याश्च नित्यत्वेन 'एष उ एवे'त्यादिश्चत्युक्तापीच्छा तथेति भगवान् सृष्टिपूर्वकाल एव यद्ययथा विचारितवांस्तत्त्रथेवेति, तत्र भगवद्विचारश्चरीरप्रविष्टोन्नयनकारणविमर्शे पूर्वोदाहृतवा-मयोक्तरीत्या ज्ञान-भक्ति-वरण-भगवद्विपयककाम-रमण-जारादिबुद्धीनां शास्त्र कथनेन मुक्तिसाधना-मयोक्तरीत्या ज्ञान-भक्ति-वरण-भगवद्विपयककाम-रमण-जारादिबुद्धीनां शास्त्र कथनेन मुक्तिसाधना-नज्ञगमे सति शास्त्रद्वारा मुम्रुश्चप्रवृत्तिसद्वये तत्साधनानुगमे हेतुरवश्यं वक्तव्यः । एवं तद्वदनावश्यकत्वे सति उक्तमार्गभेद एव हेतुः । तत्र कृतिसाध्यमित्याद्यक्तरूपा मर्यादा, सर्वसाधारणहेतुना साध्यसिद्धौ मर्यादापदप्रयोगस्य लोके दर्शनात्, यथैतावति कृत एतावद्दीयत इति राज्यमर्थादेति,

पेक्षया तथा । 'शतशोऽथ सहस्रश' इति बहूनामनुग्रहः । तत्कृतेति । ज्ञानरिहतानां भगवत्प्राप्तिः ज्ञानसिहतानां वेति विरोधकृतसंशयात् । प्राप्तस्वगंसाधने यतनीयमिति पूर्वपक्षवारकमिकरणमाव-श्यकमित्यर्थः । निर्माधाविति । वाधाः पूर्वोक्ताशङ्काः । पूर्वपक्षार्थं तथाचेति भाष्यार्थमाहुः तथासतीति । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । श्रुतेरिति । ज्ञानसाधनत्ववोधकश्चतेः । नित्यत्वेन ति । 'अविनाशी वा अर' इति श्रुतेः । इच्छेति । अवान्तरेच्छा । तथेति । नित्यत्वेन नित्या । तन्नेति भाष्यं विवृण्वन्ति सम तन्त्र भगविति । ज्ञानेति । ज्ञान च भक्तिश्च वरणं च भगविद्विययककामश्च रमणं च जारब्रह्मजुद्धिश्च ताः तासाम् । शास्त्र इति । ज्ञानमिक्तवरणानि वेदान्तशास्त्रेऽन्यच्छ्रीभागवतशास्त्रे । 'इतिहासः पुराणं च वेदानां पत्रमो वेद' इति छान्दोग्यश्चतेः । वेदोपाङ्गत्वेन वेदशास्त्रनिशाच । उपाङ्गानि चरणव्यूहे प्रसिद्धानि । पूर्वपक्षप्रन्थोक्तरीत्याननुगमः । तदिति । तस्या मुक्तेः साधनानि शास्त्रोक्तान्युक्तानि तेषां मुक्त्यनुगमे मुक्त्यर्थ पार्थक्येन प्रापणे हेतुर्मागभेदः । एवं स्तितिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म एवमिति । तद्वदन हेतुवदन तस्यावश्यकत्वे सिति । उक्तानां मार्गाणां भेदः । कृतीति । मर्यादेत्यन्ता । सर्वेति । राजप्रजासाधारणेन हेतुना । साध्येति । साध्य राज्यं तस्य सिद्धिर्मर्याद्या भवतीति स्वकार्ये कार्यकारणभावसम्बन्धरूपठक्षणया मर्यादापदप्रयोगस्य । राज्यमर्या-

१. सत्साधनानुगमे इति श्रीहस्ताक्षरेषु पाठ.।

शास्त्रेण बोध्यते । ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्योदा । तद्रहितानामपि खखरूपब-लेन खप्रापणं पृष्टिरित्युच्यते । तथा च धं जीवं यिसान्मार्गेऽङ्गीकृतवान् , तं जीवं तत्र प्रवर्तियत्वा तत्फलं ददातीति सर्व सुस्थम् । अत एव पृष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यम् , मर्यादायामङ्गीकृतस्य तद्पेक्षित्वं च युक्तमेवेति भावः ।

### भाष्यप्रकाशः।

शास्त्रे जिप 'स्वकृतसेतुपरीप्सये'ति सेतुर्मर्यादा । तद्रहितानामित्याद्यक्ता तु पृष्टिः अनुग्रह इति यावत् । 'पोषणं तद्नुग्रह' इति द्वितीयस्कन्धात् । अनुग्रहश्च धर्मान्तरमेव, न तु फलदित्सा । 'यस्यानुग्रहमिच्छामी'ति वाक्यात् । कृपानुकम्पादिशब्दानां स एव वाच्यः । एवं सित 'लोकवत्तु लीला कैवल्य'मितिन्यायेन तथाच्च यं जीविमत्याद्यक्तरीत्या ददातीत्युदितानुदितहोमिवदः धिकारिभेदाद्व्यवस्थितमिति सर्व पूर्वोक्तं सुस्थम् । केवलमर्यादायां वृतस्य जीवस्याक्षरे पूर्व ज्ञान-मार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतः क्रमेण मर्यादायां पृष्टो चाङ्गीकारात्तस्य पूर्वमक्षरे ततः पुरुषोत्तमे लयस्य 'ते तु ब्रह्महदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोद्धृता' इतिवत् सुस्थेन सम्भवाच्छितिद्व-योक्तग्रपय्वमित्यर्थः । एतेनैव स्मृत्योरि विरोधः परिहृत इति बोधयन्ति अत एवेत्यादि । अति एवेति । ग्रिक्तसाधने

## रिशमः।

देति । राज्ये मर्यादा राज्यनिमित्तं तत्सिद्धिफिलका मर्यादा। परीप्सा इच्छा तया। एतेनोभयथापद्-विवरणभाष्यान्तर्गतमर्यादेत्यस्य विहितज्ञानभक्ती इत्याशयो विवृतः । अविहितज्ञानभक्ती तु 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इति मैत्रेयबाह्मणश्चतौ । श्रवणस्य स्मरणकीर्तनभक्तिनिवर्सत्वेन तन्मात्राक्षेपेऽन्यासां प्रेमवशात्स्वयमेव भवनादिविहितत्वम् । 'श्रवणकीर्तनस्मरणैः प्रेमे'ति सुबोधिन्यामेकादशस्कन्धस्य सुबोधिन्याम् । 'श्रोतव्य'इत्यत्र तव्यस्त्वावश्यकेपि प्रोक्त इत्यवैधत्वम् । तथाच श्रवणादिसरणिर्म-र्यादाभक्तिः । सा च मत्कृतभक्तिरत्नतद्दोकयोः प्रपित्रता, ततो द्रष्टव्या । तद्रहितानामितिभाष्यं विवृण्वन्ति सा तद्रहितान।मिति। इतिवाक्यादिति । नचानुग्रहाभिन्न फल दातुमिच्छां करोमीत्पर्थ इति वाच्यम् । सनर्थेच्छानन्वयात् । कृपेति । आदिना दया । सः अनुग्रहः । एवकारः फलदित्साव्य-वच्छेदकः । तथाचेति भाष्य विवृण्वन्ति स्म एवं सतीति । उक्तरीत्येति । भाष्योक्तरीत्या । उदितानु-दितकालिको होमो ययोस्तः तौ उदितानुदितहोमिनौ तयोरिवेति षष्ठचन्ताद्वतिः । अधिकारिणौ तयोर्भेदा-दिलर्थः । अपर चेति भाष्योक्तमत्र नोक्तमिति न्यूनं पूर्यन्ति स्म केवलेति । न्यूनताया निग्रहस्थान वे तृपल-क्षणविधयाहुः केवलेति । मर्यादाशब्देन भगवद्धर्मरूपं ज्ञानं केवलशब्देन विद्याङ्गतपथादियोगो व्यावर्खते । केवलज्ञानेन तु ज्ञानमार्ग इत्यर्थः, केवलानां ज्ञानभक्तिकर्मणां भगवद्धर्मत्वम्, वैराग्यादिविद्याङ्गसाहित्ये मार्गत्वमित्येकादशसुबोधिन्याम् । अक्षर इति । आध्यात्मिके । केवलभक्तेस्तु स्वस्वरूपबेले वर्णनीय उपयोगः । योगादिविद्याङ्गवैशिष्ट्ये तु तस्य मार्गत्विमत्याहुः पूर्विमिति । ज्ञानमार्गे योगयोगादिद्यापश्चा-क्नेषु । मर्यादायामङ्गीकारादिति वक्ष्यमाणत्वात् । मर्यादा प्रेम्णीत्यर्थात् । 'योगयोगे तथा प्रेमे'ित निबन्धात् योगयोगः । भक्तिमार्गीयेति । अत्रापि योगयोगः । पुष्टावङ्गीकारादिति वक्ष्यमाणत्वात् । मर्यादायामिति । मर्यादाभक्तिमार्गे । पुष्टौ पुष्टिमार्गे । अक्षर इति । पादरूपे । अक्षतिद्वयेति । 'सत्यं ज्ञानमनन्त'मिलनया 'यमेवैष' इलनया चोक्तम् । अत एवेत्यादीति । मर्यादायामिति । मर्यादाभक्तिर्ज्ञानं च तस्याम् । यक्तिमिति । किञ्च, 'भक्तया मा'मित्यादिमाष्योक्तस्यत्येश्विक्तमित्यर्थः ।

# अत्र साधकत्वेन विपक्षे वाधकमाह अन्यथा हि विरोध इति।अन्यथा मर्यादापुष्टिभेदेन व्यवस्थाया अकथने विरोधाद्वेतोस्तथेत्यर्थः। विरोधस्तु पूर्वपक्ष-

भाष्यप्रकाराः।

## म्रमक्षप्रवृत्तिप्रतिरोधः ।

नतु स्त्रे को वा विरोधोऽभिष्रेतो योऽत्र साधक्रत्वेनाद्रियत इत्यत आहुः विरोध इत्यादि । अत्रेदं वोध्यम् । ब्रह्मनिरूपकेषु वेदान्तवावयेषु क्राचित्सृष्टिकर्तृत्वप्रशासितृत्वादिरूपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवात्मनः परमात्माभेदस्तादृश्ज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वं चोन्यते । क्रचिच्च वरणेन स्वतनुविवरणम् । क्रचिद्धक्त्येव मोक्ष इत्युच्यते । तत्र प्रकरणभेदान्माहात्म्यज्ञानवतात्माभेदज्ञानेनाक्षरप्राप्तिः । वरणेन स्वतनुविवरणश्रावणात्तेन भगवत्स्यरूपे दर्शनगोचरे सति हृदयग्रन्थिभेदात्
सुदृद्धस्तेहरूपायां भक्तो जातायां पूर्वजातस्रक्तविधज्ञानमपि तत्र्वोपकरोतिति पुरुषोत्तमप्राप्तिः ।
नच केवले ज्ञाने वरणस्रपसंहर्तं शक्यम् । विद्याधर्मत्वाभावात्, वरणश्रुतौ जीवकृतसर्वसाधनालभ्यत्वश्रावणेन परमात्मनः श्रवणादिविध्युक्तसाधनालभ्यतया तन्मात्रसाधनकायां विद्यायां
रहिमः ।

अन्नेति । मर्यादापुष्टिमेदेन व्यवस्थाकथने मुक्तिसाधने मुमुक्षुप्रवृत्तिसाधकत्वेन विपक्षे पुष्टिमर्यादाभेदेन व्यवस्थाया अकथने बाधक मुमुक्षुप्रवृत्तिप्रतिरोधमाहेत्यर्थः । सर्योदापुष्टीति । धर्मादिष्वनियम इति पूर्वप्रयोगार्हस्य पुष्टिशन्दस्य परप्रयोगः । अन्त्रेदमिति । भाष्ये श्रुतिविषयवाक्यत्वायेद वक्ष्यमाणं बोध्यम् । वेदान्तेति । 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते', 'एतसैवाक्षरस प्रशासने गार्गि द्यावा--पृथिवी विघृते तिष्ठतः', 'तदात्मान एस्वयमकुरुत' 'तत्त्वभसी'त्यादिषु । स्ट्रष्टीति । आदिना साक्षात्स-ष्टिकर्तृत्वम् । तादृशेति । भत्तयङ्गज्ञानस्य । मोक्षसाधनत्व भक्तिरूपव्यापारद्वारा चोच्यते । तदुक्तम्-'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोऽधिकः । स्रेहो भक्तिरिति श्रोक्तस्तया मुक्तिर्न चान्यथे'ति पञ्चरात्रे । 'अनवगाह्यमाहात्म्ये' 'नृप स्वात्मैव वछभ' इति वाक्यद्वय श्रीभागवते । भगवानात्मनोप्यात्मा । किचिदिति । वरणश्रुतौ । तनुविवरणं 'विवृणुते तनुं स्वा'मितिपाठे । किचिदिति । 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यत्र 'ब्रह्मसस्थोऽमृतत्वमें'तीति । संस्था भक्तिः । 'तत्सस्थस्यामृतत्वोपदेशा'दिति शाण्डिल्यसूत्रात् । पादस्थानभेदेनाक्षरस्य द्वैविध्याद्याद्याज्ञानेन पादरूपाक्षरप्राप्तिस्तदादुः तन्त्रेति । प्रकरणेति । अक्षर-प्रकरणपुरुषोत्तमप्रकरणयोर्भेदात् । माहत्म्यज्ञान स्वमतोद्भव तस्य त्वमसीति तत्त्वमसीत्यत्रार्थपक्षे जीवस्यांशत्वेन ज्ञान'मध्यात्मज्ञाननित्यत्व'मिति गीतोक्तम्, नत्वर्थवादरूपम् । तद्वतामात्माभेदज्ञान तेनाक्षरस्य पादरूपस्य प्राप्तिः । एतस्य पश्चाद्धक्तिमार्गायज्ञानोपयोग वक्तुमाहुः वरणेनेति । 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनु स्वा'मित्यस्थां तेन वृतेनेत्यर्थे वरणे पर्यवसानाद्वरणेनेत्यु-क्तम् । स्वतनुविवरण स्वस्य भगवतस्तनुस्तस्या विवरण प्रकाशनं बाहुलकात् तस्य श्रावणात् । तेनेति । स्ततनुविवरणश्रावणेन । 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुतेराहुः हृद्येंत्यादि । हृदयग्रन्थिः दुष्टकाम-कोषादिः । सुद्दहेति । तत्त्वं च 'कामाद्रोप्य' इत्यादिवावयोक्तं अदुष्टकामाद्यविहितमक्तिपूर्वकत्वम् । पूर्वजातमिति । अक्षरात्मकहृदये भगवत्स्वरूपे दर्शनगोचरे सत्यक्षराज्ञान पूर्वजात उक्तविधज्ञानं अक्षरप्रतिष्ठितत्वविषयक सत्तत्र नाम भत्तयशमाहात्म्यज्ञानमुपकरोति तज्जनकत्वेन इत्येवं भत्तया पुरुषो-त्तमप्राप्तिः । उपसंहारपादत्वादाहुः नचेति । शक्यमिति । तस्य ज्ञानवद्वतधर्मत्वादिति भावः । न्'न्वेकं रूप रसात्प्रय'गित्यत्रैकत्वपृथकत्वयो रूपधर्मवज्ज्ञानधर्मत्व वरणस्थेत्यत आहुः वरणेति। अवणादीति । 'श्रोतव्य' इत्यत्र विधौ तव्य इति भावः । साधनानि श्रवणादीनि । तन्मान्नेति। ग्रन्थ उपपादितः । एतेनैव 'ननु श्रवणादिरूपा प्रेमरूपा च भक्तिरविशेषेण पाप-क्षय एवोदेति, उत कश्चिद्विशेषोऽस्ति । तत्राधुनिकानामपि भक्तानां दुःखद्शी-नाच्छ्रवणादेः पापनाशकत्वश्रवणाचाविशेषपक्षस्त्वसङ्गतः । अथ श्रवणादिरूपा पापे सत्यपि भवति, प्रेमरूपा तु तन्नाश एवेति विशेषो वाच्यः । सोऽपि प्रेमव-तामपि अक्रुरादीनां मणिप्रसङ्गे भगवता समं कापट्यकृतिश्रवणान्न साधीया'नि-त्यपि शङ्का निरस्ता वेदितव्या ।

### भाष्यप्रकाशः।

वरणस्योपसंहर्तुमशक्यत्वाच । एवं साधनभेदेन फलभेदिसद्धौ पूर्वोक्तोिक्तनीषाश्चितिसद्धभगविद्धिन्वारशिरे श्रीतसाधनानां तदभावस्य तिद्धिरुद्धानां कामादीनामिष प्रवेशेन वरणे प्रकारभेदः सिध्यति । स च पुराणोक्तरुपशृंहणैविशेषतोऽवगम्यत इति हृदिकृत्य स्त्रकृता इदमधिकरणं प्रणीतिमत्याशयेन पुराणस्थविरोधपरिहारचिन्तनमत्र कृतम्, न तु सुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्व-मिति वैदिकम्मन्यबिहिश्चख्योधनाय वर्तमे । वस्तुतस्तु 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं सम्रस्तुत'मितिवाक्याद्वेदत्वमेव श्रीभागवतस्य । 'इतिहासपुराणं वेदानां पश्चमो वेद' इति बृहदारण्यकश्चतेश्च । अतस्तद्वाक्यत्वेनापि विषयवाक्यत्वं युक्तमिति न शङ्कालेशः ।

प्रकृतमनुसरामः। एतस्याधिकरणस्य पूर्वाधिकरणोत्थशङ्कानिरासह्रपं प्रयोजनान्तरमाहुः एते-नेत्यादि । एतेनेत्यस्य इत्यपि शङ्का निरस्ता वेदितव्येत्यनेनान्वयः । न साधीयानिति । पापं विना भगवति कापव्यक्रत्यसम्भवास साधीयान् । तथाच सम्परायस्त्रसिद्धः सिद्धान्तो न रिक्मः।

वरणमात्रं साधनं यस्याः सा वरणमात्रसाधनिका तस्याम् । अञाक्यत्वादिति । नहि साधनस्य वरणस्य/ साध्ये ज्ञाने उपसहारो दृष्ट इति भावः । अन्यत्रादर्शनात् । तथा 'चैकं रूप'मिति दृष्टान्तो नेति भावः । एवमित्यादि । श्रवणादिविध्युक्तसाधनतन्मात्रसाधनयोर्भेदेन । फलयोः पुरुषोत्तमतदितरफलयोर्भेदसिद्धौ। पूर्वोक्तिति । अत्रैव पूर्वोक्तित्यादिः । तद्भावस्य वरणेतरसाधनाभावस्य । स चेति । अत्रैव 'युमेवैष'इत्यादिभाष्योक्तो वरणे प्रकारभेदश्च । उपेति । 'भगवान्त्रद्य कार्त्स्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया । तदध्यवस्यत्कृटस्था रतिरात्मन्यतो भवे'दित्यत्रोपबृंहणे यच्छब्दार्थ ऐक्यमाहात्म्ययोर्माहात्म्ये वरणस्या-न्तर्भावाद्विशेषतः । तथे तिहासपुराणाधैर्वेद समुपबृहये दित्युपबृहणम् । तथा 'जन्माद्यस्य यतोऽन्वया-दितरत' इत्यपबृंहणम् । जगजन्मादिकर्तृत्वस्य माहात्म्यात् । किंच 'भक्त्या मामभिजाना'तीति भाष्यो-क्तोपबृहणे तेः । वैदिकामिति । वेद एवं षडङ्गानीत्येवं वैदिकमात्मान मन्यते स वैदिकमन्यः, स च बहिर्मुखः, बहिः तर्का मुखान्युपाया यस्य तस्य बोधनाय उपबृंहणानां विशेषतोऽवगमांशे उपकारात् । ननु नेयं भाष्यकृतां शैली, यदि स्थात्, तदा पूर्वीक्तं स्थात्, नत्वेवम्, पूर्वभीमांसाभाष्ये शबरस्वामि-शैल्याः षष्ठाध्याये द्वितीयपादे षष्ठाधिकरणे 'तस्मिस्तु शिष्यमाणानि जननेन प्रवर्तेर'न्नित्यधिकरणे दर्शना-दित्यत आहुः वस्तुतस्तिवति । नतु स्मृतीनामुत्सन्नप्रच्छन्नशाखामूलत्वादस्तु पूर्वमीमांसाविषयत्वम्, पुराणानां तु कथं मीमांसाविषयत्वमत आहुः सर्ववेदेति । तद्वाक्येति । पुराणवाक्यत्वेनापि । एतेनेत्वादीति । भक्तानामिति । अवणादिमताम् । ननु कुतो न कारणसत्त्वे प्रेमेति चेत् । नर् त्रेमवन्मुक्तेरपि फलत्वात् , प्रेमादिकं प्रति अवणादीनां तृणारणिमणिन्यायेन कारणत्वात् । दुःखेति । पापकार्यदुःखदर्शनात् । पापनादाकत्वेति । अन्योन्याश्रयापादकात्तस्मात् । श्रवण तु 'केचित्केवलया भक्त्या वासुदेवपरायणाः । अघं धुन्वन्ति कारूर्येन नीहारमिव भास्कर' इति वाक्ये । कापट्येति ।

तथाहि । मर्यादापुष्टिभेदेनाङ्गीकारे वैलक्षण्यादाचायामङ्गीकृतानां मुमुक्षयैव अवणादौ प्रवृत्तिः, तद्दातृत्वेनैव भगवित प्रेमापि, न तु निरुपिः।
कदाचिद्रस्तुस्तभावेन मुक्तीच्छानिवृत्तावि तद्भक्तेः साधनमार्गीयत्वात् 'अनिच्छतो मे गतिमण्वीं प्रयुङ्क्ष' इति वाक्यादन्ते मुक्तिरेव भवित्री। अस्मिन्
मार्गे अवणादिभिः पापक्षये प्रेमोत्पत्तिः, ततो मुक्तिः। पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतेस्त्वत्यनुग्रहसाध्यत्वात् तत्र च पापादेरप्रतिबन्धकत्वाच्छ्रवणादिरूपा प्रेमरूपा च
युगपत्, पौर्वापर्येण वा, वैपरीत्येन वा भवत्येव। अत्र अवणादिकमपि फलरूपमेव। स्नेहेनैव कियमाणत्वान्न विधिविषयः। न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनान-

## भाष्यप्रकाशः।

युक्त इत्याशङ्काप्येतेन मार्गभेदेन समाधानानिरस्ता वेदितव्येत्यर्थः । कथं निरस्तेत्याकाङ्कायां व्युत्पादयन्ति तथा हीत्यादि वक्तं शक्येत्यन्तम्। तथाच सम्परायस्त्रसिद्धः सिद्धान्तो मर्यादा-मार्गविषयः । सत्यपि पापे भक्त्युदयपश्चस्तु पुष्टिमार्गे, तत्र वरणप्रकारभेदे नियामिका या इच्छा, रिक्षाः।

कापट्यं पापकार्यम् । तथाहीत्यादि वक्तुं दाक्यमित्यन्तमिति । अस्मिन्निति । मर्यादा-यामङ्गीकारे मार्गे । 'यमेवैष वृणुत' इत्युक्तभाष्यरीत्या मार्गे । वैपरीत्येनेति । पूर्वं प्रेमरूपा पश्चाच्छ्रवणादिरूपेत्येवम् । अयोगव्यवच्छेदकैवकारः । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिध्यासितव्य' इत्यत्र पाठकमे 'दृष्ट एव स्नेह' इति भाष्यादर्शनानन्तरं प्रेम तदनन्तरं श्रोतव्य इत्युक्तश्रवणादीत्यवं श्रुत्यर्थात् । अञ्चेति । पाठकमेण श्रवणाद्यङ्गीकारे । फलरूपमेवेति । स्नेहस्य क्षित्रवणादिफलत्वात्तथा । मुक्तिप्रतिपादकैकादशस्कन्धे 'श्रद्धामृतकथायां मे शश्वन्मद्नुकीर्तन'मित्सुपक्रम्य धमैंर्मनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मिय संजायते भक्तिः कोऽन्योऽर्थोऽस्यावशिष्यत' इसन्तवाक्यैरेवकारः । मुक्तेः फलत्वात् । न कुलालकुविन्दादिफलघटपटादिवदवान्तरफलत्वम् । न विधीति। स्रेहेनैवेत्यत्रापि हेतुः। तथाच प्रेमपर्यन्तं विधेयत्वेन श्रवणादिकम्, प्रेमानन्तरं तु स्वव्यसनतः कियमाणमुत्तमभक्तिरूपं न विधिविषयम्। भाष्ये विषयशब्दो नियतलिङ्गः। पूर्वतन्त्रेप्येवम् । नहीति । अविद्या आदिर्यस्य मुक्तिः सायुज्यमन्ते यस्य भजनानन्दात्यन्तरायस्य । अत एवाविद्यादि-मुत्तयन्ताभ्यां रूप यस्य भजनानन्दात्यन्तरायस्यान्तेन रूप्यन्ते उपमीयन्ते इत्यविद्यादिमुत्तयन्तरूपभज-नानन्दात्यन्तरायरूपाणि तानि अभ्रकषाविरलविविधमहातरुगहनानि तेषाम् । यथानलोभ्रंकषम् । कष हिंसायां (भ्वा-प-सेट्) अभ्रमाकाशं कषति हिनस्तीत्यभ्रंकषं गहनं विपिनं दहति । स्वदेहिंसकं वस्त्वित्युक्तम् । दाह्यत्वसमर्थकं विशेषणं अविरठविविधमहातरु इति । अविरठा गृह्वरा विविधा अनेकरूपा महान्तोत्युचाः तरवो यस्य । तथानुप्रहः अभ्रंकषं गहनं दुःखं दहति अविद्याऽज्ञानं आकाशं देहं हिनस्ति । यथाधुनिक आकाशं ब्रह्मदेह न मनुत इति । अत्रापि दाह्मत्वसमर्थकं विशेषणं अविरलेत्यादि । अवि-रलानि विद्यानाश्यानि विविधानि विविधदुष्कृतजन्यानि महात दृदिवृक्षस्तस्य दुःखानि गहनानि । आदिवृक्षस्य वेदार्थत्वेन कर्मरूपत्वात् । तस्य वेदार्थत्वं तु 'ऊर्घ्वमूलमधःशाख'र्मिति श्रेताश्रतरश्चतेः । ंकमैंके तत्र दर्शना'दिति जैमिनिस्त्रात् कर्मरूपत्वं तस्य । अतो महातर्वादिवृक्षसम्बन्धीनि दुःखानि मुत्तयन्तरूपाणि । भगवदीयानां मुत्तयनादरस्मरणात् गहने प्रवेशः । 'शुद्धाश्च सुखिनश्चैव ब्रह्मविद्या-विज्ञारदाः । भगवद्भजने योग्या नान्य इत्यर्थतः फल'मिति प्रथमसुबोधिनीकारिकायाः सुखिनो मजनानन्दाधिकारिण इति दुःखानां गहनानामत्यन्तरायत्वं मजनानन्दे । मुक्तेरप्यत्यन्तान्तरायद्भपत्वम्।

न्दात्यन्तरायक्षपाभ्रङ्कषाविरलविविधमहातरुगहनानां दहने लोलुपस्यानुग्रहान-लस्य तदान्तरालिकपापतृलं प्रतिबन्धकिमति वक्तुं शक्यम् ।

तदुक्तं श्रीभागवते 'खपादमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यचोत्पतितं कथश्रिद्धनोति सर्वं हृदि संनिविष्टं इति । विकर्म प्राक्तनम्, तत् दुःखदमिति, स्वयं च हरित्वेन दुःखहर्तेति धुनोति।

## भाष्यप्रकाशः।

सा 'छन्दत उभयाविरोधा'दिति स्त्रे स्चिता, सैवाच्चो भयथेति पदव्याख्याने व्युत्पादिता। तेन न चोद्यावकाशः । नापि तत्कृतश्रवणादीनां पत्पनाशार्थत्वं शङ्क्यम् । तेषां प्रेम्णा क्रियमाणत्वेन फल-मुध्यपातित्वात् । पापस्य त्वनुप्रहेणैव नाशसम्भवादित्यर्थः ।

नन्वेतादृश्येवच्छेत्यत्र किं मानमत आहुः तदुक्तमित्यादि । अत्र यद्विकर्म यच कथि दित्त त्यितं तत्सर्व धुनोतीत्यन्त्रयः । तत्र पूर्व विष्टुण्वन्ति विकर्मेत्यादि । तत् दुःखदमित्यत्र तदिति भिनं पदम् । हरित्वेन दुःखहर्नेति । 'हराम्ययं यत्सर्वृणां हिनर्भागं क्रतुष्वहम् । वर्णश्र मे हरिचेष्टस्तसाद्धरिरहं स्मृत'इति महाभारतवाक्यात्तथा । मध्ये निविष्टस्य कथि त्यदस्य धुनोतिना सम्बन्धे धूननप्रकार इच्छाविषय एव वाच्यः । स चेच्छाविवरणादेव लभ्यत इति वैयर्थ्यात् रिहमः।

मजनस्य भेदसाध्यत्वेन मुक्तेरभेदरूपायास्तया । तदान्नरेति । अन्तरायान्तरालिकं मायारूप पापत्लम् । भगवत्यष्टं पाप तु प्रतिवन्धक भवत्येव । 'अघ धुन्वन्ती'ति वाक्यात् । इति नि व चकुं शक्यमित्यन्वयः । नतु भजनानन्दः ज्ञानिक्रयाकाण्डोक्तः स्यात् , तत्र तु न दृश्यतं इति चेत् । न । ज्ञानिक्रयापरिनिष्ठि-तानामत्यन्तानुग्रदे भिक्तदानस्य 'भगवान्भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति कर्हिचित्स्म न भिक्तयोगंभितिं वाक्ये सिद्धत्वाद्धक्तमनोरथेन भजनानन्ददानात् । 'अचल्यं चापक्ष्यं'ति व्याससूत्रात् । सृचितेति । भक्तः पूर्वमेव पापनाशा यया भवति, सा छन्दपदवाच्या । वरणप्रकारभेदे नियामिका तु छन्दपदस्पित्त्रस्यः । च्युदिति । अत्रायमाशाय इत्यादिभाष्येण व्युत्पादिता । न चोद्येति । सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो न युक्त इति चोद्यस्याक्षश्या । अत्रेति भाष्य विवरीतुमाहुः नापीति । तत्कृतेति । मर्यादाभक्तकृतश्रवणादीनाम् । पापेति । अविद्यया विद्योपमदे पाप तस्य नाशार्थत्वमिवद्योप्पर्दकाले शङ्काम् । विद्युप्वति । भर्यादाभक्तकृतश्रवणादीनाम् । पापेति । अविद्यया विद्योपमदे पाप तस्य नाशार्थत्वमिवद्योप्पर्दकाले शङ्काम् । विद्युप्वति । एताइद्यति । प्रष्टिमर्यादो । भर्यादान्यामपि कारणमनुग्रह इति भक्तिहेतुग्रन्थेऽस्ति । एताइद्यति । प्रष्टिमर्यादो । भयि चानन्ययोग्गेन मिक्तर्य्यामचारिणी शित्कर्याचे भर्वेत । स्वानन्ययोग्गेन मिक्तर्य्यापक्ति प्रश्वापक्ष स्वाप्ति । स्वाप्ति । अत्रेक्तदेशिकृतन्ययोगमेदमाश्रित्य प्रश्वः । अव्याप्ति सामार्या भर्वेत प्रश्वाप्ति । स्वाप्ति । स्वाप्ति । स्वक्तमेति । सचितम् । उत्पतितं विकर्म क्रियमाणम् । भाष्ये । स्वपदिति । उपकार स्मृत्वा सस्य भगवतः पाद्योभूतं ओषं समूह 'प्रियतमकरपग्रस्यर्शनवेश्वणा'दिति सामिनीस्तोत्रोक्तम् । भजतः । अन्यस्मिन् मादः त्रकोऽन्यमावो येन तस्य । प्रकृते । प्र्विमिति । विकर्म । विकर्मेति । प्राक्तनं संचित्तं कर्मे । तथिति । हिरत्वेत दुःखहर्तेत । अप्रतित्वन्यत्र कथ्रयद्यीनि । स्रात्तेति । स्रात्तत्वानीनितिपदयोर्भस्ये । भूननेति । कथिति स्वय्वद्याप्ति । स्वाति स्वरात्वेति । स्वाति । तस्यतित्वन करोती-

१. भजनान्दास्यन्तरायेति पाठः ।

उक्तविशेषणविशिष्टस्य खतो विकर्मकृत्यसम्भवात् सांसर्गिकं मसो भूतम्, न तु मया कृतमितिंवत् वा यत् कृतं विकर्म तत् 'कथिश्चदुत्पतित'मित्युच्यते । त्यक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यासङ्गेनेन्द्रग्रुझाख्यपाण्ड्यराजवन्महदागमनाच- ज्ञानं वा । वक्ता उक्तरूपे भक्ते विकर्मोक्तावैनुचितत्वज्ञापनाय वा 'कथिश्चे'दिन्त्युक्तवान् । तेन तर्कितं विकर्माश्चाभिष्रेतमिति ज्ञायते । एतादृशस्यापि यदि विकर्म भवेत्, तदा तिश्चन्त्रयर्थं न तेनान्यत् कर्तव्यम् । भगवानेव हृदि निविष्टस्तद्भनोति यत द्वति । कदाचित् स्वभक्तिवलस्कूर्त्या सदोषमपि जनं कृतार्थी- करिष्यामीत्रङ्गीकुर्याचेद्रक्तः, तदैव तद्वदिस्य एव तत्संसर्गजं दोषमस्यैतदङ्गी- कारेण तद्दोषमपि धुनोतीति सर्वपदेनोच्यते । चिरकालभोग्यमपि तत्क्षणेनैव नाशयति । तन्नाशने कालादेरप्रतिवन्धकृत्विमत्यपि ज्ञापयितुं परस्य कालादेरीश-

#### भाष्यप्रकाशः।

पूर्वपदेनैव सम्बन्धो युक्त इत्याग्रयेन द्वितीयं विद्युष्वन्ति उक्तित्यादि । सन्तो भूतम्, न तु मया कृतिमितिवदिति । अकामतः अबुद्धिपूर्वकं च कृतम् । एवश्च सांसर्गिकेन सह त्रिविधं विकर्मोक्तम् । त्यक्तान्यभावस्थैतद्पि न सम्भवतीत्यरुच्या ततोऽतिरिक्तमन्यदाहुः त्यक्तित्यादि । अज्ञानं वेति । कथश्चिदुत्पतितविकर्मस्थानीयमिति शेषः । गौण्यङ्गीकारे बीजं वक्तमाहुः वक्तेत्यादि । तथाच ताद्यस्य पापमेव नास्ति, किन्तु भगवदिच्छेच तादशी सन्मार्गस्थापनार्थेन्त्याश्येनैतद्वाक्यवक्ता करभाजनो योगिश्वर एकादशस्कन्धे निर्मि प्रति तथोक्तवानित्यर्थः । एवं कथनस्य तात्पर्यमाहुः तेनेत्यादि । सर्वपदतात्पर्यमाहुः कदाचिदित्यादि । इदमपि नवमस्कन्धे रन्तिदेवोपाख्याने सिद्धम् । 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्तिनः । अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इति, द्वितीयस्कन्धे ग्रकोक्तौ च 'किरातद्वृणान्ध्रपुरुन्दपुष्कसा आभीरकङ्का यवनाः खसादयः । येऽन्येऽपि पापा यदपाश्रयाश्रयाः शुध्यन्ति तस्य प्रभविष्णवे नम' इति । चिरकालभोग्यस्य यत्र क्षणमात्रेण नाशनम्, तदुदाहरणं त्वन्तर्गृहगताः प्रागेवोक्ताः । सिद्धमादुः

## रिहमः।

सर्थात् । अयिमच्छाविषयो वाच्यः पूर्वभाष्यात् । पूर्वभाष्य इच्छाविवरणम् । पूर्वेति । उत्पतितपदेन । द्वितीयमिति । कथित्रदुत्पतितम् । मत्त इति । इत्यत्रेतीतिवत् । सप्तम्यन्ताद्वतिः । मत्तो कामतः भूतं अबुद्धिपूर्वकं भूतं संसर्गतो भूतम् । अकामतः पश्चमस्कन्धे बभूहननं बभूहनने इच्छाभावात् । अबुद्धि-पूर्वकं यथा सेवा संसारसिहतसंसारस्य नाशनं कृतम् । संसर्गतः कृतमकूरे । संसर्गः शतधन्वनः । सांसर्गिक-मित्यत्र ससर्गेण निर्वृत्तमिति विग्रहे 'तेन निर्वृत्तमि'ति सूत्रेण 'अध्यात्मादेष्ठिनिष्यत' इति वा भवार्थे 'तदस्य प्रयोजन,मिति वा ठञ् । एतद्धपीति । त्रिविध विकर्म । तत्त इति । त्रिविधात् । गौणीति । एकस्थानीयत्वं गुणस्तद्योगाद्रौणी । बक्तेत्याद्रीति । उक्तरूप इति । पाण्ड्यराजवद्वर्तमाने । अनुचित-त्वेति । अनुचितत्वस्चनाय । ताद्दशस्योति । पाण्ड्यराजवद्वर्तमानस्य । सन्मार्गेति । पाण्ड्यराजवद्व-तिमाने भक्ते विकर्मोक्तावनुचितत्वं यत्र मार्गे तादशसन्मार्गस्थापनार्था । तस्यसङ्गेति । रन्तिदेवस्य यः तेनेत्याद्रीति । तर्कित अन्यथाज्ञानविषयं विकर्मात्र वाक्येऽभिन्नेतम् । तस्यसङ्गेति । रन्तिदेवस्य यः

९ कृतमिति बुद्धचेति पाठ । २. अरुचिज्ञापनाय इति पाठ । ३. अत्राप्यमीत्यादिपाठ । ३९ व॰ सू॰ र॰

त्वमुक्तम्। अत्र भजनादिहृ निवेशान्तानां स्पष्ट एव विकर्मणि सत्यपि सम्भव इति ॥ २९ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे सप्तमं गतेरर्थवत्त्वमित्यधिकरणम् ॥ ७॥ उपपन्नस्तस्रक्ष्मणार्थोपलब्धेर्लोकवत् ॥ ३०॥ (३-३-८.)

ननु मुक्तेरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते, युक्तं चैतत्, संस्तेर्दुःखात्मकत्वात्, तित्रवृक्तेः सर्वेषामिष्टत्वात्, पृष्टिमार्गीयभक्तानां तु तदनपेक्षित्वमुच्यते। तदुक्त-मथर्वणोपनिषत्सु। अष्टाद्शार्णमञ्जल्लपमुक्त्वा पट्यते 'परब्रक्लैतचो धारयती'त्या-देरन्ते 'सोऽमृतो भवती'त्यादि। एतद्ग्रे 'किं तद्रूपं किं रसनं कथं हैतद्रजन'मित्या-दिप्रश्लोत्तरं पट्यते 'भक्तिरहस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराइयेनैवामुष्यात्मनः

भाष्यप्रकाशः।

अन्नेत्यादि । तथाच मर्यादाभिक्तमार्गे तर्तव्यामावाज्ज्ञानमार्गत उत्कर्षः, पृष्टिभिक्तमार्गे तु क्वित्यापसन्त्वेपि भगवतेव तन्नाशनेन कृपातिशयादुत्कर्ष इति सिद्धमित्यर्थः । तेन पूर्वाधिकरणोक्तो भक्तयुत्कर्षो हेतुवोधनेन दृढीकृतः । किश्च, एतेन भगवतः फलत्ववोधनात् स्वरूपावस्थितस्थैव तथात्वादकेतनत्वरूपो धर्मोपि प्रतिपादितः ॥ २९ ॥ इति सप्तमं गतेरर्थवन्त्वमित्यधि-करणम् ॥ ७ ॥

उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेलेकिवत् ॥३०॥ पूर्विधिकरणे मिकिहेत्वोधनेन ज्ञानमा-गीपेक्षया मिकिमार्गस्थोत्कर्षो दृदीकृतः । अत्र त्वनुप्रहजन्ययोर्मर्यादापुष्टिमक्योर्मध्ये मर्यादामकेः पापनाञ्चोत्तरमेव जायमानत्वात् पुष्टिमक्तौ च तादशनियमाभावात् तत आधिक्यं न स्यादतस्ता-रतम्यं विचार्यते। वरणश्चतिप्रपञ्चभूतमिति पूर्ववदेव विश्वयसंश्चयौ पूर्वपक्षे निक्षिप्य सूत्रमवतारयन्ति ननु मुक्तेरित्यादि । पुष्टिमार्गीयभक्तानां मुक्त्यनपेक्षत्वं कुत्राथर्वोपनिषत्सच्यत इत्याकाङ्कायाम्, गोपालपूर्वतापनीय इत्याद अष्टाद्शाणेत्यादि । भक्तिरहस्यभजनमिति । अत्र भक्तिशब्दा-च्छान्दसः सोर्छक्। रहस्यभजनमित्यस्य विवरणं तदिहेत्यादि । अर्थस्तु-तत् भजनम्, अम्रुष्यात्मनो रिक्यः।

प्रसङ्गस्तस्य योऽनुभावो नारायणपरायणत्वं साधनाभावेषि तत्त्वं तेन । तर्नव्येति । तर्तव्यं पापम् । पुष्टीति । भाष्यीयात्रशब्दस्यार्थः । पूर्वाधिकरणसमाप्तौ विरुद्धधर्माधारत्वप्रतिज्ञानादुक्तकृतकेतनत्वविरुद्धधर्ममाहुः किश्चेति । एतेनेति । हृदि सन्निवेशकथनेन । 'स मानसीन आत्मा जनाना'मिति श्रुतेः फलत्वम् । स्वरूपेति । फलत्वोक्तेर्मोक्षरूपत्वात् 'मुक्तिर्हित्वान्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः' सा च भगवतः 'स आत्मा स्वाश्रय' इत्याश्रयलक्षणवाक्योक्तोऽतः स्वरूपावस्थितिराश्रयरूपता तदाधारस्य तथात्वात् फलत्वात् , 'दशमस्य विशुद्ध्यर्थं नवानामिह लक्षण'मिति वाक्यादेवकारः । तथात्वात् फलत्वात् । अपिना फलत्वम् ॥ २९ ॥ इति सप्तमं गतेरर्थवत्त्विमत्यधिकरणम् ॥ ७ ॥

उपपन्नस्तस्वक्ष्मणार्थोपलब्धेलींकवत् ॥ ३० ॥ भक्तिहेत्वित । कृपातिशयरूपभक्ति-हेतुबोधनेन । ननु मुक्तेरित्यादीति । तदनपेक्षित्वं मुक्त्यनपेक्षित्वम् । आहेति । पूर्वपक्ष्याह् । अष्टाद्वार्णेत्यादीति । पश्चपदोष्टादशार्णमश्चः । 'कृष्णाय गोविन्दाय गोपीजनवस्त्रभाय स्वाहेति' । गोपीजनेति वस्त्रभायेति पदद्वयम् । अत्र दशार्णपदाभावेपि, अत्रे 'एतस्मादन्ये पश्चपदाऽभूवन् गोविन्दस्य मनवो मानवानाम् । दशार्णाद्यास्तेपि संकन्दनाद्यैरभ्यस्यन्ते भूतिकामैर्यथावत्' । 'तदेतस्य स्वरूपार्थं वाचा वेदयती'ति श्रुतेरत्रापि दशार्णत्वं प्राप्यते । श्रुत्यर्थस्तु टीकायां द्रष्टव्यः, अत्र प्रयोजनाभावान्न लिख्यते । कल्पनमेतदेव नैष्कर्म्य'मिति । एतद्त्र विचार्यते । मस्रावृत्तितद्धिष्ठातृरूपध्याना-देरसतत्वं फलमुच्यते । भजनखरूपं च यावत्फलनैराइयेन भगवलात्मनः कल्प-नमित्यच्यते । नच फलनैराइयेन भजनेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । 'तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्वैतान् भृत्वावती ति श्चतेर्भुक्तिसाधनत्वेन ज्ञात्वा भजतः सैव फलम् । खरूपस्यैव खतन्नपुरुषार्थत्वमनुभवन् यो भजते, तस्य तदेव फलमिति यतो निर्णयः सम्पद्यते । 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'मिति

#### भाष्यप्रकाशः।

वस्तुत एतदीयस जीवस इहामुत्रोपाधिनैराइयेनैव ऐहिकामुष्मिकयावत्फलेप्साराहित्येन कल्पनं तदीयत्वसमर्थनम् । अन्तर्विहिःसेवया तदृढीकरणम् । 'क्रपू सामर्थ्य' इति धात्वर्थात् । एतदेव स्त्रस्य तदीयत्वसमर्थनमेव, नैष्कर्म्य संन्यास इति । अन्ये तु, 'भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधिनैराज्ये-नाम्रुष्मिन् मनःकल्पन'मिति पठन्ति । एवं पाठद्वयेऽपि यावत्फलनैराक्यस्य प्रविष्टत्वादाम्रुत्रिक-मध्ये मुक्तेरिप प्रवेशात् तद्नपेक्षत्वं समानम्। एतद् त्र विचार्यत इति। उक्तं तापनीयवाक्यद्वयम-सिन् स्त्रे विचार्यते । सन्देहं वक्तं विचारप्रकारमाह मस्त्रेत्यादि । 'असुं पश्चपदं मन्त्रमावर्तयेद्यः स यात्यनायासतः केवलं तत्' इति मन्त्रोक्ता या पश्चपदस्याष्टादशार्णमन्त्रस्याष्ट्रतिः पुनः पुनः कथनम्, 'तसात् कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेचं रसेचं भजे'दिति ब्राह्मणोक्तं यचद्धिष्ठात-ध्यानादि, तस्य सर्वस्य अमृतत्वं फलम्, उपक्रम एव 'यो ध्यायति रसति भजति सोऽमृतो

## रश्मिः ।

. एतस्य दशार्णमन्नस्य स्वरूपं पञ्चपदमुक्त्वा । 'भक्ती रहस्यभजन'मिति प्राप्त आहुः अत्र भक्तीति । 'सुपां सुलुगि'तिसूत्रेण लुक्। अमुच्येति । अमुष्य वित्रकृष्टस्य य आत्मा जीवस्तस्य । नैष्कम्यीमिति । यावत्फर्लेप्साराहित्ये सति तदेककामत्वे तदीयत्वं भवतीति यावत्फर्लेप्साराहित्यं करणं तदीयत्वसमर्थने उक्तम्, तज्जन्यं तदीयत्वसमर्थनं नैष्कर्म्यम् । तदित्थम् । कर्मणा कर्मनिर्हारो नैष्कर्म्यं कर्मनिर्हारकं कर्म । अकामस्याप्तकामस्य यावत्फलेप्साराहित्यं भवति तद्नवाप्तकामस्याविहितं विहितं दास्यं भवति । 'आदरः परिचर्याया'मित्येकादशैकोनविंशे कथनात् । कर्मनिर्हारकं कर्म । मक्तित्वाच । 'केचित्केवलया मक्तया वासुदेवपरायणाः । अघं धुन्वन्ती'ति वाक्यात् । तच्च नैष्कर्म्यं संन्यासः । कर्मसंन्यासयोगाध्याये 'त्यक्त्वा कर्मफलासङ्गं नित्यतृप्तो निराश्रयः । कर्मण्यभित्रवृत्तोपि नैव किंचित्करोति सः ॥ निराशीर्य-तचित्तात्मा त्यक्तसर्वपरिग्रहः । शारीरं केवलं कर्म कुर्वन्नाप्तोति किल्विषम् ॥ यदच्छालाभसंतुष्टो द्वन्द्वातीतो विमत्सरः । समः सिद्धावसिद्धौ च कृत्वापि न निबध्यते ॥ गतसङ्गस्य मुक्तस्य ज्ञानाव-स्थितचेतसः । यज्ञायाचरतः कर्म समग्रं प्रविलीयते ।। ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिवर्बह्माग्री ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मैव तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्म समाधिना' इति । नचाधः सेवन संसारजनकं 'अधश्रोर्ध्व'मिति वाक्यविषयत्वात् अस्मदादिविषयवत् इत्यनुमानेन संसारजनकं दास्यमिति वाच्यम् । आचार्यमार्गत्वस्योपाधित्वात् । 'कृत्वा-ऽतरन् वत्सपदं स्म यत्प्रवाः' इत्यस्य सुबोधिन्यनुगुणयत्किंचित्संसारवत्सेवनं साध्यव्यापकत्वस्थलम् । े सेवनातिरिक्तविषयं साधनव्यापकत्वस्थलम् । एव नैष्कर्म्यं संन्यास इत्यर्थः । उपबृहितोयं संन्यास उपनिषत्सु तत्तद्धिकारानुसारी ज्ञेयः । समानमिति । पृष्टभक्तानां समानम् । तन्मते पुष्टभक्ताभावेपि स्वमते तद्विरुद्धमित्यर्थः । मनःकल्पनं मानसी सेवा । आहेति । पूर्वपक्षीति बोध्यम् । एवमग्रेपि । क्राह्मणेति । त्रह्मा त्राह्मणः त्रह्म जानाति त्राह्मण इति व्युत्पत्तेः । अधिष्ठाता दशार्णप्रतिपाद्यः ।

भगवद्राक्याच । अत एव रहस्यभजनं लक्ष्यमुक्तम् । तथाच श्रीतत्वभगवत्सम्ब-निधत्वयोरविशेषात् कतमो गरीयानिति संशये गृढाभिसन्धिः पठति ।

मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यभजनकतेव उपपन्नः उपपत्तियुक्तः। तमेवोद्घाटयति तस्रक्षणार्थोपलब्धेरिति। तस्रक्षणो भगवत्स्ररूपात्मको योऽर्थः स्वतन्त्रपुरुषार्थरूपः, तद्भपलब्धेः स्वाधीनत्वेन तत्प्राप्तेरित्यर्थः। यद्यपि पुरुषोत्तमे प्रवेद्यो तदानन्दानु-भवो भवति, तथापि न प्रभोस्तदधीनत्वम्। भक्तितिरोभावात्। प्रत्युत वैपरीत्यम्। भजनानन्दस्य तत आधिक्यं तु 'मुक्तिं ददाति किहीचित् से न भक्तियोगम्'

भाष्यप्रकाशः।

भवती'त्यनेनोच्यते । भजनस्वरूपमित्यारभ्य, भगवद्वाक्याचेत्यन्तग्रन्थस्तु स्फुटार्थः । एतन्निगमनायाह अत एवेत्यादि । अत एवेति । स्रह्मप्स फलत्वादेव । 'अस्य भजन'मिति पाठे तु निरुपधिमजनमेव लक्ष्यम् । उभयथापि 'तद्भैता'नित्यादिभिः सिद्धो निर्णयस्तुल्यः । अतो निरपेक्षभजनेपि मुक्तिरेव फलमिति निर्णयस्य कर्तुमशक्यत्वात् यत् सिद्धं तदाह तथाचे-त्यादि । उक्तहेतुभ्यामुभयोभक्तयोः साम्यमेव युक्तमिति पूर्वपक्षरूपे संशये श्रुतिस्थगूढाभिप्रायं प्रकटयन् स्त्रं पठतीत्यर्थः । स्त्रं व्याक्तर्वन्ति सुमुक्षोरित्यादि । रहस्यभजनकर्तेति । पाठा-न्तरे तु निरुपिधभजनकर्ता । तमेवेति । तादशं भक्तम् । गूढाभिसर्निध वा । अग्रे उपपत्तेरेव कथनादिति । नतु पुरुषोत्तमे सायुज्येपि स्त्रोक्तस्य हेतोरुपपद्यमानत्वात् कथं रहस्यभजनकर्तुरे-वाधिक्यस्य सिद्धिरित्यत आहुः यद्यपीत्यादि । ननु मास्तु प्रभोस्तद्धीनत्वं सायुज्ये, तथापि सह्तपानन्दापेक्षया भजनानन्दस्याधिक्ये किं मानम्, अत आहुः भजनानन्दस्येत्यादि । अत्र प्रथमवाक्यं पश्चमस्कन्धपष्ठाध्याये श्रीशुकैः परीक्षितं प्रत्युक्तम् । 'राजन् पतिर्गुरुर्यं भवतां यद्नां दैवं प्रियः कुलपितः कच किङ्करो वः । अस्त्वेवमङ्ग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति किर्हिचित् सा न भक्तियोग'मिति । अत्र मुक्तिदातुरप्यदेयत्वेन भक्तेराधिक्ये सिद्धे तदानन्दंसा-रिक्मः।

एतन्निगमनायेति । तस्मात्तयेति निगमनं न्यायशास्त्रे । भाष्ये । रहस्येति । तत्प्राप्तिसाधनं ठक्ष्यम् , 'तदिहामुत्रे'त्यादिलक्षणम् । लक्ष्यं निरुपिध बोध्यम् । प्रकृते । मुक्तिरेचेति । एवकारः स्वरूपस्य व्यवच्छेदकः । उक्तेति । श्रौतत्वभगवत्सम्बन्धित्वाभ्यां हेतुभ्यां उभयोर्मुक्तिभगवत्स्वरूपार्थं भजतोः । इति पूर्वपक्षेति । मुक्तिसाधनत्वेन भजन् गरीयानुत स्वरूपसैव स्वतन्नपुरुषार्थत्वमनुभवन् भजन् गरीयानिति संशये उक्तहेतुभ्यामित्यादिपूर्वपक्षे रूपं यस्य तादृशे संशये । उक्तायां 'यो ध्यायति रसति भजित सोऽमृतो भवती'ति श्रुतौ तिष्ठतीति श्रुतिस्थं गूढं मुमुक्षोः सकाशात् रहस्यभजनकतैंवोपपन्न इत्यमृतपदगृढं अभिप्रायम् । गूढाभिसन्धिरितिपाठे उक्ताभिप्रायवान् व्यासो भगवान् गूढोभिसन्धि-र्थस्येति बहुव्रीहेः । सूत्रमिति । बुद्धिस्थत्वात्सूत्रमपठित्वा व्याकुर्वन्तीत्यर्थः । गृहामिसन्धिरूपे भाष्यीयार्थव्यतिरिक्ते । अत्र हेतुः अग्र इति । सूत्रेऽग्रे उपपत्तेः उपपन्नरूपतादशभक्तधर्मस्य । यदि तलक्षणार्थी न स्यात्तदा तदुपल्ब्धिन स्यादित्येवमन्यथाज्ञानरूपायाः । नतु स्तादमृतपद्गूढोभिप्रायः मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यभजनकर्तैव मुख्य इति उपपन्नरूपतादशभक्तधर्मस्य तथापि तल्लक्षणार्थीपलब्धेरिति हेतुना कथं प्राप्तिरत उक्तं एवेति । अप्यर्थे आकृती शक्तेः तदाक्षेप्यव्यक्तेरुपपन्नरूपाया गौणार्थत्वात् । कथनात् तस्रक्षणार्थोपरुष्धेरिति पदेन कथनात् । सायुज्य इति । उक्ततदीयत्वविरुक्षणसायुज्ये । रहस्येति । तदीयस्य । तदानन्दस्येति । भजनानन्दस्य । नतु भजनेनानन्दो भजनानन्दः । अत्र

'द्वीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः' 'नारायणप्ररा लोके' इत्युपक्रम्य 'स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थद्दिंगन' इत्यादिवाक्यैरध्यवसीयते । अत एव सा-मीप्यवाच्युपसर्ग उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन लीलायां सुहृत्त्वेन प्रभुनिकटे स्थितिरुक्ता भवति । नच महत्पदार्थस्वरूपाज्ञानादल्प एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पूर्वोक्तं न वाञ्छति, तथात्रापीति वाच्यम् । दीयमानानामर्थानां स्वरूपा-ज्ञानासम्भवात् । अनुभवविषयीक्रियमाणत्वस्यैवात्र दीयमानपदार्थत्वात् । तद-

## भाष्यप्रकाशः।

घिक्यम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धे किपलवाक्यम् । तृतीयं पष्टस्कन्धे सप्तदशाध्याये उमां प्रति शिववाक्यम् । नन्वयमर्थः स्त्राशयगोचरत्वेन कथं ह्रेय इत्यत आहुः अत एवेत्यादि । तथाच यद्येवमर्थोऽभिष्रेतो न स्यात्, तदा 'तल्लक्षणार्थलब्धे'रित्येव स्त्रे वदेत् । भगवत्स्वरूप-लाभस्योभयत्रापि तुल्यत्वेनोपोपसर्गप्रयोजनाभावात् । अत उपलब्धिपदाञ्हेय इत्यर्थः । चतुर्वि-धमुक्तयन्तर्गतत्वव्यावृत्त्यर्थे तादृशस्य सिद्धं स्वरूपमाहुः तेनेत्यादि । एतदेव भक्तेराधिक्यमूहा-पोहेन द्रदयन्ति नचेत्यादि । स्पष्टम् ।

इतोप्यत्युत्कटभक्तस्रचनाय पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । स्पष्टम् । एवमत्र भक्तेः परमा

फलसाधनयोरेकीकृत्य निरूपणात्कथं सायुज्यापेक्षयाधिक्यम्। किञ्च, किं शक्यतावच्छेदकमिति चेत् । सत्यम् । मजनेनेत्यत्र न करणे तृतीया, अपि तु 'प्रकृत्यादिभ्य उपसंख्यान'मिति वार्तिकेनाभेदे मृतीया । फलत्वेनाभेदः । ननु किं साधनं फलरूपमिति चेत् । न । एकादशे मुक्तिफलप्रतिपादकं सुबो-घिन्यां फलात्मकं साधनमाहेति परस्परानुकथनमित्यस्याभासेन तदुक्तसाधनानां फलत्वात्। तेन साधनभूतभजनाभिन्नानन्दपदस्य भजनानन्दस्य भजनानन्दत्वमपि शक्यतावच्छेदकम् । 'साधनानाम-सिद्धवदावृत्तिः कर्तव्ये'ति सुबोधिन्या फलदशायामपि साधनावृत्तेः । यादृशं साधनं तदुक्तं भजनानन्दत्वं वा शक्यतावच्छेदकं भजनं तादशानन्दे तात्पर्यग्राहकम् । ठाघवात् । उभयत्रेति । उपोपसर्गे तदभावे च, सायुज्ये तदीयत्वे वा । ज्ञेय इति । तथाहि । उप समीपे लब्धः तदीयत्वे । तस्य भेदघ-टितत्वात् । सायुज्ये लब्धः, नतूपलब्धः, सायुज्येऽभेदादिति । चतुर्विधेति । सामीप्यस्य वक्ष्यमाण-भाष्यात्तदीयत्वेन तदतिरिक्तस्य साँछोक्यवाक्योक्तसाछोक्यादिचतुष्टयरूपचतुर्विधेत्यर्थः। ताददास्येति। तदीयत्वरूपमुक्तिं प्राप्तस्य । तेनेत्यादीति । शरीरादिकं चतुर्थपादे वक्तव्यम् । ऊहेति । ऊहस्तर्कः । वाच्यमित्यत्रोहवचनविवक्षणात् । अपोहः तर्कापोहनं समाधानम्, तयोः समाहारः तेनैकवचनम् । स्पष्टमिति । ताद्यं महतां पदार्थस्वरूपमक्षरज्ञान तस्यान्यत्र वैराग्यजनकस्याज्ञानात् अल्पानन्दे भगवदीयसम्बन्धिन सगुणे । उत्कटेति । तदीयत्वमुक्तिं गतस्य भेदोऽयमुक्तटभक्तस्य सूचनाय । पूर्वोक्तमिति । पदार्थस्वरूपमज्ञातम् । लथाञ्चापीति । दष्टान्तवत् अत्र भजनान्दाधिक्यप्रति-पादकवाक्येषु । उत्कृष्टत्वेन सालोक्यादिसायुज्यान्तेषु ज्ञानामाववतः सगुणे भजनानन्देऽल्पे आधि-क्युज्ञानमिति भावः । वाच्यमिति । वचनमूहरूपं अपोहनम् । दीयसानानामिति । सालोक्या-दीनाम् । उत्कृष्टत्वेन स्वरूपाज्ञानासंभवात् । दीयतेऽनुभवविषयीकियते तत् दीयमानमित्याश्ययवन्त आहुः अनुभवेति । दीयमानेति । आकृतौ शक्तिपक्ष इति भावः । भाष्यीयत्वादेवकारः । नन्व-

१ इतः पूर्व ( यथा पूर्णा भगववीयास्ते शेषव्यासामिमारुताः )।

ज्ञाने खर्गादित्रये तुल्यद्रिंग्त्वासम्भवश्च । 'मुक्तिं द्दाति कि हिचित् सा न भक्तिः योग'मिति वाक्ये भक्तेराधिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्माक्यूनार्थजिचृक्षोः सकाशात् पूर्णार्थवान् महानिति युक्तमेवास्योपपन्नत्वम् । इममेवार्थं दृष्टान्तेनाह लोकव-दिति । यथा खाधीनभर्तृका नायिका तदवस्थाननुगुणगृहवित्तादिकं दीयमान-मपि नोररीकरोति, तथेखर्थः ।

अथवा। स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मी यस्य स तल्लक्षण उद्भट-भक्तिभावः स एव अर्थः खतन्त्रपुरुषार्थरूप इति। अग्रे पूर्ववत्। भगवत्पाकट्य-वानेव हि भक्तो भक्तत्वेन ज्ञायत इति तथा। एतेन ज्ञाप्यं हि ज्ञापकादधिकं भवति। एवं सति यज्ज्ञापकं परमकाष्टापन्नं वस्तु पुरुषोत्तमखरूपं सर्वफलरूपं तन्मैहित्वं कथं वक्तुं दाक्यमिति सूच्यते॥ ३०॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादेऽष्टममुपपन्नाधिकरणम्॥८॥

## भाष्यप्रकाशः।

काष्ठा स्चिता । तेन फलभक्तौ मुक्तिने सन्निपततीति मर्यादाभक्तिफलभूतमुक्तिभाजोपि सकाशात् पुष्टिभक्तोऽधिक इति सिद्धम् । अत्र गोपालतापनीयोक्ते विषयवाक्ये भक्तिविषयतया पुरुषोत्तमस्बरूपस्य सिद्धत्वेन इयामावदातत्वं प्रतिपादितम् ।

## रहिमः।

(तु)भवविषयीक्रियमाणत्वं न जातिरिति कथं तस्य पदार्थत्वमिति चेत् । न । विशेष्यौदासीन्येन धर्मा विच्छिन्ने शक्तेः । कलशपदस्य कलशत्वे शक्तस्य कलशत्वधर्मवाचकत्वेप्याकृतौ शक्तेरनिवार्यत्वात् । व्यक्तेरभेदस्य जातिबाधकस्य सत्त्वात् । तद्ज्ञान इति । तुल्यत्वनिरूपकछौकिकसगुणसुखत्वेनापवर्गा-ज्ञाने । अपवर्गस्य सात्विकत्वात्सगुणत्वम् । उत्कृष्टत्वेनापवर्गज्ञाने । पूर्णार्थेति । यथा 'पूर्णा भगव-दीयास्ते शेषव्यासामिमारुता' इत्युक्ताः पूर्णार्थवन्तः । 'अत इतरज्याय' इति सूत्रादेवकारः । अस्य मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यभजनकर्तुः । तद्वस्थेति । भत्रवस्थेत्यर्थः । एवं स्पष्टमित्यर्थः । स्पष्टमिति । यस्येति । भक्तस्य । उद्भटेति । भक्त इति वक्तव्ये भक्तत्वस्योद्भटभक्तिभावप्रयुक्तत्वात्प्रयोजकस्य मुख्यत्वात्तदेवोपात्तम् । अग्र इति । दृष्टान्तांशे । ज्ञाप्यमिति । अत्र भक्तो ज्ञाप्यः । सामान्ये नपुं-सकम्। तन्महित्वमिति। भक्तमहित्वम्। सूच्यत इति। सूत्रेण सूच्यते। एवं स्पष्टमित्यर्थः। काष्ट्रेति । तदीयत्वरूपा । फल्लभक्ताविति । 'भक्तिरहस्यभजन'मिति श्रुत्युक्तायां मनःकल्पनं मानसी-सेवारूपं तनुवित्तजसेवाफलमिति फलभक्तित्वम् । नेति । 'फलभोगनैराज्येने'त्यत्र मुक्तिरूपफलस्य सत्त्वान्न सन्निपततीत्यर्थः । यद्यपि तदीयत्वस्य सामीप्यमुक्तित्वम् , तथापि सामीप्ये दासत्वेन दासीत्वेन सुहृत्त्वेन स्थित्यभावान्न प्रायपाठपठितसामीप्यमुक्तित्वम् । तत्र सुहृत्त्वरूपमक्तयभावात् । वस्तुतस्तु प्रायपाठपठितसामीप्ये दासत्वदासीत्वे सोपाधिके, न तु निरुपाधिके । आत्मकामस्य नोपाधित्वम् । 'अकाम आप्तकाम आत्मकाम' इति श्रुतावकामत्वानन्तरमात्मकामत्वश्रावणात्सकलोपाधिनैराश्यात् । विषयवाक्य इति । 'भक्तिरहस्यभजन'मित्यादिरूपे तदाक्षिप्त 'एतदत्र विचार्यत' इत्यादिभाष्योक्ते च । भजतीत्युत्तया भजनविषयतयेत्यादिः । अक्षरस्य ज्ञानविषयत्वात् । इयामेति । पूर्वमानन्दमय-

१. तन्महत्त्वमिति शोधितपाठः।

#### भाष्यप्रकाशः

शंकराचार्यास्तु, 'गतेरर्थवन्त्व'मिति द्विस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्यं, क्रचित् पुण्यपापहान-सिनधो देवयानः पन्था श्रूयते, क्रचित्र । स किं सर्वत्र संनिपतेन्न वेति संशये, उपायनवत् सर्वत्रेति प्राप्तम् । तत्राह । गतेः देवयानस्य पथः, अर्थवन्त्वम्रभयथा विभागेनेत्युक्त्वा क्रचिद्र्थवती गतिः, क्रचिन्नेति विभागस्त्ररूपं व्याचकुः । तन्मन्दम् । एकस्य प्रकारस्य गतिसार्थक्यं प्रत्यहेतुतया सौत्रस्थोभयथापदस्य विरोधात् ।

भास्कराचार्यास्तु, उभयथेत्यस्य सुक्रतनिवृत्त्या दुष्क्रतनिवृत्त्या चेत्यर्थमाहुः । पूर्वव्या-ख्यानादिदमेव समीचीनम् । सूत्रस्थपदसङ्गतेः ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु, यदि पुण्यमपि निवर्तते, किमर्था ति गितिरिति भास्कराचार्योक्तमवतारणं स्वत्रव्याख्यानं चान् ह्याहुः। तैरनाशङ्कनीयमेवाशिक्कतम्, विद्याक्षिप्तायां हि गतौ केयमाशङ्का,
यदि क्षीणसुकृतः किमर्थमयं यातीति । न हीयं सुकृतिनवन्थना गितः, अपि तु विद्यानिवन्थनेति । तसाद्वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं साध्विति । तन्मन्दम् । विद्याक्षिप्ताया एव गतेरर्थवन्त्वस्य
स्वत्रे प्रकारद्वयेन समर्थितत्वात् । तत्र प्रकाराकाङ्कायामर्थशब्दस्य पश्चस्वर्थेषु निष्टृत्तेरप्युक्तत्वात्
तद्भिप्रेत्य द्वेधा निष्टृत्त्यार्थवन्त्वव्याख्याने दोषाभावात् । तद्याख्येयष्टद्वोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निष्टृत्त्यार्थवन्त्वव्याख्याने दोषाभावात् । तद्याख्येयष्टद्वोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निष्टृत्त्यर्थताया वा उपगमेऽप्युभयथेति पदासामञ्जस्यं दुर्वारमेव, अतो ष्टृथायमाडम्बरः ।
किश्च । मतद्वयेपि देहवियोगकाल एव द्विविधकर्मक्षयस्याङ्गीकृतत्वात् ब्रह्मणश्च व्यापकत्वाद्गतिवैयर्थ्यं तु मतद्वयेपि नापैति ।

यत्पुन भीस्कराचार्यैः पर्यङ्कस्थस्य ब्रह्मणः कार्यब्रह्मत्वम्रपगतम् । तदपि मन्दम् । हेत्वद-र्ब्रानात् । नच साकारत्वमेव हेतुरिति वाच्यम् । तस्य कार्यासाधारणतायाः प्रागेव बहुधासाभि-र्निरस्तत्वेनाभिमानमात्रत्वात् । नच 'यज्दरः सामिशरा' इति श्लोकरूपया तत्स्वरूपसंत्राहकश्च-

## रश्मिः।

निरूपणेन स्मृतविरुद्धभौं निरूपितो । तत्र श्रीनिकेतत्वेन ठक्ष्मीसहस्रठीठाभिः सेव्यमान उक्तः, तस्य श्रङ्काररसरूपत्वाच्छ्यामावदातत्वं भक्तयर्थं सौत्रदृष्टान्तेन प्रतिपादितम् । आध्यानाय द्वितीयस्कन्धे इदं रूपं द्रष्टव्यम् । अर्थवन्त्वं पुण्यपापहानवन्त्वम् । उभाववयवौ यसेत्युभयं तस्मात्प्रकारे थाल् । एतदाह विभागेनेति । एकस्येति । क्षचिन्नेत्युक्तस्य । सूत्रव्याख्यानं पूर्वोक्तम् । अनादाङ्कनीय-मिति । यदि पुण्यमपि निवर्तते, किमर्था तिहं गितिरत्यनाशङ्कनीयम् । विद्याक्षिप्तेति । विद्याप्तितेता । पुण्यप्रेरितत्वाशङ्का । यातीतीति । आशङ्किति बोध्यम् । सुकृतेन निषध्यते साध्यसाधनभावसम्बन्धेनेति सुकृतिबन्धना । 'शाङ्करव्याख्यानपेश्वयेदमेव समीचीन'मित्युक्तत्वाद्याक्षिप्तत्वां विस्मृत्य 'पुण्यः पुण्येन भवतीति श्रुत्या पुण्यक्रपमगवत्प्राप्तिः पुण्येन भवतीत्याशयेनाहुः विद्याक्षिप्ताया इति । सुकृतिबन्धनाया व्यवच्छेदक एवकारः । अर्थवन्त्वस्येति । व्याख्यात-मिदं पदम् । तत्र प्रकारेति । सुकृतिबन्धनाया व्यवच्छेदक एवकारः । अर्थवन्त्वस्येति । व्याख्यात-मिदं पदम् । तत्र प्रकारेति । सुकृतिवन्धनाया व्यवच्छेदक एवकारः । अर्थवन्त्वस्ति । अर्थवन्त्वमर्थ एव निवृत्तत्वं निवृत्तिः । पश्चिति । एतदुपपादितं पूर्वम् । आडम्बरः समारम्भः । गतीति । व्यापकस्य प्राप्तत्वात्त्यास्यर्थकगिति । एतदुपपादितं पूर्वम् । आडम्बरः समारम्भः । गतीति । व्यापकस्य प्राप्तत्वात्त्यास्यर्थकगिति । क्षव्यापकस्य प्राप्तत्वात्त्यास्यर्थकगिति । व्यापकस्य प्राप्तत्वात्त्यस्याविकरण एव । न चेति । 'यजुद्रः सामिश्ररा असावृद्ध्वितिरव्ययः । स च न्रकृति । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरण एव । न चेति । 'यजुद्रः सामिश्ररा असावृद्ध्वितिरव्ययः । स च न्रकृति

## भाष्यप्रकाशः।

त्योक्तं वेदरूपत्वमेव हेतुरिति युक्तम् । तदा मनोमयत्वेन भगवद्धर्मरूपतयापि नित्यत्वानपायात्। नच द्वैतापित्तः। तस्या अपि प्रागेवामेदस्वरूपविचार एव निरस्तत्वात् । उपासकस्य लिङ्गशरीरवन्त्रं वेदात्मकस्थुलशरीरवन्त्रं च युक्तमिति बोध्यम् ।

रामानुजाचार्यास्तु, संपरायाधिकरणं पश्चम्रत्रमङ्गीकृत्य, तत्र देहपातसमय एव यावत्कर्मश्चयं सत्रद्वयेन व्याख्याय, गतिस्त्रं पूर्वपश्चत्वेन व्याख्वेन्ति । गतेर्देवयानगतिश्चतेः । उभयथा अर्थवन्त्रं सुकृतदुष्कृतयोरेकदेशस्य देहिवयोगकाले हानिः शेषस्य पश्चादित्युभयथा कर्मश्चये सत्येवार्थवन्त्वम्, अन्यथा हि विरोधः । देहत्यागसमय एव सर्वकर्मश्चये सह्मदेहस्यापि नाशात् केवलस्य गमनं तु विरुध्येतेति । एतस्योत्तरस्यपपन्नस्त्रे । उपपन्न एवोत्नान्तिकाले सर्वकर्मश्चयः । कथम् । तछ्क्षणार्थोपलब्धेः । 'परं ज्योतिरुपसंपद्य स्त्रेन रूपेणाभिनिष्पद्यते, स तत्र पर्येति जक्षन् कीडन् रममाण' इत्यादिषु क्षीणकर्मण आविर्भृतस्वरूपसापि देहसम्बन्धाख्य-सार्थस्योपलब्धेः । विद्या हि स्वयं सङ्गशरीरस्यानारम्भिकापि सर्वकर्मणां निरवशेषश्चयेपि स्वकलभूतब्रह्मप्राप्तिप्रदानाय देवयानेन पथा गमिततुं सङ्गशरीरं स्थापयित, यथा लोके केनिचत् तडागादिके कृते, तस्य पुंसो नाशोत्तरमप्यन्ये तडागादिकमशिथिलं कृत्वा स्थापयन्ति, तद्वदित्येवं व्याक्विन्ति । अन्यापेश्चया इदमेवातिसुन्दरम् । अस्यन्यते तु यदेतन्न विचारितं तत् 'छन्दत' इति स्रत्रे भगवदिच्छायाः कारणत्वोत्त्या यादृश्येच्छ्या यो यादृगिक्षकारी तस्य तस्य तदा तदा कर्मश्चयस्तया तया विद्ययेति न कुत्रापि कल्पना, न वा श्चितिवरोध इत्यस्य निर्णयसार्थादेव सिद्धिरिति बोध्यम् ॥ ३० ॥ इत्यष्टमस्रुपपन्नाधिकरणम् ॥ ८ ॥

## रिक्मः।

विज्ञेय ऋषित्रह्योभयोर्भहा'निति श्लोकः । तदेति । पर्यङ्गश्यदशायाम् । नित्यत्वेति । वेदनित्यत्वा-नपायात् । प्रागेचेति । पादारम्भे 'न वा प्रकरणभेदादि'ति सूत्रभाष्यादौ, 'सर्वाभेदादन्यत्रेमे' इति सूत्र-भाष्ये च । तर्हि 'यजूदर' इत्यस्य का व्यवस्थेत्यत आहुः उपासकस्येति । श्यामावदातत्वमुक्तं स चाकाशशरीरः आकाशस्य 'भूतानां छिद्रदातृत्वं बहिरन्तरमेव चे'ति ठक्षणा 'छिद्रा व्योम्नीव चेतना' इति चेतनच्छिद्रकाः उपासका भवन्ति, तत्रैकस्योपासकस्य । 'स एव जीवो विवरप्रस्ति'रिति श्लोकार्थमाहुः लिङ्गदारीरेति । युक्तमिति । अत्रैवं प्रतिभाति । 'तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूत' इत्यादि-श्चत्याऽत्रिवृत्कृतभूतव 'च्छिद्रा व्योम्नीव चेतना' इति श्याचार्योक्तेरात्माकाशरूपजीवाद्वायुः पञ्चधा प्राणात्मा वायोरियरीदर्शादिः । अग्नेरापः शरीरे दृश्यमानाः। ताभ्यः पृथिवी अस्थिरूपा। 'यत्कठिनं सा पृथिवी'ति श्रुतेः । तस्या ओषधयः केशाः तेभ्योऽन्नं लिक्षाः । तस्मात्पुरुषो यूका इति । पुरुषोऽन्नरसमय इति । सकलसाधारणं कर्मजन्यं युक्तम् । कारणे तथा दर्शनात् । नित्यलीलास्थानां तु शरीरे भक्तम-नोरथेनात्मजन्ये, न तु कर्मजन्ये । श्रुतिरूपाणामिच्छा तु 'मद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवां' इति श्रुत्युक्ते-न्द्रियैः शरीरेण चेति तदुभयविषयिणीति नित्यठीठास्थभक्तानां ठिङ्गशरीरवक्त्वं वेदात्मकस्थूठशरीरवक्त्वं च युक्तमिति बोध्यमित्यर्थः । सृक्ष्मदेहस्येति । कर्मजन्यस्य । केवलस्येति । जीवस्य । स्वय-मिति। कर्मपूर्वप्रज्ञारिहता । 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति बृहदारण्यकात्। तडागादिरू कमिति । केनचित्कृतमेव । अतिविरोध इति । श्रुतीनां पुण्यपापसन्निधौ देवयानपथि श्रुतिः । पुण्यः पुण्येन भवती'ति श्रुतिः । 'यजूदर' इति श्रुतिः । 'परं ज्योतिरूपसम्पद्ये'ति श्रुतिः । एतासां विरोधः । सिद्धिरिति । असन्दिग्धत्वे पर्यवसानमिति भावः ॥ ३० ॥ इत्यष्टमसुपपन्नाधिकरणम् ॥ ८ ॥

अनियमः सर्वासमाविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१॥ (३-३-९)

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते 'परब्रक्षैतत् यो धारयित रसित भजित ध्यायते प्रेमित शृणोति आवयत्युपिद्शालाचरित सोऽमृतो भवित सोऽमृतो भवित । तत्र धारणादीनां समुदितानामेवामृतसाधकत्वम्, उत प्रलेकमपीति भवित संशयः। अत्र धारणादिसाधनकलापमुक्तवा फलमुच्यत इति समुदितानामेव मुक्तिसाधकत्वम्। उपलक्षणं चैतत्। अवणादिनविधभक्तीनामप्येवमेव तथान्विमिति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तमाइ अनियम इति। समुदितानामेव तेषां फलसा-धकत्विमिति वियमो नास्तील्यर्थः। अत्रोपपित्तमाइ सर्वासामिवरोध इति। 'चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवित संस्रते रिति श्रुल्या चिन्तनमात्रस्य तथात्व-

#### भाष्यप्रकाशः।

अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१॥ एवं पुष्टिभक्तेः फलरूपत्वं तादृशमक्तस्य खरूपं च निरूप्य ततो न्यूनाया अपि मर्यादाभक्तेर्ज्ञानमार्गादुक्तर्षं विषयोत्कर्षात् वोधयितुं मर्यादाभक्तिसाध्यायां मुक्तौ सर्वा भक्तयः सिन्तपतिन्ति, किं वा प्रत्येकमेवेतरिनरपेक्षाः मुक्तिं साधयन्तीति विचारियतुमधिकरणमारभतं इत्याशयेन विषयादिकमाद्दः अथर्वणेत्यादि । अत्र सर्वाङ्गे मनोधारणं करोतीति धारयतिपदार्थः । रस्ति कीर्तयति जपतीत्यर्थः । भजित शारीरादिना सेवते । ध्यायते एकाङ्गं लीलां वा चिन्तयति । प्रेमिति मुधिष्ठिरादिवत् सिद्धति । श्रृणोति श्रावयतीति प्रकटार्थम् । उपदिशाति मन्नद्वारा बोधयति । आचरित भगवद्धमीनिति शेषः । एवमत्र नवोक्ताः । अयं च शाखान्तरीयः पाटः । प्रसिद्धपाठे तु 'ध्यायति रसित भजती'ति त्रयमेवोच्यते, तदाप्युपलक्षणविधया अन्या अन्यत्रोक्ता अपि समायान्ति । संशयपूर्वपक्षौ स्पष्टौ । सिद्धान्तं वक्तुं सत्रं व्याक्वर्वन्ति समुदितानामित्यादि । अन्नेति । अनियमे ।

## रिहमः।

अनियमः सर्वासामविरोधः राब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१ ॥ फलभक्तौ मुक्तिनैरपेक्ष्यमुक्तम्, तद्ये मुक्तिविचारं विरुणद्धीत्यालोच्याहुः एवं पुष्टीति । गतिसूत्रे उक्तायाः उपपन्नसूत्रे
फलरूपत्वम् । खरूपं दासदासीसुहृद्रप्तम् । मर्यादेति । गतिसूत्रोक्ता या मर्यादाभक्तिस्तत्साध्यायाम् ।
इतरेति । खेतरभक्तिनिरपेक्षाः एकैकेत्यर्थः । धारयतीति । धारणां करोतीत्यर्थः । कीर्त्तयतीति ।
'रस शब्द' इति धातुपाठात् । मानसं कीर्तनिमत्याहुः जपतीति । 'जप मानसे' । सेवत इति ।
'भज सेवायाम्' । एकाङ्गमिति । ध्यायतीत्यस्य ध्यानं करोतीत्यर्थाद्ध्यानस्वरूपमुक्तम् , 'वैकुण्ठलीलाभिध्यान'मिति तृतीयस्कन्धादाहुः लीलां वेति । 'ध्ये चिन्ताया'मिति धातुपाठादाहुः चिन्तयतीति ।
भगवदिति । मध्यमाधिकारे भगवद्धर्माचरणम् । अन्या इति । भक्तयः । अन्यन्नेति । श्रुत्यन्तरेषु ।
संशायेति । पूर्वपक्षस्तु अन्नेत्यादि । तथात्वं फलसाधकत्वम् । एवमेवेति । धारणादिकलापवदेव
समुदितानां तथात्वं फलसाधकत्वम् । एवाहेति । केवलेति भावविशेषणादेवकारः । तथाच पृष्टि-

९ तथात्वम्। २ तत्र। ४० म० सू०र०

मुच्यते । 'पश्चपदीं जप्न'न्नित्याद्यक्त्वा 'ब्रह्म सम्पद्यते ब्रह्म सम्पद्यते' इति श्रुला् कीर्तनमात्रस्य तथात्वमुच्यते । तथाच प्रत्येकपक्ष एव सर्वासां श्रुतीनामविरोधः स्यात्। एवं सति 'परब्रह्मैतत् यो धारयती'त्यादिषु 'सोऽमृतो भवती'ति पदं प्रत्येकं सम्बध्यत इति ज्ञेयम् ।

ननु यथा दण्डादीनां प्रत्येकं घटहेतुत्वोक्ताविष नैकस्यैव तज्जनकत्वम्, एवमत्राप्येकैकस्य चिन्तनादेस्तथात्वोक्ताविष फलसाधकत्वं समुदितानामेव तेषामिति चेत् । मैवम् । योऽथीं यत्प्रमाणैकसमधिगम्यः, स तेन प्रमाणेन यथा सिध्यति, तथा मन्तव्यः । दण्डादेस्तथात्वं प्रत्यक्षेण गृष्ठात इति तत्र तथास्तु, प्रकृते तु तेषां तथात्वमलौकिकदाब्दैकसमधिगम्यम् । श्रुतिस्तू-क्तैव। नचोक्तन्यायः श्रुतिष्विष तात्पर्यनिर्णायको भवतीति वाच्यम् । अली-किकेऽथें लौकिकस्यासामध्यात् । अन्यथा ब्रह्मणा मनसैव प्रजाजनने निषेकादि-कमिप कल्प्येत। स्मृतिरिष क्षेत्रकेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः। येऽन्ये मृढिययो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसा। ''एतावान् सांख्ययोगाभ्या'मित्यु-पक्रम्य, 'अन्ते नारायणस्मृति'रित्यादिरूपैवमेवाह। इममेवार्थं हृदि कृत्वाह सूत्र-कारः शब्दानुमानाभ्याभिति। श्रुतिस्मृतिभ्यामित्रर्थः। ते चोक्ते।

एतेन सूत्रकारस्यान्योऽप्यनुशयोऽस्तीति भाति । यत्रोक्तसाधनस्तोमसम्पित्तिरेकस्मिन् भक्तेऽस्ति, तत्रैकेनैव मुक्तावितरसाधनत्वबोधकश्चितिवरोधाच्छ्रवः णकीर्तनस्मरणानां मुक्त्यव्यवहितपूर्वक्षणे युगपद्पि सम्भवादन्यथासिद्धिसम्भवे विनिगमकाभावादेकेनैव मुक्तिरिति न नियमः । अतः प्रत्येकसाधकत्वबोधिकानां

## भाष्यप्रकाशः।

किश्चिदाशङ्क्य परिहरन्ति नन्वित्यादि । एवमेवाहेत्यन्तम् । एवमेवाहेति । प्रत्येक-पक्षमेवाह । एवं प्रत्येकपक्षं निर्णाय यत्रासां समुदायस्तत्र कस्य कारणतेत्याकाङ्कायां तामप्येतेन पूर्यतीत्याहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति । अनियम इत्यादिकथनेन । तमेवानुश्यं च्युत्पा-दयन्ति यत्रोक्तित्यादि । युगपदिष सम्भवादित्ययं अन्यथासिद्धिसम्भवे हेतुः । विनिगमकाभावादिति । त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरित्यत्र विनिगमकाभावात् । अत इति । अनियमात् । ननु प्रत्येकपक्षे भक्तिकारणत्वश्चतीनां मिथोविरोधाद्धक्तीनां न प्रत्येकं कारणत्वम् , तथा समुदितानामि कारणत्वं मास्तु, ज्ञान एव तदुपक्षयस्य वक्तं शक्यत्वात् , श्चतीनां चोपचारेण नेतुं शक्यत्वादित्येवं तस्त्रोंकेत्यादिना आशङ्क्य, तत्र भक्तीनां मुक्त्यकारणत्वे

भावेन मर्यादाभावकैवल्यवदत्रापि प्रत्येकं कैवल्यमित्यर्थः । तामिति । आकाङ्क्षाम् । अनियम इत्या-दीति । आदिना पद्द्रयम् । अन्यथासिद्धीति । अवणजन्यमुक्तिं प्रति कारणतां ज्ञात्वैव समुदित-जन्यमुक्तिं प्रति कार(ण)ताज्ञानादन्यथासिद्धिः । त्रयाणामिति । एकमुक्तिकारणानाम् । मिथ इति । तृणारणिमणिन्यायोऽत्र न, किन्तु 'विरोधे विकल्प' इति मनुस्पृतिरपि न, किन्तु मक्तीच्छुभिः तदर्थं का भक्तिरिति विरोधो भक्तिसहानवस्थानरुक्षणस्तस्मात् । न प्रतीति । सुन्दोपसुन्दन्यायेनाभावात् । ज्ञान एवेति । 'भक्त्या विमुच्यते'त्यत्र भक्तयेति करणतृतीयानिर्वाहाय तथा । 'भक्त्या जानाति चाव्य-य'मिति श्रुतेरवकारः । हेतुतृतीयाज्ञानं फरुत्सकमिति श्रुतिविरोधमाशङ्कषाहुः श्रुतीनामिति । उप-

सर्वासां श्रुतीनां मिथोऽविरोधः । तर्द्धेकत्र तथात्वे सर्वत्रैव तथास्त्वित्याद्यञ्ज्य तत्र वाधकमाह द्याद्वानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत् । तत्र प्रत्येकमि मुक्तिहेतुत्वमुच्यत इति न तथेत्यर्थः । यत्र प्रत्येकमि तथात्वम् , तत्र किम्र वक्तव्यं समुद्धिनानां तथात्व इति भावः । तेन श्रिष्टः प्रयोगोऽयमिति द्येयम् ॥ ३१ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे नवममनियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥ यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२ ॥ (३-३-१०)

पूर्व मुमुक्षु भिर्मुक्तिसाधनत्वेन त्रियमाणानां भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधन-प्रकारो विचारितः, अधुना तु भगवान् खविचारितकार्यं लौकिकैश्वर्याचद्याक्यं ज्ञात्वा, खेश्वर्यादिकं दत्वा, येन जीवेन तत् कारयति, स जीवस्तैर्धमैं मुक्तो भवति, न वेति विचार्यते।

#### भाष्यप्रकाशः।

बाधकमाहेत्यर्थः । तन्नेति । श्रुतौ स्मृतौ च । तथाच श्रुतेरुपचारसिहण्णुत्वेपि स्मृतौ 'केवलेन हि भावेने'ति केवलपदान्नोपचारसिहण्णुत्वम् , अतस्तदुपद्यंहितश्रुताविष यथाश्रुतमेवादरणीयमित्यर्थः । ननु ति पूर्व विकल्पितस्य दोषस्य कथं परिहार इत्यत आहुः यन्न प्रत्येकमित्यादि । तथाच तादशस्थले सर्वासां भक्तीनां सिन्नपातात् फलशेष्ट्यं बोध्यमित्यर्थः । श्लिष्ट इति । 'अनियम' इत्यनेन एकमेव कर्तव्यम् , न द्वयं त्रयमित्यस्याप्यनियमस्य संग्रहान्नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । अत्र भगवदिमिन्नानद्वारा मुक्तिजनिकानां भक्तीनां विचारेण तामिर्ज्ञेयस्य भगवतो निर्मलत्ववोधकं वित्रुग्जमिति विशेषणं प्रतिपादितं बोध्यम् ।

्रिं अन्ये तु अर्चिरादिगतिः सर्वासु विद्यासु, उत यत्र श्रुयते तत्रेति संशये, सर्वत्रेति सिद्धा-न्तयन्ति । असिन् सिद्धान्ते तु यत्रातिकृपा, तत्र सद्योम्रक्तिः । इतरत्र त्वर्चिरादिगतिरिति विशेषो गतिस्रत्रादेव सिध्यतीति बोध्यम् ॥ ३१ ॥ इति नवममनियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२ ॥ पूर्वाधिकरणसङ्गतिं वद्नतोऽ-धिकरणप्रयोजनमाहुः पूर्वमित्यादि । मुक्तो भवति, न वेति । सायुज्यं प्रामोति, न वा । तथाच यदि तैः प्रामोति, तदा भक्तित्वम्, न मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । तेषु भक्तित्वाभावात् ।

चारेणेति । हेतुतृतीयायाः करणे उपचारः फलात्मकज्ञानस्य साधनज्ञान उपचारः तेन । पूर्वमिति । भाष्येऽन्यानुशयपक्षे विकल्पितस्य समुदिताभिर्मुक्तिः श्रुतीनां मिथो विरोध इत्येकैकस्या मुक्तिर्वेति विकल्पितप्रायस्य दोषस्य साधनाज्ञानस्य संशयप्रन्थोक्तस्य वा साधनाज्ञानस्य । यत्र प्रत्येकिमित्यादीति । तथात्वमिति । तृणारणिमणिन्यायेन मुक्तिसाधकत्वम् । भाव इति । केमुतिकन्याये भावः । एकमे-वेति । भजनम् । संग्रहात् सूचनात् । अनियमादिपदद्वये नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । 'भक्तया मामभी'-तिवाक्यादाहुः अत्रेति । विर्ज्ञमिति । 'प्रवर्तते यत्र रजस्तम' इति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायवाक्यान्निमलपदसामानाधिकरण्यम् । विद्याघणमिति । एकमित्यस्य विशेषणम् । 'अद्राक्षमेकमासीन'मिति तृती-यस्कन्धवाक्ये । अस्मिन्निति । प्रत्यक्षेऽस्मित्सद्धान्ते । गतिसूत्रादिति । भक्तिमार्गस्य भगवद्वशीका-रकत्वाद्कर्तेच्छ्या यत्रातिकृपारूपलीला, तत्र सद्योमुक्तिरित्यादि सिध्यतीत्यर्थः ॥ ३१ ॥ इति नवमम-नियमाधिकरणम् ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥ न मुक्तीति । किंतु भगवद्धर्मत्वं

१ (नतु प्रत्येकपक्ष इत्यादिनोक्तस्योभयोः कारणत्वाभावस्य) इतः पूर्वमेव चिह्नान्तर्गतम् ।

तत्र जीवकृतभगृवद्विषयकधर्माणां यत्र तत्साधकत्वम्, तत्र भगवदीयानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेव । तेषां स्वकृत्यसाध्यत्वेनाविधेयत्वात्तत्साधनेष्व- प्रवेशोपीति सन्देहे निर्णयमाह यावदित्यादि ।

यसिन् जीवे यत्कार्यसाधनार्थमधिकारो भगवता दत्तः, तत्कार्यसाधनक्ष-मास्तसिन् ये खधर्मा भगवता स्थापिताः, त आधिकारिका इत्युच्यन्ते । तत्का-र्यसम्पत्तिरेव तदधिकारप्रयोजनमिति तावदेव तेषां तसिन् स्थितिरित्थर्थः । एवं सित तत्सम्पत्तौ सोऽपि निवर्तत इति तत्सम्बन्धिनो धर्मा अपि निवर्तन्त इति मुक्तिपर्यन्तं न तेषां व्यापारसम्भवः । भगवता तथैव विचारितत्वात् ।

## भाष्यप्रकाशः।

यदि न प्रामोति, तदा भगवद्धर्मत्वमपि न तथा। अत्राद्ये पूर्वोक्तश्चितिस्मृतिविरोधः, द्वितीये भगवद्धर्माणां मुक्तिप्रतिबन्धकत्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः। एवश्च ते भगवद्धर्मा विषयः। मुक्तिहेतवो न वेति संशयः। ते च 'यदादित्यगतं तेज' इत्यादिवाक्योक्ताः प्रतर्दनसंवाद इन्द्रेण खिसानकास्तादशा अन्यत्रापि क्षेयाः।

'पूर्वपक्षमाहुः तन्नेत्यादि । अत्र द्वौ पूर्वपक्षौ । तत्र भगवान् यदा स्वकार्यकर्तृत्वेन अङ्गी-करोति, तदा तान् धर्मान् ददातीति वरणहेतुकत्वाचैरिप मुक्तिरित्येकः सुतरामित्यन्तेनोक्तः । तादर्थ्येन विहितत्वाभावान्नेत्यपरः अप्रवेद्योपीत्यन्तेनोक्तः । एवं सत्युभयत्रापि युक्तिस-

द्भावात् सन्देह एव पर्यवस्यतीत्यतः सन्देहे निर्णयमाहेत्युक्तम् ।

सिद्धान्तं वक्तं सत्रं व्याकुर्वन्ति यस्मिन्नित्यादि । भवत्वेवम् , तथाप्युक्तसन्देहस्य कर्थं निष्टित्तित्यतस्तदर्थं सत्रतात्पर्य स्फुटीकुर्वन्ति एवं सत्तीत्यादि । कार्यसम्पादनाय भगवता द-त्तानां धर्माणां यावत्कार्यमवस्थाने सित कार्यसम्पत्तावधिकारोपि निवर्तत इति तिनव्दत्तौ ते धर्मा अपि निवर्तन्ते । 'लोकवत्तु लीले'ति न्यायात् । अतो निवृत्तत्वादेव न सुक्तिपर्यन्तं तेषां व्यापारसम्भवः । नच तिनवृत्तौ न्यायमात्रमेव मानम् , अपि तु 'स्थानं पुरन्दराद्धृत्वा बलये दास्यतीश्वर' इत्यादीनि वाक्यान्यपि । अतो भगवता तेषां कार्यार्थताया एव विचारितत्वाद्धरणहेतुकत्वेपि नैन्तेषां सुक्तिहेतुत्वम् । अतो भक्त्यभावे तेषां प्रकृतौ लयः । यदि तेऽधिकारिणो भक्ताः, तदाधि-रिक्षः।

मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । न तथेति । मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । आद्य इति । प्राप्तिपक्षे । द्वितीय इति । अप्राप्तिपक्षे । स्विसिन्निति । 'मामुपास्वे'ति । अन्यन्नापीति । भगवान् शेषः भगवान् व्यासः भगवानिप्तः भगवान्मारुत इत्यत्रापि । अङ्गीकरोतीति । 'यमेवैष वृणुत' इति श्रुतेः । द्वातीति । 'तस्येष आत्मा विवृणुते तनुं स्वा'मित्यत्र श्रुतावात्मनोप्यात्मा स्वां तनुं विवृणुते वृत्तमक्तात्मानं स्वां तनुं स्वतनुत्वेन प्रकाशयति । विशेषणाङ्गीकुरुत इति वार्थः । 'आचार्यचैत्यवपुषा स्वगितं व्यनक्ती'ति वाक्यात् । विहित्तत्वेति । भगवद्धर्माणां तथा । स्वोक्तवदिति । यथा स्रोके पाठको भक्तिवशाद्भगवद्धणवान् तदा न स पाठकः, पाठकत्वस्य गतत्वात् , किंतु भक्त इत्युच्यते । भगवद्धावाच्युतौ तु पाठक इत्युच्यते तद्धत् । भगवद्धर्माणां कार्यं विवरीतुमाहुः नच तदिति । विवृण्वन्ति सा भगवतेति । तेषामिति । भगवद्धर्माणां कार्यं भगवति व्यासे वेदशासाविभागः, आचार्येषु मार्गप्रकटनम् । तदर्थतायाः । तावत्कार्यदर्शनादेवकारः । वरणहेतुकत्वं भगवद्धर्मेषु । प्रकाशाश्रयन्यायेन पर्माणां प्रमेयवस्यमशङ्काद्धः नैतेषामिति । प्रमाणाभावादिति मावः । प्रकृताविति ।

मुक्तिस्तु भक्लैवेति भावः । यच 'ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसश्चरे । यरस्यान्ते कृतात्मानः प्रविद्यान्ति परं पद'िमिति वाक्यम्, तत्त्वाकल्पान्तं येषा- मधिकारः सप्तर्षिप्रभृतीनां तद्विषयकिमिति ज्ञेयम् । अन्यथा भगवदत्ताथिकार- सामर्थ्यस्य भरतस्य स्वाधिकारसमाप्तौ मुक्तिं न वदेत् । 'कृतात्मानः' इति

## भाष्यप्रकाशः ।

कारसमाप्त्यनन्तरं भिक्तः फलोन्युखीभवतीति न भिक्तत्वस्य युक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरिति युक्तिस्तु भक्त्यंवेति भाव इत्यर्थः। ननु यद्याधिकारिकाणां न युक्तिपर्यन्तो व्यापारः, ति 'ब्रह्मणा सह ते सर्व' इति वाक्ये अधिकारान्ते युक्तिकथनं विरुद्धं स्थादित्यत् आहुः यचेत्यादि । तथाच तद्भक्तेस्तदानीमेव फलोन्युख्यस्य भगवता विचारितत्वात्तदापि तयेव तन्युक्तिः, न त्वाधिकारिक्रिगुणेरित्यदोषः। अत्र गमकमाहुः अन्यथेत्यादि । तथाच यद्याधिकारिकरेव गुणेर्युक्तिः स्यात्, तदा 'स युक्तभोगां त्यक्त्वेमां निर्गतस्तपसा हिरम् । उपासीनस्तत्पदवीं लेभे व जन्मभिन्नि-भि'रिति ताहशोपासनया तथा युक्तिं न वदेत् । अत एतदनुरोधेन पूर्वोक्तवाक्येपि साधनान्तरेणेव युक्तिं च्येत्यर्थः। तत्रापि गमकमाहुः क्रतेत्यादि । तथाचात्रापि तथेत्यर्थः। एतेन प्रशान्ता-रुणलोचनत्वं विचारितम्। प्रशान्तं ज्ञानम्, अरुणं क्रिया, रजोरूपत्वात् । तदुभयविचारात्मकं लोचनम् । तेषु तेष्विधकारिषु ज्ञानिक्रययोः कार्यार्थं प्रदानादिति बोध्यम् ।

अन्ये त्वत्र अपान्तरतमवशिष्ठप्रभृतीनां पूर्णज्ञानवतां दृष्टपरतत्त्वानामपि व्यासमैत्रावरुणा-व्यद्भरपजन्मान्तरदर्शनाद्विद्याया न मुक्तिहेतुत्विमत्याशङ्क्य, तिन्नरासायाधिकारस्य प्रतिबन्धकत्वा-त्तत्समाप्तो पूर्वया विद्ययेव मुक्तिमाहुः।

## रिइमः।

नात्र भगवद्धमेंषु तेषां लय उक्तः । त्रकृतेः खरूपात्मिकायाः प्रणवत्वेन नवीनभावजनकत्वात्तत्र लयेपि भगवद्धमेत्वाभावत्रसङ्काभावात् । 'शब्दार्थरसरूपधृ'गिति द्वादशस्कन्धात् । ॐकारस्य शब्दत्वात् । यचित्यादीति । सप्तर्चीति । त्रभृतिशब्देन चतुर्दशमन्वन्तराणि दिवाभिमानिदेवता(नि) च प्राह्माणि । तद्मानीमिति । अधिकारसमाप्तिकाल एव । पूर्वोक्तिति । 'ब्रह्मणा सह ते सर्व' इति वाक्ये 'स भुक्तभोगा'मिल्यस्मिन्वाक्ये वा साधनान्तरेण भक्त्या । उपासनेन वा । तथेति । साधनान्तरेणैव व्यापिवैकुण्ठे प्रवेश उच्यते, नत्वाधिकारिकगुणैरित्यर्थः । प्रश्चान्तेति । स्त्रेऽधिकारशब्दात्साधनाध्याये साधनानां पादे भगवद्धमीणां विचारादिधिकार उत्तमोत्तमः साधनं भक्तयादिरध्यायार्थः भगवद्धमी आनन्दमयादेः तत्र 'आनन्दादयः प्रधानस्थो'क्ताः अन्येऽधिकारशब्दानृतीयस्कन्धीयाधिकारप्रकरणस्मर्णात् (आध्यानाये'ति स्त्रस्मारितध्यानादिविषयाणां तृतीयस्कन्धादाद्धः प्रश्चान्तेति । तेन पूर्वत्रोत्तरत्र च तृतीयवाक्योक्ति । क्षत्रसमारितध्यानादिविषयाणां तृतीयस्कन्धादाद्धः प्रश्चान्तेति । तेन पूर्वत्रोत्तरत्र च तृतीयवाक्योक्ति विचन्वन् दियतं पतिम् । श्रीनिकेतं सरस्वत्यां कृतकेतमकेतैनम् । ईयामावदातं विरेषं प्रश्चान्तारणलोचनम् इति षड्विशेषणानि विचारितानि । षष्टी कला च । अन्यास्तत्रतत्र वक्ष्यन्ते । तेषु तेष्वति । भगवव्यासाचार्यादिषु ज्ञानकार्यार्थं प्रदानं ज्ञानस्य । एवं क्रियावतारेषु क्रियाकार्यं प्रथमसुबोधिन्यां स्पष्टम् । अपान्तरत्तमेति वेदाचार्यनाम् । स व्यासो जातः । मेत्रावरुणी विशेष्ठपितरौ । आदिना मनस्तो नारदः । व्यासमैत्रावरुणादिभी रूप्यते व्यवद्वियते ताद्दशं

पदात्तेषामि भगवति कृतान्तःकरणानामेव परस्य भगवतः परपदे व्यापिवैकुण्है प्रवेश उच्यते, न त्वाधिकारिकगुणैः ॥ ३२ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे दशममाधिकारिकाधिकरणम् ॥ १०॥ अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥३३॥ (३-३-११)

नन्काथर्वणोपनिषद्वाक्यैर्भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधनत्वमुच्यते, श्रुत्यन्तरेषु 'तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' 'ज्ञानादेव तु कैवल्यम्' 'तरित शोकमात्मवित्' 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यादिषु ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधन-त्वमुच्यते, श्रुतित्वाविशेषादुभयोस्तथात्वे कारणवैजात्ये कार्यवैजात्यस्यावश्यक-

#### भाष्यप्रकाशः ।

सिद्धान्ते तु तादृशाधिकारस्य भगवद्दत्तत्वात्तादृशाञ्चापरिपालनस्याप्रमत्तत्वेन प्रकरणे तुष्टा-द्भगवत एव कृतात्मत्वम्, ततो मुक्तिः, न तु तया विद्ययेति विशेषः । उचितं चैतत् । 'मोक्षमि-च्छेजनार्दना'दिति वाक्याद्भगवतो मोक्षदातृत्वादिति । नच विद्ययेति युक्तम् । तस्याः सात्त्वि-कीत्वेन स्वप्नप्रवोधन्यायाद्विद्ययोपमर्दस्यापि सम्भवादिति । एवमेव ज्ञानपक्षेपि ज्ञेयम् । तेनात्र भक्ताधिकारिणां मुक्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः ।

पुनः सृष्टौ तथैश्वर्यं कर्मिणां पुनरागतिः ॥ १ ॥ इति सर्वोपि विषयः सूचितो ह्रेयः ॥ ३२ ॥ इति दुराममाधिकारिकाधिकरणम् ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वन्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥ पूर्वा-धिकरणे प्रासङ्गिकविचारेणापि भक्तेरेव मुक्तिकारणत्वे दृदीकृते तद्यं भगवद्भक्तिरेवावश्यं कार्येति सिध्यति । तथा सति श्रुत्यन्तरे अक्षरज्ञानस्यापि मुक्तिकारणत्वश्रावणात् तस्य का गतिरित्याकाङ्गायां तत्प्रकारं विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन विषयसंशयौ पूर्वपक्षकुक्षावेव निक्षिप्य सूत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । भगवद्धर्माणामिति । भगवद्धिषयाणां श्रवणादीनाम् । अत्र उच्यते इत्यन्तेन विषयसंशयतद्भीजान्यक्तानि । श्रुतित्वेत्यादिना पूर्वः पक्ष उच्यते । तथाचैवं वैज्ञात्यस्यावश्यकत्वात्, 'भूयश्रान्ते विश्वमायानिष्टृत्ति'रिति श्रेताश्वतरश्रुत्या मुक्तेः रिक्षः ।

जन्मान्तरं तस्य दर्शनात् । कृतात्मत्विमिति । 'ब्रह्मणा सह' इति वाक्योक्तमनूदितम् । स्वप्नप्र-कोधित । एतयोरुपमद्यीपमर्दकभावः । उपमद्स्येति । विद्या सः । ज्ञानपक्ष इति । अज्ञानेन ज्ञानोपमर्दस्य सम्भवात् । अन्यथा भक्त्यभावे । प्रकृतौ स्वरूपे । ज्ञानित्वात् । अन्येषां तु प्रकृतौ । ज्ञानिनां सृष्टौ ज्ञानित्वेनैश्वर्यम् । सर्व इति । भक्तज्ञानिकर्मिविषयः । यावदवस्थितिराधिकारिकाणां वाच्योर्थः । स्त्राणां विश्वतोमुखत्वात्सर्वो विषयः स्चितः ॥ ३२ ॥ इति द्राममाधिका-रिकाधिकरणम् ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥ भक्तरेवेति। पादार्थताद्भगवद्भमित्वेन भक्तयुपादानिमत्याययेन भगवद्भमीणामित्यस्यार्थीयम् । भगवाद्ममीक्षमिति। तिवाक्याद्भगवद्भमी भिक्तः। 'तस्य प्रियमेव शिर' इति श्रुतेश्च। उच्यत इतीति। द्वितीयोच्यत इत्यन्तेन । पूर्वपक्षे विषयसंशयनिक्षेपपूर्वकं विषयसंशयतद्वीजानि वदन्त एव तावद्भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथाचेति। वैजात्यस्येति। आयर्वणोपनिषद्भाक्येषु श्रुत्यन्तरेतु मिलितेषु विषयेषु भक्ति-

त्वान्मुक्तो च तदसम्भवात् 'भक्तया मामभिजानाती'ति वाक्याद्वक्तौ ज्ञानस्यापि सम्भवाज्ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे, ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्चितितात्पर्यं निरूप्यन् पुरुषोत्तमप्राप्तेरेव मुक्तिपदवाच्यत्वात्तद्भजनस्यैव तत्प्रापकत्वमिति हिद्दि कृत्वाह अक्षरिधयामित्यादि । तुशब्दः पूर्वपक्षनिरासे । वाजसनेयके श्रूयते

भाष्यप्रकादाः।

सर्वमायानिष्ट्रस्यात्मकत्वेन तस्यां वैजात्यासम्भवात्, ज्ञानकारणत्ववोधकश्चतेः सावधारणत्वेन भक्तिकारणत्ववोधिकायां च तदभावेन 'भक्त्या मामभी'ति गीतावाक्याद्भक्तो ज्ञानस्य सम्भवात् 'गतेरर्थवन्त्व'मित्यतीताधिकरणे मर्यादामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनताप्रतिपादनाच्च भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणतावाक्यानां समर्थनीयतया ज्ञानेनेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे, ज्ञानसाधन-त्वनिरूपकश्चतितात्पर्य निरूपयन् उक्तं हृदि कृत्वा अक्षरज्ञानस्य तां प्रति स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन कारणत्वमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति तुद्राब्दः पूर्वेत्यादि । पूर्वपक्षनिरास इति । पूर्वोक्तरीत्या सावधारणवाक्यसिद्धत्वाज्ज्ञानेनेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षनिरासे । तं ज्ञानकारणत्विन-रूपकश्चतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोपपादयन्ति वाजेत्यादि ।

अयमर्थः । अस्थूलादिवाक्यस्थोपसंहारे 'य एतद्विदित्वा प्रैति स ब्राह्मण' इत्यक्षरवेत्तर्ब्रह्म-त्वम्रक्तम् । 'अथ परे'ति वाक्ये च परविद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वमेवोक्तम् । तेन ज्ञानरूपे मार्गे इष्टप्राप्त्युपाये अस्थूलत्वाद्द्यप्तवादिगुणकं यद्क्षरं तद्विषयकाण्येव ज्ञानानीष्टप्रापकतया निरूप्यन्ते, न तु पुरुषोत्तमविषयकाणीति ज्ञानविषयविशेषणवलानिश्रीयते। तत्फलविचारे च 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिः फलत्वेनोच्यते । नचाक्षरमेव पुरुषोत्तम इति वाच्यम् । परपदप्रयोगवैयर्थ्यापत्तेः । 'दिव्यो ह्यमूर्त' इति मन्ने 'अक्षरात् परतः पर' इत्येतस्थापि विरोधापत्तेः । नच तत्राक्षरपदेन प्रकृतिर्वा, जीवात्मा वा प्राह्म इति युक्तम् । प्रकृतिवरोधात् । जगत्कारणभूतस्य चेतनस्यैव तत्राक्षरत्वेन प्रकृतत्वात् । अतस्तत्र 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः रिक्षः ।

ज्ञानरूपसाधनवैजात्यस्य । ज्ञानं मित्तवीं साधनमिति संशयः । मित्तज्ञानप्रतिपादकश्चितद्वयं संशयवीजम् । वैज्ञान्येति । पूर्वपक्षत्वाद्वैजात्यासंभव उक्तः । अयं समर्थनीयतयेत्यस्य । मक्तौ ज्ञानस्येति । इदमप्रि पूर्वपक्षत्वात् । ज्ञानं तु फलात्मकम् । परम्परयेति । फलात्मकज्ञानद्वारा । तामिति । भिक्तं प्रति । ज्ञाननेवेति । एवकारो भक्तिव्यवच्छेदकः । तमिति । पूर्वपक्षम् । ज्ञानविषयेति । विशेषणमस्थूलत्वा-द्वयत्वादिगुणकत्वम् । ज्ञानविदितिभाष्यं विवृण्वन्ति सा त्र-फलेति । भाष्यमुपबृंहणपरमिति मत्वोपबृंद्धं वक्तुमाहुः नचेत्यादि । सगुणगुणानां विशेषदर्शनोत्तरमभावात्तर्कः । वाच्यमित्यस्य तर्कितव्यमित्यर्थात् । परपदेति । परिणामाद्वैतत्वाद्विशेषदर्शनोत्तरमिप परत्वादिक्रपपुक्षोत्तमगुणानां विशेषदर्शनोत्तरं भावात् । एवं परपदेत्यादिः । पुक्षोत्तमपदाभावादत्राहुः विच्य इति । 'दिव्यो ह्यमूर्तः पुक्ष' इत्यत्र नामैक-देशप्रहणादित्त पुक्षोत्तमपदमिति । 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः । तत्त्वमार्गे यथा दीपो दृश्यते पुक्षोत्तमपदमिति । 'विष्णुर्नाम महायोगी महामायो महातपाः । तत्त्वमार्गे यथा दीपो दृश्यते पुक्षोत्तमः द्वति । यस्तु 'अर्धमात्रा तु निश्चले'त्युक्त्वा 'शुद्धस्फिटिकसंकाश किंचित्स्-र्यमरीचिवत्। लभते योगयुक्तात्मा पुक्षोत्तमतत्तरः' इति योगतत्त्वोपनिषदि । 'अर्धमात्रात्मकः कृष्णः' तस्य लामसाधकत्वेनोक्तः पुक्षोत्तमः सोऽभेदाच्छ्वद्यमेदेन साध्यसाधनभावः । प्रान्धः इति । एवमक्षरपरं परपदिमिति भावः। प्रकृतेति। प्रकृतमक्षरं न प्रकृतिर्ने जीवात्मेति भावः। तन्त्रेति। सुण्डके। प्रकृतत्वा-दिति। 'तथाक्षरात् विविधाः सौम्य भावाः प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ती'तिश्रत्या तथा। तन्त्रेति। सुण्डके।

'एतद्वै तदक्षरं गार्गि झाह्मणा अभिवद्न्त्यस्थृल'मित्यादि। तथाथर्वणे च 'अध् परा यया तदक्षरमधिगम्यत' इति। तेन ज्ञानमार्गेऽक्षरविषयकाण्येव ज्ञानानि निरूप्यन्ते, पुरुषोत्तमविषयकाणि नेति निश्चीयते। 'ब्रह्मविद्मप्रोति पर'मिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिरुच्यते। 'अक्षराद्पि चोत्तम' इति भग-वद्माक्याचाक्षरातीतः पुरुषोत्तमः। 'भक्तया मामभिजानाती'ति वाक्ये 'मा'मिति पदात् पुरुषोत्तमविषयकं ज्ञानमुच्यते, न त्वक्षरविषयकम्। किश्च, ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तेस्तस्य चानन्दांशाविभावात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाक्षरज्ञानजन्यत्वात् पूर्वकक्षाविश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम्। एवं सत्यक्षरविषयिणीनां

## भाष्यप्रकादाः।

परमां गितम्, यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्वाम परमं ममे'ति 'क्टस्थोऽक्षर उच्यत' इति गीतास्युत्युपृष्ट्वित एव प्राह्यः । तसाचाक्षरात् परः पुरुषोत्तम एवेति गीतास्यात् 'अक्षरादिष चोत्तम' इति मगवद्वाक्यतोऽक्षरातीतत्या निश्चितः, अतस्तत्प्राप्तिरेव फलत्वेन निश्चीयते । तत्कारणविचारे त्र श्चतौ 'ब्रह्मवी'दित्यनेन तद्विवरणचिं 'ब्रह्म यो वदे'त्यनेन च ज्ञानं प्राप्तृविशेषणत्वेनोच्यत इति स्वरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरिवषयकं ज्ञानम् । 'भक्त्या मामभी'ति गीतावाक्ये तृतीयया मक्तेः करणत्वं 'मा'मिति पदात् तद्व्यापारभृतं पुरुषोत्तमज्ञानं चोच्यते, न त्वश्चरविषयकम् । किञ्च । यद्यधिगम्यत इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वमङ्गीकियते, तदा तेनाक्षरप्राप्तिभवित, सैव 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती'ति श्चर्यन्तरेणोच्यते । तदापि 'भक्त्या मा'मित्यसात् पूर्वं यत् 'ब्रह्मभृतः प्रसन्नात्मा न शोचिति न काङ्किति । समः सर्वेषु भृतेषु मद्भक्तिं लभते परा'मिति वाक्यम्, तस्मिन् ब्रह्मभृतस्य मक्तिलाभोक्तेब्रभावस्य च स्वरूपलामरूपत्वेनानन्दाविभीवात्मकत्वादानन्दाविभीवस्य चाविद्यानाश्चरत्वाद्विधानाशस्य चाक्षरज्ञानज्ञन्यत्वात् परप्राप्तिपूर्वकक्षारूपो यो ब्रह्मभावस्तद्विश्रान्त-मेवाक्षरज्ञानम् । तेनाक्षरप्राप्तेर्शक्तत्वं यदुच्यते, तदक्षरस्य परमधामत्वेन पुरुषोत्तमाविनाभावारिक्षमः।

प्राह्म इति। अमूर्तः पुरुषो प्राह्मः। तस्माचेति। उक्तोपवृंद्यात्। चकारेण भाष्यीयोपवृंद्दणाद्वक्ष्यमाणात्। भाष्यं संयोज्य विवृण्वन्ति स्म अक्षरात्पर इति। इति निश्चीयत इति पूर्वान्वियभाष्यमाद्यः। 'अक्षरातितया निश्चित' इति शब्दभेदेन पूर्वान्विय। किश्च। भाष्यं परस्य प्राप्तिरुच्यत इति पूर्वान्वियासाद्युः अतस्तत्प्राप्तिरेचेति। शब्दाध्याद्यारेणार्थभेदेन च। भक्तया मामभीत्यादिभाष्यं विवरीतुमाद्युः अतस्तत्प्राप्तिरेचेति। शब्दाध्याद्यारेणार्थभेदेन च। भक्तया मामभीत्यादिभाष्यं विवरीतुमाद्युः तत्कारणेति। परप्राप्तिकारणत्वेन। ज्ञानं प्राप्तिति। 'अद्यवियकज्ञानान् कृत्वविषयकज्ञानानुकृत्रो व्यापारो देवदत्तिष्ठ इति क्रमेण बोधात्। भाष्यं विवृण्वन्ति स्म भक्तया मामभीति। मामिति पदादिति। 'अभिजानात्ती'त्यत्राभिज्ञानानुकृत्रव्यापार इति ज्ञानस्य विषयतासंबन्धेन 'मा'मित्यस्मत्यदार्थत्वाद्वक्तिच्यापारमूतं पुरुषोत्तमाज्ञानं जातम्। तदनुकृत्रो व्यापारस्तु देवदत्तिष्ठः। नित्विति। भक्तिच्यापारमृत्तित्यर्थः। किञ्चेति भाष्यं विवरीतुमाद्युः किञ्चेति । 'अथ यया तदक्षरमिषगम्यत' इति भाष्योक्तश्चते वाइतोपि होषः सं 'निमित्तापाये नैमित्तिकस्याप्यपाय' इति न्यायादित्याशयेन (अ)क्षरज्ञानजनिकत्युक्तम्। तत्र विद्या ज्ञान-मित्येकस्य जन्यजनकमावो विरुद्ध इति प्रकारान्तरेण व्याख्यामादुः यद्यधीति। ब्रह्म चेद्रति। क्रव्यवियर्था विद्यां चकार करोति वा। विवृण्वन्ति स्म ब्रह्मभूतस्यत्यादिना। पुरुषोक्तमाविनेति।

## भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृहितम्।

धियां श्रुतौ मुक्तिसाधनेषु यः अवरोधः प्रवेशनं गणनेति भावत्, स सामान्यत-द्रावाभ्यां हेतुभ्याम्। पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्तिरिति सामान्यम् । मर्या-दामार्गेऽङ्गीकृतानां 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्क्षिति । समः सर्वेषु

### भाष्यप्रकाशः।

दुच्यते । तेनावधारणमपि जीवस्य पुनरावृत्त्यभावेन मृत्य्वतिक्रमेण कैवल्येनाक्षरप्राप्तेर्बद्धभावात्म-कत्वेन चोपपद्यमानं न विरुध्यत इति ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चतिभिरुच्यत इत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः एवमित्यादि । एवं तद्विरोधे सति अक्षरविषयिणीनां धियां तैत्तिरीयादिश्चृतौ योऽवरोधो म्रुक्तिसाधनेषु गणना, स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्याम् ।

तत्र किं सामान्यमित्यपेक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्तिरिति भक्तसङ्गे सिद्धम् । 'सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपासिता । स वै मे दिशितं सिद्धरञ्जसा विन्दते पद'मित्ये-कादशस्कन्धे । स च पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धस्त(त्त)द्धामरूपाक्षरञ्जानेप्यस्तीति तदेव सामान्यम् । तथा, 'मर्यादामार्ग' इत्याद्यक्तरीत्या तद्भावो ब्रह्मभावः ताभ्यां हेतुभ्यां अक्षरञ्जानानां मुक्तिसाधनेषु प्रवेशः । मर्यादामार्गिणां पुरुषोत्तमप्राप्तौ खरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन प्रवेश इत्यर्थः ।

रसत्वेनातिसुन्दरत्वात्परमं धाम पीठं चरणौ पुच्छं वृन्दावनम् । तदविनाभावात् । भक्तैः सह निगूढ-भावकरणे पीठाद्यन्यतमापेक्षा । न तु युगपत् । 'तं पीठःशं येऽनुयुजन्ति धीरास्तेषां सुखं शाश्वतं मेतरेषा'मिति श्रुतेः । 'अथ परे'त्यस्या अर्थकथने भाष्ये एवकाराच्छुतौ 'ज्ञानादेव तु कैवल्य'मिति सावधारणो-किस्तदेकवाक्यतापन्नायामवधारणमित्यारायो ज्ञेयः । 'ब्रह्म वेद ब्रह्मेव भवती'त्यत्रोक्तश्चतावेवकारविरोध-माराङ्ग्याहः तेनावेत्यादि । ब्रह्मभावेति । ब्रह्ममावो ब्रह्मत्वं 'बुद्ध्या विशुद्धया युक्त' इति गीतोक्त आत्मा स्वरूपं यस्याः । भावे त्वः । हह्रोपपुंवद्भावौ पूर्ववत् । तेन । ज्ञानेति । 'ज्ञानादेव तु कैवल्य'-मित्याद्युक्ताभिः । तद्विरोधेति । पुरुषोत्तमाक्षरज्ञानप्रतिपादिकयोः श्रुत्योविषयभेदाद्विरोधे सति । पुरुषोत्तमेतिभाष्यमुक्तसूत्रार्थभाष्यप्रपर्श्वं विवरीतुमपेक्षामाहुः तन्त्र किमिति । विवृण्वन्ति सा पुरुषोत्तमेति । सम्बन्धिनोऽक्षरभक्तप्रमेयबलानुग्रहाः । तेषां सम्बन्धोराशिभाव एकस्वामिकत्व-माधाराधेयमावौ । तन्निष्ठभगवद्भावत्रह्मभावयोर्जन्यजनकभावः सम्बन्धः । एकस्वामिकत्वं भगवद्भीर्यसं-विजनकैकाधिकरण्य सम्बन्ध इत्याशयेनाहुः भक्तसङ्ग इति । भक्तसङ्गे सिद्धं सामान्यम् । केत्यतो वाक्यं पठन्ति सम सत्सङ्गेति । पदं मुक्तिः । स चेति । असार्थः पुरुषोत्तमेति । पुरुषोत्तम-सम्बन्धिभक्तः भगवद्वीर्यसविजनकः (भगवद्भावजनकः) तस्य भगवद्भावस्य सम्बन्धोऽक्षरज्ञाने जन्य-जनकभावः । अन्यत्राप्याहुः तद्धामेति । तद्धाम पुरुषोत्तमसम्बन्धि तद्र्पाक्षरं तस्य ज्ञाने । परम-मुक्तिजनके । मम पुरुषोत्तमाधिष्ठानं हृदयमक्षरिमति ज्ञानेऽप्यस्ति । अपिनोक्तोदाहरण तस्मिन् । तदेवेति। विधेयितिङ्गम् । उक्तसम्बन्ध एव सामान्यमित्यर्थः । मर्यादेति भाष्यं विवृण्वन्ति स्म तथा मर्यादेति । इति वाक्यादिति ब्रह्मभावानन्तरं भगवद्भावसम्भवादित्यत्र हेतुः, न तु ब्रह्मभावा-क्रन्तरमित्यत्र । तेनेति वाक्याद्रह्मभावस्तदनन्तरमिति नान्वेतव्यम् । परम्परोपयोगे तु प्रवेशादित्यन्तो हेतुः। साध्यार्थकभाष्येणैवं सत्यक्षरेत्याद्यक्तेन सह युवन्ति स्म अक्षरज्ञानानामिति। भाष्यीयप्रवेशन् मित्यसार्थः । कार्यम्तहेतुना साध्यमुक्तं प्रवेशमाहुः मर्योदामार्गिणामिति । इदमुक्तं मर्यादामार्ग इत्यादिभाष्येण। स्वरूपेति। स्वरूपयोग्यतासम्पादनेन कार्येण हेतुना प्रवेशोऽक्षरज्ञानानां मुक्तिसाधनेषु ४१ म॰ स्॰ र॰

भूतेषु मद्गक्ति लभते, परा'मिति वाक्याद्रह्मभावानन्तरमेव भगवद्भावसम्भ-वात्तेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगो ब्रह्मभावस्येत्युभाभ्यां हेतुभ्यां तथे-सर्थः। वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः।

नन्वक्षरस्याविदिाष्टत्वेन तदुपासंकानामपि तथात्वात् केषाश्चित् तन्नैव लयः, केषाश्चिद्गक्तिलाभ इति कथमुपपर्यंत इत्याशङ्क्य, तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह औपसदव-दिति । उपसदाख्ये कर्मणि तानूनप्त्रस्पर्शाख्यमौपसदं कर्मास्ति । तत्रातिथ्यायां धीवैयां सुचि चमसे वा यदाज्यं चतुरवत्तं पश्चावत्तं वा समवद्यति, तत्तानूनप्त्र-मित्युच्यते । 'अनाघृष्टमसी'ति मञ्जेण षोडशाप्यृत्विजो यजमानेन सह तानूनप्त्रं

## भाष्यप्रकाशः।

अत्र सामान्यादित्युक्ते करणतापि सम्भाव्येतेति तद्वारणाय द्वितीयो हेतुरिति बोध्यम् । अक्षरज्ञानस्य मुक्तिसाधनतावच्छेदकं यद्भुपं तज्ज्ञापनाय प्रथमः । यदि ह्यक्षरप्राप्तेः परमम्रुक्तित्वं स्यात्, तदाथर्वणिकायामक्षरिवद्यायां पुरुषस्याक्षरात् परत्वं न श्राव्येत । तत्तु श्राव्यते। अतोऽक्षर-ज्ञानानामश्चरप्रापकत्वेन वज्ज्ञापकत्वेन वा न परमम्रुक्तिकारणता, किन्तूक्तरीत्या भगवद्धामता-ज्ञापकत्वेनेत्याश्येनाहुः वस्तुत इत्यादि । दृष्टान्तमवतारयन्ति नन्वक्षरस्यत्यादि । तन्नैव लय इति । 'ब्रह्मैव भवती'त्यवधारणादश्चर एव लयः । भक्तिलाभ इति । 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति

प्रवेश इति दृष्टान्तरिहतस्त्रार्थ इत्यर्थः । करणतेति । ब्रह्मभावव्यापारो भगवद्भावः ब्रह्मभावजन्यत्वे सति ब्रह्मभावजन्यपुरुषोत्तमप्रवेशजनकत्वात् । द्वितीय इति । 'ते प्राप्नुवन्ति मामवे'ति सावधारणवाक्यानु द्वितीयापेक्षा नास्ति, तथाप्यात्मक्किष्टं न भगवति समर्पणीयमित्यक्षरभावस्य 'क्वेशोऽधिकतरस्तेषा'मिति वाक्यादतिक्रिष्टाक्षरभावस्य 'कृष्णायाक्रिष्टकारिण' इति गोपालतापिनीयादभगवत्कृतत्वेन करणतापक्षस्यो -क्तश्रुतिविरुद्धत्वाद्वितीय इत्यर्थः । नचेतिहासवाधो न युक्तः श्रुत्येति वाच्यम् । 'भक्तया जानाति चाव्यय'मिति श्रुत्युक्तफठात्मकज्ञाने भक्तिमात्रोपयोगाद्भक्तौ ब्रह्मभावस्योपयोगो हि चित्तशुद्धिद्वारा कर्मवत् पापाभाववत् । 'श्रेयोभिविविधेश्चान्यैः कृष्णे भक्तिः प्रसाध्यत' इति वाक्यादित्यनावश्यकत्व-रूपबाधस्य सम्भवात् । एवमनेकेषु भक्तिसाधनेषु सत्सु ज्ञानकाण्डत्वादक्षरज्ञानस्य भक्तिकारणस्योक्तौ अक्षरज्ञानस्य फललं अक्षरज्ञानस्य भगवद्भावसाधनत्ववत् मुक्तिसाधनत्वं चेति । पृथक्साधन-तावच्छेदकं यद्रपं तद्वक्तमाहुः अक्षरेति । यद्भूपं पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धः, स चात्र तद्धामत्वेना-क्षरज्ञानेस्ति । भगवद्भाववान् भक्तः, भगवद्भाव आनन्दधर्मः, स चात्र पुरुषोत्तमधामत्वेनाक्षरज्ञानेनेति तथा । तेन परमुमुक्तिसाधनतावच्छेदकं पुरुषोत्तमधामत्वम् । पुरुषोत्तमधामत्वप्रकारकाक्षरविशेष्यक-ज्ञानत्वात् । मुक्तिजनकतावच्छेदकमक्षरत्वेनाक्षरज्ञानादक्षरत्वमिति विवेकः । परममुक्तिः पुरुषोत्तम-प्राप्तिः । मुक्तिः खरूपलाभः । अयं यद्रप्रप्रपञ्चः । प्रथम इति । हेतुः । तथाच ज्ञानकाण्डत्वा-द्रह्मभावपूर्वकमगवद्भाव इति हेतुद्रयमित्यर्थः । आथर्वणिकायामिति । मुण्डके । 'अव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किञ्चित्सा काष्टा सा परा गति'रित्यस्थाम् । नन्वक्षरज्ञानं ज्ञानविषयकं ज्ञानम् तचाक्षर्त्वेन शाब्दम्, तत्रैकज्ञाने साध्यसाधनभावविरोधादाहुः तज्ज्ञापकत्वेनेति । शाब्दं ज्ञानं तदक्षरत्वेनाक्षरज्ञापकं तु भवत्येवेत्यर्थः । उक्तेति । तत्र किं सामान्यमित्याद्युक्तरीत्या । इति श्चत्युक्तेति । त्रह्मवित् मक्तया परमाप्तोतीति भाष्ये उक्तत्वात्तथा । व्याख्यानमिति । दृष्टान्तेन हेतुव्याख्यानम् । अतिथ्यायां चतुर्थ्याम् । भ्रौन्याम् । भ्रौन्येति पाठः । इसेर्डा । ध्रुवमेव भ्रौवं

१ अतिथ्याया इति पाठः । २. भ्रे.वात् , भ्रोवाज्यादिति पाठौ ।

समबस्रान्ति, 'अनु मे दीक्षा'मिति मस्रेण यजमानः 'तत् समबस्रान् यं ऋत्विजं कामयेत, अयं यज्ञयशसस्वच्छेदिति तं प्रथममबस्रीये'दिति श्रूयते श्रुतौ कल्पे च। अत्र सर्वेषासृत्विजां तानूनप्त्रत्वाविशेषेपि यस्मिन् स्नेहातिशयेन तथेच्छा, तन्नैव तथा कृतिः, नेतरेषु । न हि तन्नाविशिष्ठेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यनुयोगः सम्भवति, एवमिहापीत्थर्थः।

नतु श्रवणादेयेथा पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेन तत्प्राप्तिहेतुत्वम्, एवमक्षरस्या-प्यस्तिवलाद्यङ्गा तु निखिलासुरजीवतमःपुञ्जनिरासकेन यदुवंशोद्याचलचूडाम-णिनैव निरस्तेति न खतो वक्तुमुचितेलाशयेन आह तदुक्तिमिति। भगवद्गीता-खिति शेषः। तत्र 'यद्क्षरं वेद्वविदो वदन्ती'त्युपक्रम्य, 'स याति परमां गति'मि-लन्तेनाक्षरप्राप्त्युपायमुक्त्वा, 'अनन्यचेताः सतत'मिलादिना खप्राप्त्युपायं वैलक्षण्यं चोक्त्वा, भक्त्येकलभ्यत्वं खस्य वक्तुं पूर्वं क्षराक्षरयोः खरूपमाह, 'सहस्रयुगपर्यन्त'मित्युपक्रम्य, 'प्रभवलहरागम' इल्यन्तेन क्षरखरूपमुक्त्वा, 'परस्तस्मान्तु भावोऽन्य' इत्युपक्रम्य, 'तद्वाम परमं ममे'ल्यन्तेनाक्षरखरूपमुक्तम्।

## भाष्यप्रकाशः।

श्रुत्युक्तपरप्राप्तिसाधनीभूतमिकलाभः । हेतुमिति । मगविदच्छारूपम् । व्याख्यानं तूत्तानार्थम् । तथाच भगविदच्छयैव विशेष इत्यर्थः । सूत्रोक्तां सम्मितं व्याकर्तुमवतारयन्ति ननु श्रवणादे-िरत्यादि । व्याकुर्वन्ति तस्रेत्यादि । तन्नेति । गीताया अष्टमाध्याये । वैलक्षण्यमिति । साधनसौकर्य स्वप्राप्तिरूपस्य फलस्योत्कर्षं च । स्वस्य वक्तुमिति । अत्राक्षरस्वरूपकथने अक्षरस्य परमगतित्वं स्वधामत्वं चोक्त्वा 'पुरुषः स परः पार्थे'त्यादिना परस्य यद्भक्तयेकलभ्यत्वं वक्ष्यित, तदक्षरादुत्तमत्वेन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वसिन्नेव परत्विश्रान्तेः स्वस्यैव वक्ष्यित, वाधकाभावे स इति

## रिश्मः।

आज्यस्थालीस्थमाज्यं तस्माद्भौवाज्यात्। सुक् प्रसिद्धा। चमसः पात्रविशेषः। चतुरवत्तं चतुर्गृहीतम्। समवद्यति सम्यक् अवहीनं द्यति खण्डयति। 'दो अवखण्डने'। केनापि प्रकारेण। अनाधृष्टमिति। न आसमन्ताद्धृष्टम् । जिधृषा प्रागल्भ्ये। 'प्रगल्भमिस अनाधृष्टमस्यनाधृष्य'मिति मन्ने हे तानूनप्त्र। अस्यन्तत्वान्मन्नलम्। समवस्रद्यान्तीति। स्पृशन्ति। अनु म इति। अनु पश्चात् मे मम दीक्षां अवसृशेति मध्यमपुरुषान्तत्वान्मन्नलस्। तत् तानूनप्त्रम्। यं ऋत्विजमिति च्छेदः। कामयेत इच्छेत्। 'कमु कान्तौ'। कान्तिरिच्छा। यज्ञयशसं यज्ञकीर्ति ऋच्छेत् प्राप्नुयात्। अवमर्श्वयेदिति। स्पर्शयेत्। एवं व्याख्यानं तृत्तानार्थमित्यर्थः। विशेष इति। 'केषांचित्तत्रैव लयः, केषांचिद्धिक्तिलाभ' इति भाष्योक्तो विशेषः। सम्मतिमिति। तदुक्तमितीतिहाससम्मतिम्। ननु अवणादेरित्यादीति। पुरुषोत्तसेति। पुरुषोत्तमसम्बन्धितः। सम्मतिमिति। तदुक्तमितीतिहाससम्मतिम्। ननु अवणादेरित्यादीति। पुरुषोत्तसेति। पुरुषोत्तमसम्बन्धितः। एवमिति। अवयवावयविभावसम्बन्धः सस्यामिभावसम्बन्धः। निक्तिलेति। निखिला येऽसुरा जीवाः तेषां समसः पुञ्जतस्य निरासकेन। यदुवंश उदयाचलः तस्य चूडामणिना मुख्येन। उदयाचले चूडामणिः सूर्यत्तेन। निरस्तेति। 'कोषसान्तं फलोदया'दिति वाक्यात् फलं युद्धम्। अष्टमाध्याद्य इति। षडध्यायी कर्ममार्गे, षडध्यायी ज्ञानमार्गे, षडध्यायी मित्तमार्गे इति ज्ञानमार्गीयत्वं प्रमेयस्य क्षोधित्रसुपातः। स इतीति। स पर इत्यत्र स इति तच्छन्देन सन्निद्दितस्य 'तद्धाम परमं

अत्र पूर्व क्षरखरूपमुक्तमिति 'परस्तस्मान्वि' खत्र क्षरादेव परत्वमुच्यते। तच्छं ब्रह्म्य पूर्वपरामिक्तित्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वात्। अत एवाक्षरव्यावर्तकस्तु शब्द उक्तः। एतेन निखत्वेन क्षरणाभावादक्षरशब्देन जीव एवोच्यते, न तु पुरुषोत्त-माधिष्ठानभूतो जीवातीत इति निरस्तम्। 'यं प्राप्य न निवर्तन्त' इति वाक्यात् जीवे तथात्वासम्भवात्। निखमुक्तत्वापन्त्या शास्त्रवैफल्यापत्तेश्च। इत एव ज्ञानमार्गिणां तत्प्राप्तिरेव मुक्तिरिति ज्ञेयम्। ततोऽनिवृत्तेः। 'पुरुषः स परः पार्थे'- खनेनाक्षरात् परस्य खस्य भक्त्येकलभ्यत्वमुक्तम्। तेन ज्ञानमार्गीयाणां न पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम्। 'यस्यान्तःस्थानी' खनेन परस्य लक्षणमुक्तम्। तच्च मृत्सा- दिप्रसङ्गे श्रीगोक्तलेश्वरे स्पष्टमुच्यते। तेनाक्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपासक- त्वम्। तद्विषयकश्रवणादेरभावादिति भावः। 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गति'मिति वाक्यात् 'स याति परमां गति'मित्यत्राक्षरमेव यातीत्यथों ज्ञेयः।

## भाष्यप्रकाशः।

तच्छब्देन संनिहितपरामर्शाच खस्य वक्तम्। अत्रेति। 'सहस्रयुगे'त्यादिग्रन्थे। अत्र मतान्तरस्रद्भाव्य परिहरन्ति एतेनेत्यादि। एतेनेति । 'क्षरः सर्वाणि भूतानी'ति वाक्यान्तरसिद्धं भूतग्रामं व्यक्तकोटौ निवेश्य ततः परत्वकथनेन । हेत्वन्तरमाहुः यमित्यादि । तथाच भूतग्रामपदेन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवग्रहणे एतौ दोषौ प्रसञ्जेयाताम्, अतस्तन्मतम् यक्तिमित्यर्थः। असादेव सन्दर्भादर्थचतुष्टयं यदन्यत् सिद्धं तदाहुः इत एवेत्यादि। ज्ञेय इत्यन्तम् । इत एवेति । अक्षरस्य भगवद्धामत्वादेव । इत्यर्थो ज्ञेय इति । ऐकशब्द्याज्ञ्ञेयः । तथाचाक्षरस्य पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वे सत्यि पुरुषोत्तमप्राप्तिं प्रति न हेतुत्वम् । तद्वेतुतावच्छेद् कस्यानन्यमक्तित्वस्य तत्राभावादित्येवमेतेन सन्दर्भेण सा शङ्का निवारितेत्यतो न कार्येत्यर्थः।

## रहिमः।

ममे'त्यस्मत्यदार्थस्य परामर्शाच स्वस्य वक्तुमन्यथा त्वक्षरस्य वक्तुम् । एताविति । तथात्वासम्भवादिति भाष्योक्तं मुक्तित्वं शास्त्रवैफल्यापत्तिश्रेत्यते । अर्थचतुष्टयमिति । ज्ञानमार्गिणामक्षरप्राप्तिः १ । अक्षरात्परस्य स्वस्य भक्त्येकरुभ्यत्वम् २ । 'समान एवं चामेदा'दिति सूत्रोक्तावतारे श्रीगोकुर्लेश्वरेप्य-क्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपासकत्वम्, पुरुषोत्तमविषयकश्रवणादेरभावात् ३ । 'स याति परमां गित'मित्यत्राक्षरमेव यातीत्यर्थः ४ । इत्यर्थचतुष्टयम् । एकेति । उभयोर्वाक्ययोरेकः शब्दः परमामिति गितिमिति च ययोस्ते एकशब्दे वाक्ये तयोर्भाव ऐकशब्दां तस्मात् । नन्नु गणनादेवार्थचतुष्टयं रुव्धे तदुपादानस्य किं प्रयोजनमत आहुः तथाचेति । अनन्येति । नन्ववयवावयविभावसम्बन्धे मास्तु अनन्यभक्तित्वम्, स्वस्वामिभावसम्बन्धे तु स्वादिति चेत् । न । ज्ञानमार्गस्य भिन्नत्वात् । 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इति पुरुषोत्तमस्य भिन्नत्वे तत्प्रापकस्यापि भेदात् । नन्वेवं सित पुष्टिभक्तावप्यनन्यभक्तित्वं न स्वात् , प्रतिकृतिकसम्बन्धिन्याः मूरुरूपातिरिक्तविषयत्वादिति । चेत् । न । अनन्यभक्तेर्भर्यादामार्गी-यत्वात् । 'मिय चानन्ययोगेन भक्तिरव्यभिचारिणी'ति गीतावाक्यस्य 'अमानित्वमदिमन्त्वमिहिंसा-श्चान्तिति । अर्थयतुष्ट्यप्रतिपादकेन । सोति । एतेन नित्यत्वेनत्यादिभाष्योक्ताक्षरधिपदेन जीवधी-प्रतिति । अर्थचतुष्ट्यप्रतिपादकेन । सोति । एतेन नित्यत्वेनत्यादिभाष्योक्ताक्षरधिपदेन जीवधी-प्रािक्ता, न तु पुरुषोत्तमाधिष्टानभूत्वीवातीतोऽक्षरधीपदेन ग्राह्य इत्याशङ्का। निवारितेति । अक्षरत्वेन

किश्र । तैतिरीयोपनिषत्सु पट्यते 'यसिमित्रदं सश्च विचैति सर्व यसिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । तदेव भूतं तदु भव्यमा इदं तद्क्षरे परमे व्योमन् । येनावृतं खं च दिवं महीं च येनादित्यस्तपित तेजसा भ्राजसा च । यमन्तःसमुद्रे कवयोऽवयन्ति यदक्षरे परमे प्रजा' इति । अत्राक्षरात्मकत्वेन क्षरात्मकादाका-शात् परमे व्योम्नि भक्तानां हृदयाकादा इति यावत् । तत्र प्रकादामानित्यर्थात् । अत एव 'ब्रह्मविदान्नोति पर'मित्युपक्रम्य, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्नित्येतदुपनिषत्स्वेच पट्यते । 'यद्क्षरे परमे प्रजा' इति पदं 'अवयन्ती'त्यनेन सम्बध्यते । अत्र प्रजापदात् व्यापिवैद्युण्ठात्मको लोकोऽक्षरप्-देनोच्यते इत्यवगम्यते । अत एव 'न यत्र माये'त्यादिना श्रीभागवते तत्स्वरूप्-मुच्यते । एतेनाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्टानत्वं निश्चीयते । इतोप्यक्षरातीतः पुरुषोन्तम इत्यवगम्यते । एवं सित सामान्यं भगवद्विभृतिरूपत्वम्, तद्भावस्तस्य

भाष्यप्रकाशः।

ननु श्रुतावश्वरात् परत्वमेव पुरुषस्थोक्तम्, न तु तत्र स्थितत्वम्, तथोक्तौ परस्य स्वप्रतिष्ठत्वं च हीयेतेति गीतास्मृतिवाक्यमन्यथा नेतन्यमित्याशङ्काहुः किञ्चेत्यादि । अस्यां
श्रुतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषदनस्थानत्वं सर्वात्मकत्वं च पादत्रयेणोच्यते, तुरीये तदाधार्
उच्यते, तस्यार्थमाहुः अञ्चेत्यादि । भक्तहृदयाकाशमेवात्र परमन्योमपदे परामृश्यत इत्यत्र मानमाहुः
अत एवेत्यादि । ननु भवतु भक्तहृदयाकाशे प्रकाशमानत्वमक्षरस्य, तथापि कथं लोकात्मकत्वम्, अत आहुः चित्त्यादि । तथाच प्रजालिङ्गादश्वरस्य लोकात्मकत्वमित्यर्थः । एतमर्थं
पुराणेनोपचृह्यन्ति अत एवेत्यादि । इत्तोपीति । शुक्रवाक्यादि । तथाच श्रुतौ पुराणे च तथा
सिद्धत्वाद्गीतावाक्यं नान्यथा नेतुं शक्यमित्यर्थः । स्वप्रतिष्ठताहानि परिहरन्ति एवं सतीत्यादि ।
तथाच छान्दोग्ये 'स्वे महिम्नि प्रतिष्ठित' इति श्रावणात्, तैत्तिरीये 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे'ति
श्रावणाचाक्षरब्रह्मणो भगवद्विभूतिरूपत्वेन चरणरूपतया स्वाभिन्नत्वेन च भक्तिसामान्याद्भगवतस्तत्र स्थितावपि न स्वप्रतिष्ठत्वहानिरित्यर्थः । एवमत्र ग्रुक्तिस्क्रपमस्यूलत्वादयो धर्माश्र

रूपेण पुरुषोत्तमभेदात् मार्गान्तरत्वात् । श्रुताविति । 'पुरुषान्न परं किंचित्सा काष्टा सा परा गित'रित्यादिश्वतौ । गीतास्मृतिवाक्यमिति । ननु पुराणवन्नेतिहासः श्रुतिबाध्य इस्रत उक्तं समृतीति । इतिहासस्य स्मृतित्वपक्षे बाध्यत्वमिति भावः । आहुरिति । अक्षरस्य पुरुषोत्तमाधारत्व-प्रतिपादिकां श्रुतिमाहुरित्यर्थः । सर्वाधारत्वमिति । यस्मिन् ब्रह्मणि इदं विश्वं समेति च व्येति चेति जगल्लयस्थानत्वं विरुद्धमेतीत्युत्पत्तिस्थानमित्युक्तेस्तथा । सर्वदेवेति । यस्मिन्ब्रह्मणि विश्वस्मिन् इति अधिविश्वं तत्र । सर्वेति । तृतीयपादे तत् ब्रह्म । स्पष्टमन्यत् । तस्याथिमिति । सर्वाधारेऽक्षरा-धारत्वस्य बाधातुरीयस्यार्थमाहुरित्यर्थः । भिक्तसामान्यादिति । भक्त्या सामान्यं भगविद्धम्तित्वं मित्तसामान्यं तस्मात् । भक्ताक्षर्योभिक्तिसामान्यं तद्वापीति ज्ञेयम् । स्वसमवाय्याधारसम्बन्धेन् मिति । चरणरूपतया स्वामिन्नत्वेन च भगवतस्तत्राक्षरे भावः सत्ता उक्तरीत्या 'तद्धाम परमं ममे'- स्युक्तरीत्या स्थितावपि । अपिना 'स आत्मा स्वाश्रयाश्रय' इत्युक्तस्यप्रतिष्ठत्वेन सह छान्दोग्योक्तस्यक्तिष्ठत्वं समुचीयते । न स्वेति । योगिवदनेकरूपत्वाद्भक्तहृदयगामित्वं स्वप्रतिष्ठत्वमिति । तस्य हानिर्नेत्यर्थः । माष्यं स्पुटार्थम् । पादाध्यायार्थौ सङ्गमयन्त स्माव्याप्तिवारणाय एवसमञ्चेति । अत्राधिकरणेऽक्षरधीरूपमि न जन्यमुक्तिस्वरूपम्, विषयवाक्ये चास्थूल्वादयो धर्माश्राक्षरधर्मा अपि

पुरुषोत्तमस्य भावः सङ्गा उक्तरीत्या तत्र स्थितिरिति यावत्, ताभ्यां हेतुभ्यां तथेत्यप्यर्थो ज्ञेयः॥ ३३॥

## भाष्यप्रकाशः।

सफला विचारिताः । एतान् धर्माश्ररणीयत्वेन बोधयन्तीत्यादिबीधकताप्रकारश्च । (तेनं भगवत्प्राप्तिप्रेप्सना भक्तिरेव कार्या, न तु पूर्वकक्षायामेव विश्रान्तव्यम्, द्वितीयस्कन्धे 'भगवान् ब्रह्मकार्त्त्र्येने'त्यत्र भगवता भक्तावेव श्रुतितात्पर्यस्य निर्धारितत्वात्, गीतायां द्वादशाध्यायेपि 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मित्यादिना स्वोपासनयैव शीघं सुखेन स्वप्राप्तिबोधनात्, अक्षरोपासनेन दुःस्तः स्वप्राप्तेरुक्तत्वाच भक्तिरेवावश्यकीति सिद्धम् ।) अत्राक्षरस्य गणितानन्दत्वात् 'ब्रह्मविदा-प्रोति पर'मित्यत्र पुरुषोत्तमज्ञानस्य 'भक्त्या मा'मिति गीतावाक्ये तद्भक्तेः 'औपसदव'दिति दृष्टान्त इच्छाया एव प्राधान्यबोधनेन परम्परया कर्मणोपि कचित् प्रापकत्वस्चनात् क्रियया भक्त्या श्वानेन च सायुज्यप्राप्तिबोधकं दोर्भिश्चतुर्भिर्विदित्तमिति विशेषणं च प्रतिपादितं ह्रेयम् ।

अत्र भद्दभास्करशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनेयकाथर्वणोक्तवाक्यद्वयमेव रिहमः।

भगवद्धर्माः तद्भेदात् पादार्थः । सफला इति । मुक्तिस्वरूपफलं भगवद्भावः । अस्थूलत्वादि धर्मफलम् । किमन्यद्भसभावनिर्वाहकमिति जिज्ञासया 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इत्यादिजगजन्मादिकर्तृत्व-भगवद्धर्मबोधकश्चुतिभिर्विरुद्धधर्माधारत्वम् । पूर्विधिकरणसङ्गतिप्राप्तमर्थमाहुः एतानिति । 'परब्रह्मैतद्यो धारयति रसती'त्याद्यक्तान् भगवद्धर्मान् । चरणीयत्वेन आचरणीयत्वेन बोधयन्ती अस्थूलादिश्चितिः ।

अयमर्थः । अनियमाधिकरणे भगवद्धमी उक्ता धारणादयः, तेषामेव मुक्तिसाधनत्वम्, नैश्वर्यादीनां भगवद्धमीणामिति यावदिधकाराधिकरण उक्तम्, तेषां धारणादीनां विषयो विरुद्धधर्मा- श्रयोऽत्राधिकरण उक्तः, सोऽघोक्षज इति दश्चिषठीलाः धारणारसनादिविषयिण्य इति बोध्यमित्येवं तात्पर्येणास्थूलादिश्वतयो बोधयन्ति । आदिना सूचयन्तीत्यर्थः । बोधकताप्रकारोऽधिकरणस्येति बोध्यम् । 'विषयो विशयश्चैव पूर्वपक्षस्तयोत्तरम् । सङ्गतिश्चेति पञ्चाङ्गं शास्त्रेऽधिकरणं स्मृत'मिति। नतु तद्भावो भगवद्भावो न भवति, वृत्तेद्वैविध्यात्, अतोऽक्षरधीमात्रमित्यतस्तेनेत्यादिः सिद्धमित्यन्तो प्रन्थः प्रवर्तते । यदि च तत्परत्रद्धा 'ॐतत्स'दिति गीतायाः तद्भावः पुरुषोत्तमभावः, तदातु मूलपुस्तकेऽयं प्रन्थो नास्तीति न व्याख्येयः । मूलपुस्तकेऽभावात् ।

षोडशाधिकरण्यां षिड्वेशिषणान्युक्तानि, सप्तमं 'दोर्भिश्रतुर्भिविंदित'मिलेकस्य विशेषणं वक्तुमाहुः अत्राक्षरस्येति । षष्ठचन्तत्रयं प्राधान्यबोधनेनेत्यनेनान्वेति । पुरुषोक्तमेति । गौणमुख्यन्यायप्राप्तस्यागणितानन्दज्ञानस्य परम्परयेतीच्छाया इत्यनेनान्विय । किचिदिति । 'कर्भणेव तु संसिद्धिमास्थिता जनकादय' इत्यत्र 'कर्मणा ब्रह्मैवमुच्यत' इति सुबोधिन्याम् । चतुर्भिरिति । दोः कर्मेन्द्रियम् । तदत्र चत्वारि । पुरुषोत्तमज्ञानं किया पत्र्यरात्रात् । भक्तिः किया स्पष्टम् । इच्छापि किया । इच्छ्यत इतीच्छा । कियावाचि भ्वादित्वात् धातुत्वं धातुत्वाछडादय इति । कर्मिकरण्यमिति । अतश्रतुर्भिर्ज्ञानभक्तीच्छाकर्मिमः । चतुर्भिः पादसेवनादिभिश्रतुर्भिर्विशेषेण ज्ञातम् ।

१. यदाप्ययं प्रन्थो मूलपुरतके नास्ति, तथाप्यस्य प्रामाणिकत्वं तु नैव सदिग्धम् । मूलपुरतकतो लिपीक्वतेऽन्यपुरत-केऽयं प्रन्थः शोधत्वेन श्रीपुरुषोत्तमानां श्रीहस्ताक्षरेषूपलभ्यत एवेति-।

#### भाष्यप्रकाशः।

विषयनाक्यत्वेनोपन्यस्य, किमासां विशेषप्रतिषेधबुद्धीनां सर्वत्र प्राप्तिः, उत व्यवस्थेति संशये, प्रकरणावरोधाच्छितिविभागात्, विद्यान्तररूपस्य विद्यान्तररूपत्वे प्रमाणाभावाभिषेधरूपाणां गुणा नामानन्दादिवत् स्वरूपावगमोपायत्वाभावाचेति हेतुमिर्नान्यत्र प्राप्तिरिति पूर्वः पक्षः। सिद्धान्तस्तु, प्राप्त्रविष्यस्य, विशेषनिराकरणरूपस्य ब्रह्मवोधनप्रकारस्य, सामान्यात्, तस्य प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणः सर्वत्र भावादैक्यात् सर्वत्रावरोधस्तासां निषेधबुद्धीनां परिग्रहः। तेन 'आनन्दादयः प्रधानस्ये' त्यत्र विधिम्रखो विचारः, इह तु निषेधमुख इति तस्यैवायं प्रपश्च इति भास्करं शाङ्करं च मतम्।

रामानुजभाष्ये तु, सर्वेषूपासनेषु ब्रह्मणः समानत्वात्, अस्थूलत्वादीनां तत्प्रतीतौ भावादन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवलानन्दादेः प्रत्यगात्मिन विद्यमानत्वेन तेषामसाधारणाकारेण
ब्रह्मोपस्थापकत्वाभावादसाधारणाकारिनश्रयार्थ हेयप्रत्यनीकताज्ञानस्यावश्यकत्वेन चिद्विदात्मकप्रश्चवैलक्षण्यबोधनमावश्यकम् । तत्रास्थूलत्वादिना अचिद्वेलक्षण्यम्, प्रश्चासनेन चिद्वेलक्षण्यं च
वाजसनेयके उच्यते, एवमाथर्वणेऽप्यदृश्यत्वादिकथनानिरङ्कश्चकर्तत्वसर्वज्ञत्वादिना ज्ञेयम् । तथाचास्थूलत्वादिविशेषितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्मणोऽनुसन्धेयत्वादस्थूलत्वादीनामानन्दादिवदस्ति
ब्रह्मप्रतीतावन्तर्भाव इति तासामस्थूलत्वादिनुद्धीनां सर्वत्रावरोध इति सिद्धान्तः । तेनेदमधिकरणं तत्सद्दकारित्वादत्यन्तावश्यकमिति तन्मतापेक्षयेदं मतं युक्तम् । ननु तर्हि पूर्वपक्षोक्तहेत्नां
का गतिरित्याकाङ्कायां गुणानां प्रधानानुवर्तित्वे दृष्टान्तं तत्र प्रमाणं चाह 'औपसद्वचदुक्त'मिति।यथा चतुरात्रे जामद्दश्याहीने पुरोडाशिनीषूपसत्स्यपसद्धणभूतः सामवेदपठितोपि 'अग्निर्वे

विद्योषेति । स्थूलत्वादीनां श्रौतानां विशेषाणां प्रतिषेधस्तद्विषयिणीनामस्थूलत्वादिप्रकारकास्थूलादि-विशेष्यकबुद्धीनाम् । सर्वत्रेति । वाजसनेयकाथर्वणातिरिक्तेषु स्थलेष्वपि । विद्यान्तरेति । सगुणो-पासनेषु सर्वत्र विशेषप्रतिषेधोपसंहारेण विद्यान्तरं सगुणोपासनरूपत्वे । प्रपश्चेति । पर्युदासः सदग्प्राही । विद्योषेति । प्रापिष्टकस्थूलत्वादीनां निराकरणरूपस । सामान्यादिति । सर्वत्र सामान्यात् । सौत्रतद्भावशब्दव्याख्यानं तस्य प्रतीति । विधिमुखेति । विशेषाणामानन्दादीनां विधिस्तन्मुखस्त-दुपायो विचारः । इहाधिकरणे तु स्थूलत्वादीनां निषेधोपायः । तस्यैवेति । 'आनन्दादयः प्रधान-स्रे'त्यस्य । भास्करमिति । अत्र भेदोपि ज्ञेयः । शाङ्कर आरोपापवादः स्पष्टः । विशिष्टाद्वैतार्थं पृथगाहुः रामानुजेति । सामान्यहेतुं व्याकुर्वन्ति स्म सर्वेष्टिवति । तद्भावहेतुं व्याकुर्वन्ति स्म तत्प्रतीताविति। ब्रह्मप्रतीतौ। प्रत्यगात्मनीति। जीवे। असाधारणेति। चिद्चिदात्मक-प्रपञ्चवैलक्षण्याकारनिश्रयार्थम् । हेयेति । हेयः प्रपञ्चस्तस्य प्रत्यनीक आनन्दादिस्तत्ता वैलक्षण्यं तस्या ज्ञानस्य । अचिदिति । जंडंशाद्वैलक्षण्यम् । खल्पार्थे नञ् । चिद्वैलक्षण्यमिति । नहि चिजीवः प्रशास्तीति भावः । अस्थूलत्वादीति । आदिना प्रशासितृत्वम् । तथाचास्थूलादिमञ्ज्ञानानन्दा-कारसेर्स्यशः । अन्तर्भाव इति । विषयतयान्तर्भावः । तासामिति । सौत्रं पदम् । तत्सहेति । 'अनन्दादयः प्रधानसे'त्यस सहकारित्वात्। प्रधानेति । प्रधानविशेषणत्वे। तन्त्रेति । दृष्टान्ते प्रमाणं तदुक्तमिति । यथा चतुरात्र इति । तथाहि । यजुर्वेदे 'जमदिमः पुष्टिकामश्रतुरात्रेणायजेते'त्युर्त्पन्ने जामद्रश्याहीने जामद्रश्यं च तद्दीनं जामद्रश्याहीनम्, तत्र पुरोडाशं 'पुरोडाशिन्युपसदो भवन्ती'ति.

१. प्रथमज्ञतिरुत्पत्तिः ।

## भाष्यप्रकाशः।

होंत्रं वेत्वि'त्यादिकः पुरोडाशप्रदानमन्त्रो विनियोगविधेर्याज्ञषत्वेन यज्ञवेदिनाध्वर्युणा याज्ञवेदिकेनोपांशुखरेण पट्यते, न तुद्गात्रा सामगेन सामखरेणोन्नेस्त्वेन, तद्वत् । तदुक्तं पूर्वकाण्डे शेषलक्षणे 'गुणमुख्यव्यतिक्रमे तद्र्थत्वानमुख्येन वेदसंयोग' इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्व्यतिक्रमे विरोधे सित तद्र्थत्वात् गुणस्योत्पत्तिविधेः प्रधानार्थत्वानमुख्येन याजुर्वेदिकेन विनियोगविधिना वेदसंयोगो प्राह्म इति । एतदृष्टान्तव्याख्यानं पूर्वोक्तभाष्यत्रयेपि समानम् ।

शानरभाष्ये त्वत्रान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्त्याधानं यज्जर्वेदविहितम्, 'य एवं विद्वानिष्न-माधत्त' इति, तदङ्गत्वेन यज्जर्वेद एव गानं च विहितम्, 'य एवं विद्वान् वारवन्तीयं गायति यज्ञायज्ञीयं गायति वामदेव्यं गायती'ति, एतानि च सामानि सामवेदे उत्पन्नानि, अतः केन स्वरेण पठनीयमिति सन्देहे, उत्पत्तिविधेविनियोगविध्यधीनतया यज्जर्वेदस्वरो ग्राह्य इति ।

एवश्चात्र विचार्यमाणे पूर्वोक्तं मतद्वयं न रुचिरम् , 'अक्षरिया'मित्यत्राक्षरस्य धीरिति षष्ठीस-मासे अक्षरस्य विशेषनिषेधसम्बन्धितया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसंप्रहात् पूर्वोक्तानावश्यकत्व-रिक्षः ।

पुरोडाशयुक्तासूपसत्स्विष्टिषूपदिष्टासु पुरोडाशप्रधानकमञ्चाणामुद्रातृवेदोत्पन्नाना'मभेर्वेहोंत्रं वेरध्वर'मित्या-दीनामुद्गात्रा प्रयोग इति यथाध्वर्युकर्तृकपुरोडाशविशेषाणां मन्नाणां यत्र कचिच्छुतानामप्यध्वर्यूणां सम्बन्धः, एवमक्षरं प्रति शेषाणां निषेधानां यत्र कचिच्छुतानामप्यक्षरेण सर्वत्र सम्बन्ध इत्यर्थः। रामानुजमाष्ये तु उद्गातृवेदोत्पन्नमञ्जाः 'अग्निवै होत्रं वेत्वि'त्यादयः । प्रकाशे ते उपात्ताः । वेः पक्षिणः वायोर्वाभेहींत्र पुरोडाशं वेः पूर्वार्थस्याध्वरमित्यर्थः। अग्निः वै निश्चयेन होत्रं पुरोडाशं वेतु गच्छतु। 'वी प्रजननकान्तिगत्यवसादनेषु'। पुरोडाशप्रदानमञ्चः पट्यत इत्यनेनान्वेति । विनियोगेति । श्रुतिलिङ्ग-वाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यारूपषद्रप्रमाणान्यतमप्रमाणसहकृतो योङ्गसम्बन्धं बोधयति स विनियोगविधिः। यथा 'दन्ना जुहोती'त्यत्र दिधगुणवत् उपांशुस्वरो गुणो विधीयते उपसदाख्ये कर्मणि 'अग्निवे होत्रं वेत्वि'त्यादिमञ्जेषु । विनियोगविधिस्तु यजुर्वेदे 'जमदिमः पुष्टिकामश्चतूरात्रेणायजेते'त्यत्र टङ्टिङर्थ इति । श्रुतिस्तु ब्रह्मामृतवर्षिण्यां शङ्करभाष्यमतीयायाम् । 'अग्निवें होत्रं वेत्वि'त्यादिक इत्यत्रादिना भास्करभाष्यीया 'अग्निवें होत्रं वेरध्वरस्य पितरं वैश्वानरमवसेकं इन्द्राय देवेभ्यो जुह्नतां हविः स्वाहे'ति **ग्राह्या । अत्र ज्रह्नतामिति विनियोगविधिर्वा । अत्र या**ज्जवत्वं याजुषौपसदाङ्गत्वाद्घोध्यम् । याजुर्वैदि-केनेत्सुपांशुस्वरविशेषणम् । उत्प<del>र्त</del>ीति । प्रथमज्ञप्तिरुत्पत्तिः । 'यथाम्रेयोऽष्टाकपालः पुरोडाश' इति । समानमिति । श्रुतिपाठमेदस्तूक्तः । वारवन्तीयमिति । वारवन्तपदयुक्तं साम वारवन्तीयम् । एवमग्रेपि । 'उचैः साम्नोपांग्रु यज्जुषे'ति सामयज्जुषोः स्वरभेदोस्ति । उत्पन्नानि प्रथमज्ञातानि । पठनीयमिति । गानम्। विनियोगेति। यथा 'दश्ना जुहोती'ति विनियोगविध्यधीनः 'अप्तिहोत्रं जुहोती'त्युत्पत्तिविधिः। दिषद्रव्यज्ञानं विना विशिष्टाञ्चिहोत्रज्ञानाभावात् । अत्र दृष्टान्तेन पूर्वपक्षोक्तहेतूनां गतिरुक्ता । तथाहि। श्रुतिविभागादिति शङ्करभाष्यीयो हेतुः, अग्रे द्वयं रामानुजभाष्यीयम्। तेषां गतिश्चिन्त्या। अक्षरस्य धीरित्यत्र विशेषनिषेधविषयिणीत्वं सम्बन्धोऽक्षरस्य धिया सह । तदाहुः अक्षरस्येति । विशेषनिषेधसम्बन्धो विशेष्यविशेषणभावः सोस्यास्तीति विधिनिषेधसम्बन्ध्यक्षरः तत्तयाक्षरनिवेशेन शक्यतावच्छेदके गौरवात् । व्यावहारिकसत्त्वेनाङ्गीकियमाणस्य जीववैलक्षण्यार्थं सोपाधिके प्रशासनद्यावापृथिवी-विधारकत्वादेरसंग्रहात् । हेयप्रपत्रव्यनीकतायाः सगुणेऽभावात् पूर्वं रामानुजाचार्यमतनिरूपणे

## इयदामननात् ॥ ३४ ॥

ननु संसारनिष्टुन्यानन्दाविभीवयोरविशेषादक्षरे ब्रह्मणि लये पुरुषोत्तमे प्र-वेशात् न्यूनतोक्तौ को हेतुरित्याकाङ्कायामाह। इयदिति परिमाणवचनम्। तस्य श्चुतौ कथनादित्यर्थः।

अत्रेदं ज्ञेयम्। तैत्तिरीयोपनिषत्सु 'सैषानन्दस्य मीमांसा भवती'त्युपक्रम्य, मानुषमानन्दमेकं गणियत्वा, तसादुत्तरोत्तरं दातगुणमानन्दं गन्धवीनारभ्य, प्रजापितपर्यन्तस्योकंत्वा, उच्यते 'ते ये दातं प्रजापतेरानन्दाः, स एको ब्रह्मण आनन्द' इति । एवं सित इर्यंत् एताविद् सक्षरानन्दस्य साविधकत्वेन श्रुतौ कथना-दानन्दमयत्वेन निरवध्यानन्दात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्तथोक्तिरिति ॥ ३४ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकाद्दामक्षरिधयामित्यिधकरणम् ॥ ११ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

दोषापत्तेश्व । तृतीये त्वक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशादुक्तदोषत्रयाभावात्तन्मतम्रुत्तमम् । तथाप्याथर्वणोदि-तस्य परसादपरत्वस्य तैत्तिरीयोक्तस्य लोकरूपत्वस्य या धीस्तदसंग्रहात्र पूर्णमित्यवघेयम् ॥ ३३ ॥

इयदामननात् ॥ ३४ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । व्याक्वर्वन्तः परिमाणवचनं व्युत्पादयन्ति अन्नेत्यादि । आनन्दमयत्वेनेत्यादि । पूर्वानुवाकसमाप्तावानन्दमये जीवस्योप-संक्रमणस्रक्ता, अग्रिमारम्भे 'तद्प्येष श्लोको भवती'ति तच्छब्देनानन्दमेव लक्षीकृत्य, 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति श्लोकेन वाद्मनसागोचरत्वस्य ब्रह्मानन्दे कथनेन पुरुषोत्तमे तथा कथना-दक्षरे सावधिकत्वोक्तिरित्यर्थः । ननु 'यतो वाच' इति श्लोकः 'कदाचने'ति पाठभेदेन मनोमयेपि पट्यते, ब्रह्मोपनिषदि च 'आनन्दमेतज्ञीवस्य यज्ज्ञात्वा सच्यते ब्रुध' इति श्लोकोत्तरार्धं पट्यते, अतः कथमेतेन पुरुषोत्तमानन्दस्य तथात्वसिद्धिरिति चेत् । उच्यते। मनोमयस्य वेदात्मकताया यजुःशिर-स्त्वादिना बोधितत्वाद्वेदस्य च शब्दब्रह्मात्मकत्वात् 'सर्वे वेदा' इति श्लोकेह्मबोधकत्वान्मनो-मयश्लोके ब्रह्मण इति पश्चम्या शब्दब्रह्मणो वेदान्मनोमयादवाद्मनसगोचरमानन्दं विद्वान् रिक्षः।

उक्तमनावश्यकतं सगुणत्वस्य विशेषस्य निषेधादनावश्यकत्वदोषापत्तेरित्यर्थः । द्वितीयमास्करमते भेदोपि कार्यात्मना ज्ञेयः । उक्तेति । गौरवादित्याद्यक्तदोषत्रयामावात् । तन्मतं रामानुजमत-मुत्तमम् । परस्मादिति । नन्वक्षरिधयामित्यत्राक्षरशब्दशक्यतावच्छेदकमक्षरत्वम् , परस्मादपरत्वं तु 'ऋग्वेदो यजुर्वेद' इत्यादिश्चत्युक्तं ऋगादाविति चेत् । न । अक्षरस्थापरिवद्यात्वात्तत्राप्यपरत्वं प्राप्त-मिति । 'द्वे विद्ये वेदितव्ये परा चैवापरा चे'ति श्चतेः । तित्तिरीयेति । किंचेतिमाष्ये महाना-रायणोक्तस्य । तदसंग्रहादिति । 'अक्षरिधया'मित्यत्राक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशात् , विशेषनिषेधसम्ब-निधत्याप्यनिवेशात् परस्मादपरत्वेन लोकरूपत्वेनाप्यनिवेशात् तस्या असंग्रहात् । अक्षरपदशक्य-तावच्छेदके न पूर्णम् , किंतु न्यूनमिति न्यूनताख्यनिग्रहस्थानमित्यर्थः ॥ ३३ ॥

इयदामननात् । निन्वत्यादीति । अविशेषादिति । 'दुःखाभावः सुखं चेति पुरुषार्थ- द्वयं मत'मितिवाक्यादिवशेषात् । तथात्वेति । निरवध्यानन्दत्वसिद्धिः । पुरुषोत्तमेति । शब्दब्रह्मप्रति-

<sup>ा.</sup> इयत इति पाठः । ४२ व्र० सू० र०

#### भाष्यप्रकाशः।

कदाचन न विमेतीति पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनतया मनोमय एतस्थोक्ततया, ब्रह्मोपनिषदि च 'यज्ज्ञात्वा मुच्यते बुध' इति तुरीयपादे कथनेन जीवाभिष्ममानन्दमेतदित्यथोयोगात् यस्मिन् परमात्मिन जीवात्मा संधेयत्वेन पूर्वमन्त्रे उक्तः, एतत्परमात्मस्वरूपं आनन्दं आनन्दोऽस्थास्ती-त्यानन्दं जीवस्य सन्धेयत्वेन सम्बन्धि, यज्ज्ञात्वा बुधः सन् मुच्यत इत्यर्थकतया तस्य भगवदी-यत्वेन तथात्वसिद्धिरिति जानीहि । अतो न चोद्यावकाश इति दिक् ।

अन्ये तु, इदमेकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य, 'द्वासुपर्णेति' मन्त्रो सुण्डके श्वेताश्वतरे च ब्रह्मप्रकरणे पट्यते, काठके तु 'ऋतं पिवन्ता'विति । तयोराद्ये भोक्त्रभोक्त्रोर्वेद्यता, द्वितीये तु भोक्त्रोरेवेति वेद्यमेदादिद्यामेदे प्राप्ते, विद्येक्यं युक्तम् । इयत एतावन्मात्रस्य द्वित्वपरिच्छिन्नस्यो-भयत्रामननात् । 'पिवन्ता'वित्यस्य प्रयोगस्य छित्रन्यायेन पिवदपिवत्ससुदायेपि सम्भवात् । उपक्रमोपसंहाराभ्यामेतयोर्वाक्ययोः परविद्यात्वनिश्चयेन उभयत्रापि जीवसहितस्य ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यत्वादित्याहुः ।

तन्मतेऽिवकरणवैयर्थ्यमेव । काठकवाक्यस्य जीवद्वयपरत्वं निवार्य जीवसहितत्रक्षपरत्वस्य 'गुहां प्रविष्टा'वित्यधिकरण एव प्रतिपादितत्वात्तदपेक्षयाधिक्यस्यात्रादर्शनाचेति ।

रामानुजाचार्यास्तु, इयत् अस्थूलत्वादिविशेषितमानन्दादिकमेव गुणजातं सर्वत्रानु-सन्धेयत्वेन प्राप्तम् । कुतः । आमननात् । आभिमुख्येन मननं चिन्तनमामननं तसाद्धेतोरिसे-वमर्थमाहुः । तत्राप्युदासीना वयम् ॥३४॥ इत्येकादशमक्षरिधयामित्यधिकरणम् ॥११॥ रिक्षः।

पाद्यपुरुषोत्तमानन्दशान्दं ज्ञानं तस्य साधनतया। साधनत्वमुक्तविषया। एतस्येति। निरवध्यानन्दस्य। इत्यर्थायोगादिति। कर्मकर्तृभेदौचित्यादितिभावः। पूर्वमन्त्र इति। 'महात्मा प्रज्ञयात्मत्वं संघते परमात्मनि। तेन सन्ध्याध्यानमेव तस्मात्सन्ध्याभिवन्दन'मिति मन्ने। तस्येति। निरवध्यानन्दस्य। तथात्त्वेति। निरवध्यानन्दसिद्धः। चोच्येति। पुरुषोत्तमजीवमनोमयानन्दश्चर्या प्राप्तस्य चोचस्य दोषस्यावकाशः। तयोरिति। वान्ययोः। भोकभोक्तोः ब्रह्मजीवयोः। भोकोरिति। छायान्तपयोः। छत्रीति। 'छत्रिणो यान्ती'तिन्यायेन छत्री राजा, अन्ये त्वच्छित्रणः। उपक्रमेति। गुण्डके तृतीयमुण्डकारम्मस्थापि हितीयमुण्डकस्था 'दित्यो ह्यमूर्तः प्रक्ष' इत्युपक्रमेण 'आनन्दरूपमृतं यहिमाती'-ति वोपक्रमेण संपन्ना। श्वेताश्वतरे 'य एको वर्णो बहुधा शक्तियोगा' दित्युपक्रम्य 'अजामेकां छोहितकृष्ण-रूपा'मित्युपक्रम्य वा 'द्वा सुपर्णे'त्यस्याः कथनात् । उपसंहारस्तु गुण्डके 'नायमात्मा बर्वहीनेन छम्य' इति, श्वेताश्वतरे 'ऋचो अक्षरे परमे व्योम'न्निति। उभयन्नेति। वाक्ययोः। अन्नेति। अस्मिन्निकरणे। अतोस्य सूत्रस्य पूर्वशेषत्मिति भावः। अस्थूलत्वादीति। अस्यूलत्वादिमदानन्दादिकमित्यवं विशेषितम्। इदं पूर्वशेषमित्मन्यते। तत्रापीति। अपिना पूर्वमतसमुचयः। एकत्रान्हारेरद्षकत्वादपरत्र विद्वन्मण्डने 'अभेदादनुपाधित्वा'दित्यनयोक्तत्वादुदासीनाः। मायागुणैः सर्वकर्मत्वादि-भिश्चन्तनीयमित्यन्ये। रामानुजास्तु मायागुणैरचिन्तनीयम्। अस्मन्मतेऽपि। 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मित्र'मिति दितीयस्कन्धात्॥३१॥ इत्येकादशमक्षर्घध्यामित्यिक्वरणम् ॥११॥।

## अन्तरा भृतयामवत् खात्मनः ॥ ३५ ॥ (३-३-१२.)

अथ ज्ञानमार्गे यथा खात्मत्वेन ब्रह्मणो ज्ञानम्, तथा भक्तिमार्गेपि भक्तया पुरुषोत्तमज्ञाने स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तमज्ञानं भवति, न वेति विचार्यते । सर्वान्तरत्वेन श्रुतौ कथनात् तत् भवतीति पूर्वः पक्षः। तथात्वेपि 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इत्यादिश्चतिभिरेवमेव ज्ञानम्, न तु तथेति सिद्धान्तः। अत्र तथा

#### भाष्यप्रकाराः ।

अन्तरा भृतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति अथेत्यादि । यथा ज्ञानमार्गेऽक्षरियः स्तूयन्ते, तथाऽमेदोपासनापीति भक्तिमार्गे अक्षरंधीविनियोगविचारोत्तरम-मेद्धीसरणाज्ज्ञानमार्गे पूर्णज्ञानसम्पत्तौ यथा स्वात्मब्रह्माभेदानुभवात्मिका वृत्तिर्भवति, तथा भक्तिमार्गे सिद्धायां भक्तौ 'भक्त्या मामभिजानाती'ति वाक्यावेदिते ज्ञाने स्वात्मपुरुषीत्तमा-मेदानुभवात्मिका वृत्तिर्भवति, न वेति संशये विचार्यत इत्यर्थः।

पूर्वपक्षमाहुः सर्वान्तरत्वेनेत्यादि । बृहदारण्यके कहोडप्रश्ने उपस्तप्रश्ने च 'यत्साक्षाद्प-रोक्षाद्रह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वे'ति, तदुत्तरवाक्ये च 'एष त आत्मा सर्वान्तर' इति याज्ञवल्क्येन सर्वान्तरत्वेन कथनात्, अन्तर्यामिन्नाक्षणे च 'यः पृथिव्यां तिष्ठन् यः पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयती'त्यारम्य, 'य आत्मनि तिष्ठ'क्षित्यन्तैर्वाक्येः परमात्मा सर्वान्तरत्वेन श्रावितः। स च यदन्तस्तिष्ठति, तं स्वान्तः ्रशापयति, विह्वरिवायोगोलकमित्यन्तर्यामित्राह्मणे सिद्धम् । तथा सति श्रोतेन येन केनापि ्रीधनेन तसिन्नभिज्ञायमाने स्वात्मनस्तद्व्याप्तत्वेन भेदास्फुरणात् स्वात्मत्वेन ज्ञानमदण्डवारितम्, अतस्तद्भवतीति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः ।

सिद्धान्तमाहुः तथात्वेपीत्यादि । ब्रह्मणः सर्वान्तरतया एतदात्मनस्तदविभक्तत्वेपि 'सर्वस्य वशी'त्यादिश्चतिभिः सर्वेशितृत्वादिरूपेणैव ज्ञानम्, उत्कटया भक्त्या तेषामेव स्फुरणात्, न तु खात्मत्वप्रकारकमित्येष सिद्धान्त इत्यर्थः। नन्वभिज्ञाने सर्वाग्रज्ञानदर्शनात्तदंशाज्ञाने को हेतुरित्याकाङ्घायां हेतुं गृह्णन्ति अत्र तथेत्यादि । विपरीत इति । स्नात्मत्वेन ज्ञाने । एतदेव

रहिमः।

अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥ एष इति । समीपतरवर्ती । स्थापय-तीति । खाश्रयाश्रयत्वार्थं तथा । तस्मिन्निति । पुरुषोत्तमे । अभीति । 'मत्त्या मामभिजानाती'ति वाक्यं स्मारितम् । अद्ण्डेति । यथा दण्डेन गामभ्याजेत्यत्र दुष्टायां गवि दण्डोपयोगः, तथाऽदुष्टे पूर्वपक्षज्ञानमदण्डेन वारितमित्यर्थः । एतदात्मनः समीपतरवर्तिजीवात्मनः । एवेति । श्रीगोस्वा-मिनां महाविष्णुत्वेन टिप्पण्युक्तदिक् परस्याप्यमित्रेतेत्येवकारः । तेषामिति । सर्वेशितृत्वादीनाम् । अयमर्थः। टिप्पण्यां श्रीगोस्वामिभिः 'समुद्धिजे भवद्धेतो'रित्यत्र ब्रह्मविद्यायां देवक्यां भक्तिमार्गीयसामय्या ज्ञानमार्गीयसामग्रीबाधोपपादनात्तेषामिति । अधुनापि तथैव भक्तप्रत्यक्षविषयत्वेनैवकारः । स्वात्म-र्<mark>टेंबेति । स्वात्मत्वप्रकारकपुरुषोत्तमविशेष्यकं ज्ञानमित्यर्थः । तदंशोति । ईक्षत्यधिकरणे यावद्धर्मत्वेना-</mark> ज्ञानमुक्तमत्राभिज्ञाने तदंशाज्ञाने को हेतुरिति प्रश्नः। अच्य तथेत्यादीति। वृतभक्ते स्वात्मत्वेन पुरुषो-

१. ह्यात्मत्वेनेति पाठः । २. असरभीविचारेणामेदद्वानसारणानन्तरं ज्ञानमार्गे इति पूर्वः पाठः श्रीहस्ताक्षरेषु ।

ज्ञानाभावस्यावर्यकत्वार्थं विपरीते वाधकमाह । पूर्वस्मिन् सूत्रे ब्रह्मानन्दात् भजनानन्दस्याधिक्यं निरूपितम्। स तु भगवद्तः। तद्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणा न सम्पाद्यते। स्वात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानन्दान्तरायरूपम्। यद्येतत् सम्पाद्येत्, तं न द्यात्, अग्रेऽन्यथाभावात्, अतः खात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य न सम्भव-तीत्यारायेनाह अन्तरा खात्मन इति। भगवता भक्तिमार्गे खीयत्वेनाङ्गीकृतो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानम्,तत् भजनानन्दानुभवे अन्तरा व्यवधान-रूपमिति भगवता तादृशे जीवे तन्न सम्पाद्यत इत्यर्थः । तत्सम्पाद्वस्य सर्वथैवा-सम्भावितत्वं हीनत्वं च ज्ञापितुं दृष्टान्तमाह भृतग्रामविदिति। उक्तभक्तस्य विग्रहोऽप्यलैकिक इति तत्र लौकिको भृतग्रामो न सम्भवति, हीनत्वात्त-

पूर्विसिन्नित्यादि । 'इयदामनना'दिति स्त्रे अक्षरस्य गणितानन्दत्वबोधनेन ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्थाधिक्यं निरूपितम्। स भजनानन्दस्तु क्रुपाधिक्येन भगवता दत्त इति तद्व्यवधायकोऽर्थो भगवता न सम्पाद्यते । 'स वै नैव रेमे तसादेकाकी न रमते स द्वितीयमै-च्छ'दित्यादिश्चतिभ्यो मुख्यमक्तिमार्गस्य क्रीडार्थत्वावगमादभेदे च क्रीडाया असम्भवात्। स्वात्मत्वेन ज्ञानं हि 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत्केन कं पश्ये'दिति श्रुतेर्भेदविलायकत्वेन भजनानन्दान्तरायरूपं यदि स्नात्मत्वेन ज्ञानं सम्पाद्येत्, भजनानन्दं न दद्यात्, अग्रे विलयेन तसान्यथाभावात्, अतः सात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस पूर्णद्शायां न सम्भवतीत्याशयेन खात्मत्वेन ज्ञाने वाधकमनेन स्त्रेणाहेत्यर्थः। सूत्रं व्याक्चविन्त भगवतेत्यादि। अन्तरेति मध्यवाचकमव्ययम् । तथाच व्यवघायकमित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यान्तरायत्वम्, तथापि तन्न सम्पादयतीति कथमवग्न्तव्यमित्यत आहुः तत्सम्पादनस्येत्यादि । अलौकिक इति । साक्षात्सम्बन्धस हेये लौकिकविग्रहे असम्भवादलौकिकः। हीनत्वात्तथेत्यर्थ इति । तथाच चिकीर्षितलीलाप्रतिबन्धकत्वेन हीनत्वाद्भृतग्रामवदन्तरायत्वं दृष्टान्तेनावगन्तव्यमित्यर्थः । लौिक-

त्तमज्ञानाभावस्य । बाधकमिति । अन्तरायत्वरूपं बाधकं सूत्रकार आह दत्त इति । सर्वात्मभावी दत्त इति तत्फलं सोपि दत्तः। फलसाधने एकीकृत्य निरूपिते वा। अर्थ इति । अभेदः । नेति । भक्त-वश्यत्वादिति भावः । भक्तभावस्तु 'भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा' इति श्रुत्युक्तः । एकाकीति । एता-वत्पर्यन्तमेकाकी पुरुषविधः। अहंकारपाप्मदाहभयविशिष्टः। मुख्येति। मक्तिमार्गेऽहंकारादिसत्त्व एका-कित्वम्, ज्ञानमार्गे तु न, ब्रह्मातिरिक्ताइंकारादेर्रुयात् । कर्ममार्गे तु कर्मरूपीश्वरः । अतोऽत्र भक्ति-मार्गस्येत्युक्तम् । मुख्यत्वं त्रिषु मार्गेषु । स्वात्मत्वेनेतादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम स्वात्मत्वेनेति । भजनानन्देति । सर्वात्मभावजन्यभजनानन्दान्तरायरूपम् । ज्ञानमिति । पुरुषोत्तमज्ञानम् । भज-नानन्द्रमिति । भाष्यीयस्य तमितिपदस्यार्थः । अग्र इति भाष्यार्थोऽग्र इति । तस्येति । भक्तैः सह निगृ्ढभावकर्तुः श्रीपुरुषोत्तमस्येवार्थेन भेदेन लीला अनुभ(।व)वतः अन्यथाभावोऽभेदेन भावः । **बाधक**ी मिति । विभाज्यस्यानुवृत्तिः । भगवतेत्यादीति । ननु जगब्यापारवर्जेऽधोक्षजे स्वात्मत्वेन ज्ञानमन सम्भवीत्यत आहुः स्वीयत्वेनेति । तथाच 'नायमात्मा प्रवचनेन रुभ्य' इति श्रुतिविषयभक्तविषयं पुरुषोत्तमस्य स्वात्मत्वेन ज्ञानं सम्भवीति भावः । तादृशा इति । वृते । नेति । अन्यत्राप्राप्तं वृत् प्राप्तं नेत्यर्थः । तत्सम्पादनस्य अभेदसम्पादनस्य । उक्तेति । वृतभक्तस्य प्ररुषोत्तमशरीरत्वेन तस्य वित्रहोपि

थेत्यर्थः । अथवा । लौकिको भूतग्रामः स्त्रीपुत्रपश्वादिक्रिह्मानन्दानुभवे बाधकः, तथा भजनानन्दानुभवे खात्मत्वेन भगवज्ज्ञानमित्यर्थः ॥ ३५॥

# अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ ३६॥

ननु भक्तेष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते, स चात्मब्रह्माभेद्ज्ञानफलक इत्यात्मत्वेन ज्ञानाभावे तद्भेदोपदेशानुपपित्तः स्यादिति तन्मन्तव्यमेव, एवं सति भक्तिमार्गात् ज्ञानमार्गस्योत्कर्षश्च सिध्यतीत्याशङ्क्य, परिहरति उपदेशा-

### भाष्यप्रकादाः।

कशरीरस्य प्रतिबन्धकत्वं सन्दिग्धत्वादुपपादनसापेक्षमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यथेति पदमर्थादेवायातीत्यतो नोक्तम् ॥ ३५ ॥

अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ ३६ ॥ खात्मत्वेन भगवज्ज्ञानस्य बाधकत्वे भक्तेषु तदुपदेशो नोपपद्येतेत्याशङ्का परिहरतीत्याशयेन व्याकुर्वन्ति नन्वित्यादि । श्रूयते इति । एकादशस्कन्धे उच्यते । आत्मत्वेन ज्ञानाभावे इत्यन्तोऽन्यथापदसार्थः । तद्भेदोपदेशानुपपत्तिरित्यभेदानुपपत्तिरित्यसार्थः । इतीत्यारभ्य, परिहरतीत्यन्त इति चेन्नेत्यसार्थो व्याख्यातः ।

तत्रैवमिमसिन्धः। पूर्वं उपपन्नस्त्रे दासीदाससुह्द्भेदेन त्रिविधा लीलामध्यपातिनो भक्ता उक्ताः, तत्र 'नोद्धवोऽण्वपि मन्यून' इति वाक्यादुद्धवोऽत्यन्तरङ्गः। आदिपदेन व्रजस्थाः, तेषि 'रामेण सार्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिना विगाढभावा उक्ताः, तत्रोद्धवे साक्षादुपदेशः, व्रजस्थेषु सन्देशेन साक्षाच । तथा सतीतरेषु तदावश्यकत्वं किं वाच्यम् । किश्च, तेषु चेदुपदेशो विफलः स्थात्, तदा अपार्थकार्यकर्तृत्वाञ्जीवतुल्यत्वं चापद्येतित तस्य तेषु फलमवश्यमभ्युपेयम् । एवं सति पूर्वोक्तं सर्वमयुक्तमिति सत्रांशेनाशङ्क्य, दृष्टान्तेन परिहरतीति बोध्यः।

### रिकमः ।

'ममास्तु तव सिन्नधो तनुनवत्वमेतावता न दुर्रुमतमा रितर्मुरिपो मुकुन्दित्रय' इति यमुनाष्टकोक्तोऽलौकिकः । साक्षात्सम्बन्धस्येति । भगवत्साक्षात्सम्बन्धस्य । चिकीिर्षितेति । 'अथातोऽनुप्रश्नाः ।
उताविद्वानमुं लोकं प्रेत्य कश्चन गच्छित । आहो विद्वानमुं लोकं प्रेत्य कश्चित्समश्चता उ ।' अप्रे
'अस्माल्लोकात्रेत्य एतमन्नमयमात्मानमुपसंकामती'त्यानन्दमयपर्यन्तमुपसंक्रमणमुक्तम् । तदनन्तरं चिकीर्षितलीलाप्रतिबन्धकत्वेन । सिन्दिग्धत्वादिति । पुष्टिमार्गीयाणां भक्तानामलौकिकशरीरप्राप्तिं विनैव
पुरुषोत्तमानुभव इति सिन्दिग्धत्वात् । किञ्च, पुरुषोत्तमस्य स्वात्मत्वेनानुभवो लीलान्तःभात्यपि लीलान्तःपातिप्रतिबन्धकसिहत इति स नोक्तः । इत्यर्थ इति । तथाच श्रुतिः 'गुहां प्रविष्टावात्माना'वित्यधिकरणे
'विशेषणाचे'तिसूत्रे माध्वभाष्ये 'सत्य आत्मा सत्यो जीवः सत्यं भिदा सत्यं भिदा सत्यं भिदा मैवारुणो
मैवारुणो मैवारुण' इति पैङ्गिश्चितिः । भेद इवशब्दार्थकः । गीतायां 'विभक्तिमेवे'ति ब्रह्म(प्र)करण- वाक्यात् ॥ ३५ ॥

अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरिति चेन्नोपदेदाान्तरवत् ॥ ३६ ॥ विगाढेति । विगाढत्वं नामाविहितभक्तया निरन्तरपुष्टपरब्रह्मभक्तिकत्वं भावे । 'रामेण सार्ध'मितिश्लोके सिद्धम् । तस्य ते-ष्विति । उपदेशस्रोद्धवादिभक्तेषु । फलं स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तमाभेदज्ञानम् । पूर्वोक्तमिति । अभेदज्ञा- न्तरविदित । न ह्यन्नामेदज्ञानायोपदेशः, किन्तु यथाग्रिमखर्गापवर्गाख्यपारलौकिकानन्दफलकालौकिके कर्मण्यधिकाररूपसंस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते,
तत्संस्कारसंस्कृतं तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरंपि नोपहतं भवति, यथा वा
योगोपदेशसंस्कृतस्य वपुरम्यादिभिनीपहन्यते, तथा प्रकृते भक्तिभावस्य रसातमकत्वेन संयोगविप्रयोगभावात्मकत्वात् द्वितीयस्य प्रलयानलादितिकरालत्वेन
कदाचित्तद्भावोदये तेन भक्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानन्दानुभवप्रतिबन्धः
स्यादिति तन्निष्टुत्त्यर्थं ज्ञानोपदेशसंस्कारसंस्कृतं तद्वपुरादिकं भगवता क्रियते,
न त्वात्माभेदज्ञानं भगवतोऽभिष्रतिमिल्यर्थः। अन्यथोपदेशानन्तरं वदरीं गच्छन्
विदुरं प्रति 'इहागतोऽहं विरहातुरात्मे'ति न वदेत्। एवमेवान्येष्विप भक्तेषु
ज्ञेयम् । अत्रोपदेशान्तरपदं प्रस्तुतोपदेशिभन्नमुपदेशौन्तरमाहेति प्रस्तुतस्य

### भाष्यप्रकाशः।

दृष्टान्तं व्याक्वंन्ति न हीत्यादि । अत्र प्रथमार्थे वतिः । तथाच फलान्तरार्थं यथा गायत्र्यपदेशः, तथा मजनानन्दार्थमयम्पदेश इत्यर्थः । तस्यावान्तरफलं तत्संस्कारेत्यादिनोच्यते । तत्त्र्या न प्रसिद्धम् , अतः प्रकारान्तरमाहुः यथा वेत्यादि । एतच्चोक्तमेकादशे 'अध्यादिमिनं हन्येत मुनेर्योगमयं वपु'रिति । अभिप्रेतमिति । मुख्यत्वेन अभिप्रेतम् । तथाचोक्तरीत्या उपदेशस्य फलान्तरसत्त्वेनात्मनि तदभेदज्ञानस्य साफल्ये सति न भगवतो जीवतुल्यत्वापत्तिः, नापि ज्ञानमार्गोत्कर्ष इत्यर्थः । नन्वत्रोक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिवन्धाभाव एवोपदेशफलम् , न ब्रह्माभेदानुभव इत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्गायामाहुः अन्ययेत्यादि । एवमन्येष्वपि भक्तेषु द्वेयमिति । कुरुक्षेत्रप्रसङ्गस्थोत्कण्ठावाक्यैः 'आहुश्च ते नलिननाभे'ति वाक्याच ज्ञेयम् । नतु भवत्वेवम् , तथापि स्त्रे 'अभेदानुपपत्ति'रित्युक्तम् , न त्वभेदोपदेशानुपपत्तिरिति, अतोऽत्रायमेव स्त्रकाराश्चय इति कथं ज्ञातव्यमित्यत आहुः अन्त्रत्यादि । दृष्टान्तकोटिप्रविष्टम्रपदेशान्तरपर्दं प्रस्तुतोपदेशिमन्नमुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्योपदेशस्यामावादभेदानुपपत्तिपदमलमकं स्थात् ,

### रिशमः।

नस्य प्रतिवन्धकत्वम् । बोध्य इति । अभिसन्धिर्वोध्य इत्यर्थः । अन्नेति । सौत्रदृष्टान्ते । अयमिति । सौत्रो भेदोपदेशः । मुख्यत्वेनिति । अन्यानङ्गत्वेन । उक्तिनिरोधादितिभावः । उक्तिरीत्येति । यथा वेत्यादिभाष्योक्तरीत्या । नेति । अपार्थकार्यकर्तृत्वात्तया । नापीति । एवं सिति भिक्तिमान्धिक्तानमार्गोत्कर्षे इत्यादिभाष्योक्तज्ञानमार्गोत्कर्षे नेत्यर्थः । उक्तरीत्येति । यथा वेत्यादिभाष्योक्तरीत्या । अन्यथेत्यादीति । न वदेदिति । उपदेशानन्तरं पुरुषोत्तमाभिन्नत्वादिवरहात्तरा वदेत् । अन्योदिवति । देवकीवसुदेवार्ज्ञनेषु । एकादशसमाप्ती 'प्राणांश्च विजहुस्तत्र भगवदिरहातुरा' इति वाक्यम् । अर्जने तु 'कृष्णस्य विरहातुरा' इति वाक्यम् । श्रीनन्दे तु वक्ष्यमाणम् । अत्र विरहोऽविद्या विद्योपमर्दे इत्याशङ्क्ष्याहुः क्रुष्टक्षेत्रेति । एकोनाशीतितमाध्याय उत्तरार्धे 'अथैकदा द्वारिकाया'मित्यारम्भके उत्कण्ठावाक्यानि । तानि च 'का विस्मरेत वां मेत्री'मित्यादीनि । वां नन्दयशोदयोः मेत्रीम् । रोहिणी देवकी च वदित यशोदां प्रति । इतोप्युत्कण्ठावाक्यमाहुः आहुश्चेति । गोप्य आहुश्च । 'आहुश्च ते निजननाभ पदारविन्दं योगेश्वरैर्हदि विचिन्त्यम-

१. अपिर्नास्ति कचित् । २. प्रकाशे एवेति नास्ति । ३. उपदेशमाहेति पाठ. ।

तस्यान्यस्याभावाद्भेद्पदेनाभेदोपदेश एवोच्यते । एतेन भगवान् स्वीयानां भक्तिभावप्रतिबन्धनिरासायैव सर्वं करोतीति ज्ञापितं भवति ।

अथवा। उपदेशान्तरविद्यस्यायमर्थः। शरीराद्यध्यासवतस्तद्भिन्न आत्मात्त्वम्, न तु शरीरादिरित्युपदेशो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते, तेन शरीरादावात्म- बुद्ध्या यः स्नेहादिः, सोऽपगच्छति, तथात्र सर्वेषामात्मनो द्यात्मा 'य आत्मिनि तिष्ठ'न्नित्यादिश्चतिसिद्धो जीवात्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तम इति बोध्यते। तेन पुरुषोत्तमे निरुपिः स्नेहस्तत्सम्बन्धित्वेनात्मिनि स सिध्यति। यद्यप्येवंभावः पूर्वमप्यासीदेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन ज्ञाने सैति प्रमोदो दार्द्धं च भवतीति तथा। नैतावता जीवाभेद आयाति। अग्रे जीवनसम्पत्तिरेवोपदेशकार्यम्, न तु तेन पूर्वभावोपमर्दः सम्भवतीति सारम्। तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्तिबलप्रदर्शनं च सिध्यति॥ ३६॥

### भाष्यप्रकाशः।

अतोऽत्रामेदपदेनामेदोपदेश एव लक्षणयोच्यत इत्यमेदपदान्वयापनुपत्त्या ज्ञातव्यमित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः एतेनेत्यादि । एतेनेति । उक्ताशङ्कानिरासेन ।

भक्तदेहस्थितेर्थोगादेशाद्पि सम्भवेन तदर्थमात्मब्रह्मामेदोपदेशकथनं न युक्तमित्यरुच्या उपदेशान्तरपद्सार्थान्तरमाहुः अथवेत्यादि । तथाच स ज्ञानोपदेश एतद्र्थः, न त्वात्मब्रह्मामेदु- ज्ञानफलक इति न तेन ज्ञानोत्कर्षसिद्धिरित्यर्थः । नन्वेवं सित ज्ञानोपदेशवेथर्थं नापैतीत्याशङ्क्ष्य परिहरन्ति यद्यपीत्यादि । तथिति । अवैयर्थ्यम् । नैतावतेत्यादि । तथाचैवं ज्ञानोपदेशस्य सार्थक्यादेतावता आत्मत्वोपदेशमात्रेण न जीवस्य ब्रह्मामेद आयातीत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अग्र इत्यादि । तथाच यत्र किश्चित्कार्यार्थं विप्रयोगसहनमावश्यकम्, तत्रैवैवं प्रश्चः करोति, न रा सर्वत्र । अतः पूर्वोक्तं सर्व सारग्रपपत्रमित्यर्थः । एवंकरणस्य प्रासङ्किकं फलमाहुः तेनेत्यादि ।

नन्द्धवादिषु ज्ञानोपदेशः पौराणः, स किमर्थमिह विचार्यत इति चेत्। उच्यते। 'विधिश्च प्रतिषेधश्च निगमो ही'त्यादिनोद्धवक्ठतप्रश्नेन 'मां विधत्तेऽभिधत्ते मा'मित्यादिना भगवदुक्तोत्तरेण रहिमः।

गाघनोधैः । संसारकूपपिततोत्तरणावलम्बं गेहंजुषामि मनस्युदियात्सदा नः'। लक्ष्मणयेति । नामैकदेश-त्वाहैशिकसम्बन्धो लक्षणा तया । अभेदपदेति । यथा 'गङ्गायां घोष' इत्यत्र घोषपदान्वयानुपप्तया लक्षणाबीजम्त्तया ज्ञातव्यमित्यर्थः । उत्तेति । ननु भक्तेष्वित्याद्युक्तशङ्कानिरासेन । भक्ति-भावेति । विरहेण वपुराद्यमावे भक्तिभावे विरहांशप्रतिबन्धः तिन्नरासाय । प्रमरगीतसुबोधिन्यैवकारः । अपैतीति । पूर्ववत् । यद्यपीत्यादीति । पूर्विमिति । (यथाहुस्ते (उद्धवादयः) उत्पत्त्यैव भक्ता इति । तथाच जन्मना ज्ञानवन्तो जडभरतादयो ज्ञेयाः। यद्या । युगलगीते गोपीनां सिद्धेः। अपदेशात्पूर्वमित्यर्थः । अतीति । तेनोत्तमाधिकारोहघोति भाष्यारम्भकारिकायाः । अग्र इत्यादीति । देवकीवसुदेवार्जनन्तन्दगोपीषु । अग्रे एकादशसमासौ एकाशीतितमाध्याये प्रमरगीते च । उपदेशकार्यमुक्तम् । अतः पूर्वोक्तमिति । भक्तविषयत्वात्पूर्वोक्तं भक्तिभावप्रतिबन्धनिराकरणाय ज्ञानोपदेशः, न तु पुरुषोत्तमस्य खात्मत्वेन ज्ञानायेत्युक्तम् । सारमिति । स्मातः प्रयोगः । 'सारं सारं समुद्धतः'मिति वाक्यात् । प्रासनिकिमिति । प्रसङ्को ब्रह्मानेदञ्चानफलकज्ञानोपदेशपरिहारस्य तेन जन्यते मित्वलप्रदर्शनं प्रासङ्किम् ।

१. अतिप्रमोद इति पाठः ।

# व्यक्तिहारो विशिंषन्ति हीतरवत् ॥ ३७ ॥

नतु 'तचोऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽह'मिलैतरेयके, तैत्तिरीयके च 'अहमसि ब्रह्माहमसी'ति पळ्यते। अत्र मध्यस्थं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते। तेनावृत्त्या व्यति-हारः। अतो ब्रह्माभेदः सिध्यति। तथा लीलामध्यपाति भक्तानामपि 'कृष्णोऽहमहं कृष्ण' इति भाव उल्लेखश्च श्रूयते। अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफलमिति पुम्फुलैयमानं प्रतिवादिनं तत्स्वरूपं बोधयति। रसात्मकत्वाद्भक्तेः संयोगविप्रयोगात्मकत्वात्

### भाष्यप्रकाशः।

च तस्य श्रोतत्वस्फुटीकरणात्, सन्देशेपि 'एतदन्तः समाम्नाय' इति वाक्येन तथात्वाद्विचार्यत इति जानीहि ।

अत्र दााङ्करा द्विस्त्रमेतद्धिकरणमङ्गीकृत्य बृहद्गरण्यकस्थोषस्तकहोडब्राह्मणयोर्भिन्नविद्या-त्वमभ्यासाद्गञ्ज्य रूपामेदादैकविद्यं साधयन्ति ।

भास्कराश्च स्त्रमेकीकृत्य उपदेशवदित्येवं पठित्वा पूर्ववदेव सिद्धान्तयन्ति । रामानुजास्तु व्यतिहारादिस्त्रद्वयमत्र निक्षिप्येतदेव सिद्धान्तयन्ति ।

तदिदम्रुपसंहारस्वाध्यायस्त्राभ्यामेव सिध्यतीति तेनैव गतार्थम्, अतो न पृथक् चिन्तनीयम् ॥ ३६ ॥

व्यतिहारो विशिषिन्ति हीतरवत् ॥ ३७॥ स्नमवतारयन्ति नन्वित्यादि । ऐतरेयके इदं वाक्यमादित्यपुरुषं प्रकृत्योक्तम् । तैत्तिरीयके तु जलस्यं ब्रह्म प्रकृत्य । अन्नेति । तैत्तिरीयके । तेनावृत्त्या व्यतिहार इत्यादि । ब्रह्मपदस्योभयत्र सम्बन्धेन तदावृत्त्या व्यतिहारः स्वात्मनो ब्रह्मत्वविधानेन ब्रह्मणः स्वात्मत्वविधानेन व्यत्ययः । अत उक्तरू-पाद्म्यत्ययाजीवस्य ब्रह्माभेदः सिघ्यति, तथा भक्तवाक्येपीति शङ्कायां व्यतिहारस्वरूपं स्त्रेण बोधयति । तथाच यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यात्, तदा लीलास्थानां ब्रह्माभेदो न स्फुरेत्, स तु स्फुरतीति दृश्यत इति पूर्वोक्तः सिद्धान्तो न युक्त इत्याशङ्कायां व्यतिहार-रिक्मः।

शैषिकः प्रत्ययः । माष्यीयचकारार्थः । श्रौतिविषयाप्रहिणः प्रत्याहुः निवति । श्रौतत्वेति । विधि-प्रतिषेषार्थवादनामधेयमन्नाणां श्रुतिषु दर्शनाच्छ्रौतत्वस्फुटीकरणात् । समाम्नायः श्रुतिः । 'वने वृन्दान्वने श्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति श्रुतिः । प्रपन्नोयमिति । वृह्दिति । 'यत्साक्षादपरोक्षं ब्रह्म, य आत्मा सर्वान्तर' इत्येवं द्विरुषस्तकहोडप्रश्रयोनैंरन्तर्येण वाजसनेयिनः समामनन्तीति । 'अभ्यासस्य मेदकत्वं पूर्वतन्नसिद्धम्' । एकीकृत्येति । तेन 'अन्तरा मूत्रग्रामवदात्मनोऽन्यथाभेदानुपपत्तिरिति-चेन्नोपदेशव'दित्येवमेकीकृत्य ॥ ३६ ॥

व्यतिहारो विद्यांषिति हीतरवत् ॥ ३७ ॥ आदित्येति । अन्तस्तद्धर्माधिकरणोक्तर्म् मादित्यपुरुषम् । जलस्थिमिति । 'अम्भस्यपार' इत्यारम्भात् । अम्भसि अपारे इति च्छेदः । अत एक्ट्रं 'नमामि हृदये' इति सुबोधिन्यारम्भे कारिका । व्यत्यय इति । विशेष्यविशेषणभावस्य ब्रह्मजीवयो-व्यत्ययो वैपरीत्यम् । पूर्वोक्त इति । ज्ञानोपदेशस्य भक्त्यर्थं वपुरादिधारणार्थत्वमिति सिद्धान्तः ।

१. पम्फुल्यमानमिति पाठः ।

द्वितीयभावोद्रेके यथेतरेऽश्रुप्रलापाद्यो व्यभिचारिभावाः, तथातिविगाढभावेन तद्भेदस्फूर्तिरप्येकः, स च न सार्वदिकः, तद् खात्मानं तत्त्वेन विशिषन्ति, तं च खात्मत्वेन । सोऽत्र व्यतिहारपदार्थ इत्यर्थः । अपरं च। उद्देश्यविधेयभावस्फूर्तों न खद्वैतज्ञानमस्ति, किन्तु भावनामात्रम्, अक्तानां तु विरहभावे तदात्मकत्व-मेवाखण्डं स्फुरति, येन तल्लीलां खतः कुर्वन्ति । एतद्यथा तथा श्रीभागवतद्शम-

### भाष्यप्रकाशः।

सरूपमनेन बोधयतीत्यर्थः । स्त्रं व्याकुर्वन्ति रसात्मकत्वादित्यादीति । एकः स इति । एको व्यिभिचारिभावः । तथाच विरहदशायां काश्रनात्मानं तत्त्वेन विशिषन्ति, अन्याश्र तं स्वात्मत्वेन, अतो भिन्नवकृको व्यितहारपदार्थः, न तु त्वदुक्तरीतिकः, अतः कादाचित्कत्वान तस्य भक्तिफलत्विमित्यर्थः । सत्रयोजना तु, इतरवत् अश्रुप्रलापादिवत् , भक्तानां 'अहं कृष्णः कृष्णोऽह'मिति व्यितहारो विशेषणबुद्धिव्यत्ययो व्यभिचारिभावः, हि यतो हेतोः विशिषन्ति । भगवद्रष्टृत्वेनाश्रत्थादीनिव । अनेन प्रकारेणानात्मानं कदाचिदेव विशिषन्ति, न सर्वदा, अतस्तथिति । एतेनोदाहरणेन भक्त्युत्कर्पसिद्धं स्फुटीकुर्वन्ति अपरं चेत्यादि । (तथाचात्र 'लीला भगवतस्तास्ता सनुचकुस्तदात्मिका' इति पूर्वं कथनात् , 'रिङ्गयामास काप्यङ्की कर्षती'त्यादाव- वुकरणे स्वात्मविसरणेन केवलभगवत्त्वस्फुर्तेरेव बोधनात्तथेत्यर्थः । एवश्च 'मय्येव सकलं जात'मित्यत्रापि भावनामात्रम् , चतुर्थपादे 'तद्भक्षास्म्यहमेव य' इत्यत्र 'ब्रह्माह'मिति पदाभ्यामद्ध- यभावनामात्रस्थैव बोधनात् । एतद्यथा तथा असाभिः कैवल्योपनिषद्र्थसंग्रहे स्फुटीकृतमिति कृत्तोऽवधेयम् । अत्राभेदानुभवस्य विगादभावद्शास्थव्यभिचारिभावतया भक्तिमार्गे विनियोग-

### रहिमः।

रसात्मकत्वादित्यादीति । अतिविगाढेति । अविहितभक्तिपूर्वकशास्त्रीयस्रेहवत्त्वं विगाढ-त्वम् । अतिशब्दस्तु अन्यामिनवगुप्तपादादिशौढदृष्टत्वेनात्यन्तत्वार्थं विगाढम् । तद्भेदेति । रामानुज-भाष्ये 'अम्भस्यपार' इत्यारम्भे 'महीया'निति पदेनानन्दवहीस्थो 'रसो वै स' इत्युक्तः परामृश्यतेऽतोऽत्र तदभेदस्फूर्तिः । तमिति । पुरुषोत्तमम् । भिन्नेति।ज्ञानिभिन्नभक्तवकुकः । त्वदिति । ज्ञानिवक्तृकः । 'अहं मनुरभवं सूर्यश्रे'तिवत् । अत इति । भक्तिमार्गीयत्वात् । तस्येति । पुरुषोत्तमाभेदज्ञानस्य । विद्योषणेति । व्यत्ययो वैपरीत्यम् । व्यभीति । शान्तरसनिष्ठत्वे सति भक्तिरसनिष्ठत्वात् । तथे-तीति। भक्तिमार्गीयेति। अपरं चेत्यादीति। परेषामैतरेयतैत्तिरीयकयोरुद्देश्यविधेयभावेऽविद्याया अगतत्वान्न ह्यद्वेतज्ञानमस्ति, किन्तु शास्त्रदृष्ट्या भावनाऽभेदस्मरणम् । एवकारार्थे मात्रच् । पूर्णज्ञानिनो वामदेवस्य 'अहं मनुरभवं सूर्यश्रे'त्येवमवयुत्य(ा)निरूपण्मद्वैतस्य । कर्ममार्गे सन्यासाभावाद्भक्तिमार्गे आहुः भक्तानामिति । सन्यासे विरहमावे । 'विरहानुभवार्थं तु सर्वत्यागः प्रशस्यत' इति वाक्यात् । अख-ण्डमिलस्य भावाद्वेते विशेषणं तदात्मकत्वमेवेति । यथा 'सा सा सा जगित सकले कोऽयम-द्वैतवाद' इति । वक्ष्यन्ति चाग्रे ठिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे । येनेति । अनेनाखण्डस्फुरणस्य करणत्वमुक्तम् । भिन्दोधलीलाकरणे 'पृच्छथेमा लता' इत्यत्राखण्डं तदात्मकत्वं लतासु स्कृतिः करणम् । यतो भगवदीय एव भगवद्गतिं जानातीति प्रच्छ्या भवन्ति। 'खयमेवात्मनात्मानं जानासी'ति वाक्यात् । तत्रापि स्वतः स्फुरणं प्रत्यक्षात्मकमिति नान्यप्रश्नापेक्षा । भक्तयुत्कर्षस्त्वेवम् । सर्वभावः पुरुषोत्तमः । गीतायां पुरुषोत्तम-योगाध्याये तथोक्तेः । स चाक्षरद्वारा, स च पाद इति अखण्डांश इदमित्थतयाक्षर एव, पुरुषोत्तमस्या-४३ व सू॰ र्०

स्कन्धविवृतौ प्रपित्रतम्साभिः। एवं सित मुख्यं यदद्वैतज्ञानं तत् भक्तिभावैक्-देशव्यभिचारिभावेष्वेकतरदिति सर्षपखर्णाचलयोरिव ज्ञानभक्तयोस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमितिभावः॥ ३७॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वादशमन्तरा भृतग्रामवदिखधिकरणम्॥ १२॥

### भाष्यप्रकाशः।

विचारेण साधनद्शायां सर्वभावेन भजने भेदोपासनवदभेदोपासनस्याप्येकदेशैत्वं बोधितम् । सर्वभावेनैवाकृत्स्नत्वपरिहारे तत्र विशेषाभावादिति ।)

यत्त दाङ्करभास्कराचारों पूर्वोक्तमैतरेयवाक्यं 'त्वं वा अहमसि भगवो देवते अहं वै त्वमसी'ति जावालवाक्यं चोदाहृत्य, किमिह व्यतिहारेणोभयरूपा मितः कार्या, उतैकरूपेति संशये, उभयरूपमितकरणे ईश्वरस्य निकर्षः, संसारिणश्चोत्कर्ष आपद्येतत्येकरूपेव कार्येति पूर्वपश्चमुक्त्वा, उभयरूपेव कार्या, अन्यथा उभयाम्नानमनर्थकं स्यात् । नचोक्तदोषापितः । अनेन प्रकारेणाप्यात्मैक्यस्यैवानुचिन्तनीयत्वात् । वचनप्रामाण्याच्वत्र द्विरूपा मितः कर्तव्येत्युच्यते । फलतस्त्वेकत्वमेव दृदीभवति । यथा ध्यानार्थेपि सत्यकामादिगुणोपदेशे तद्वुण ईश्वरः प्रसिध्यित, तद्वित्याहृतः ।

तदसङ्गतम् । तस्या मतेर्वचनमात्रजन्यत्वे विशेष्यविशेषणभावस्फुरणेन तादृशभावनामात्रं कार्यमिति सिध्यति, न त तेन भेदोऽपैति, आहार्यज्ञानत्वात् । नचानेन फलत ऐकात्म्यसिद्धि-रित्यपि युक्तम् । पूर्वोक्तेन्यायसिद्धिपयश्चितिभश्च सिद्धे अंशांशिभावे तद्यनोदेनेकात्म्यस्य वक्तु-मशक्यत्वात् । 'यथा ध्यानार्थेऽपी'ति भवदुक्तन्यायेनापि वाक्यप्रामाण्यात्तद्धुणकेश्वरप्रसिद्धिवद्धिशेषच्च णविशेष्यभाववोधनवलात् तादात्म्यस्यैव सिद्धेश्च । लक्षणाग्रस्तं वाक्येकदेशं 'तत्त्वमसी'त्यादायं रिक्षाः।

घोक्षजत्वात् । तथाचेदिमत्थतया चरणेऽखण्डत्वम् , न भक्तिलम्ये पुरुषोत्तम इति ज्ञानाङ्कत्तपुत्कर्षसिद्धिः । अन्नेत्यारभ्येतीत्यन्तो प्रन्थो मूलपुत्तके नास्ति । व्याख्या तु सर्वभावनेति । पुरुषोत्तमयोगाध्याये 'यो मामेवमसंमृढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्धजति मां सर्वभावेन भारते'तिवाक्यात्सर्वभावेनेत्यादिः । एकदेशित्वं वृक्षधर्मदेशित्वम् । तन्नेति । अखण्डज्ञाने । भाष्ये । एवं सतीत्यादि ।
सुख्यमिति । लोकाश्रयणात् । अन्यमार्गत्वाद्धा । भिक्तभावेति । त्रयश्चिंशव्यभिचारिभावाः तेष्वेकतम इति प्राप्ते महाभाष्यप्रयोगात्तरप् । ज्ञानभत्तयोरिति । द्यान्तोऽखण्डस्फुरणेनेति अक्षरज्ञानपीतकौशेयवासोभत्तयोस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमिति प्रश्नः । मिक्तमार्गेन्तराभेदासम्पादनाद्धत्तर्क्षः इस्युतरम् । ससारिणश्चोत्कष्व इति । एकेषां जीवश्चसवादादपरेषां व्यापकैकजीववादादुत्कर्षः श्वस्त्रानात् ।
व्यापकैकजीवस्य श्वणा भेदाभेदौ । एकरूपेति । 'अहं वै त्व'मिति । उक्तेति । निकर्षोत्कर्षदोषयोरापतिः । एकत्वमिति । आवरणभङ्गजं बोध्यम् । अपैतीति । अप आ एति । बाधकालीनिमच्छाजन्यं ज्ञानमाहर्यज्ञानम् । वेदान्तविज्ञानेनावरणभङ्गे फलतस्त्वेकत्वे भूयसां साधनप्रतिपादकानां वेदमागानां वैयर्ध्यप्रसङ्गमालोच्यादुः पूर्वोक्तिरिति । द्वितीयाध्यायोक्तैः स्त्रैः । वक्तमिति । साधनैविनाः,
वक्तम् । विशेषणस्य विशेष्यभावः । ।
अन्यथा धर्मादित्वं स्यात् । तस्य बोधनबलात् । तादात्म्यस्येति । नीलो घट इस्येत्रव गुणस्यांशस्य
तदात्मनो भावत्वं तस्यैव सिद्धेः । घटो नील इति पक्षेपि तथा । लक्षणोति । अंशांशिभावे तादात्म्यम् ।

१. रश्मौ एकदेशित्वम् ।

# सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥ (३-३-१३.) अथेदं विचार्यते । प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य सत्यज्ञामद्माद्यो विधीयन्ते, न

भाष्यप्रकाराः।

सकलशास्त्रव्याकुलीकरणानौचित्यस्य प्रागेवोक्तत्वाचेति ।

रामानुजाचार्यास्तु । 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म', 'ऐतदात्म्यिमदं सर्व तत्त्वमसी'त्यवगतसर्वा-त्मभावविषयत्वादस्य वाक्यस्य नात्र प्रतिपादनार्थमपूर्वं किश्चिद्स्ति, तत्तु वक्ष्यति 'आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ती'ति । नच सर्वात्मत्वानुसन्धानातिरेकेण परस्मिन् ब्रह्मणि जीवत्वानुसन्धानं जीवे च ब्रह्मत्वानुसन्धानं तथ्यं सम्भवति । तसादनादरणीयं तन्मतिमत्याहुः । तदिप युक्तमेव ।

एतसिन्नधिकरणे वैराग्यतपःसमाधिपरिपाकसिद्धस्य ब्रह्मात्माभेदज्ञानस्य भक्तिमार्गीयव्य-भिचारिभावतानिरूपणेन ब्रह्मभावप्राप्यत्ववोधकं पीतकौद्याम्बरेण च विदितमिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञेयम् । ज्ञानमार्गिणां तावतैव ब्रह्मभावात्मकफलसिद्धेरिति ॥ ३७ ॥ इति द्वाद्याः मन्तराभृतग्रामवदित्यधिकरणम् ॥ १२ ॥

सैव हि सत्याद्यः ॥ ३८॥ फलतो भक्त्युत्कर्षं साधियत्वा साधनतोऽपि तत् रिक्षमः।

तदपेक्षया तदंशे तच्छब्दलक्षणेत्येवं एकदेशं तदिति अभेदसम्बन्धः। सकलकास्त्रेति । 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मित्यादिवेदशास्त्रेत्यर्थः। तन्मूलान्यन्यशास्त्राणीति सकलशब्दः। प्रागेवेति। द्वितीयाध्याये तदनन्य-त्वाद्यधिकरणे । सर्वातमेति । सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभावः । तद्विषयत्वात् । अस्येति । उक्तैतरेय-वाक्यस्य जाबालवाक्यस्य च । अपूर्विमिति । 'सर्वं खिलवद'मित्यादिप्रतिपादितं पूर्वं न भवतीत्यपूर्वम् । वक्ष्यतीति । फलाध्याये । तन्मतं पूर्वमतम् । षोडशाधिकरणीप्रतिपाद्यमाहुः एतस्मिन्निति । 'भक्त्या प्रसन्ने तु हरी तं योगेनैव योजये'दिति भक्त्यनन्तरं योगसूत्रसिद्धमाहुः वैराग्येत्यादि । 'जन्मौ-षधिमन्नतपःसमाधिजाः सिद्धय' इति । तेन साधनसिद्धमभेदज्ञानमुक्तम्, न तु शाब्दज्ञानेनापरोक्षम् । ब्रह्मभावेति । अक्षरज्ञानप्राप्यत्वबोधकं सात्त्विकत्वेन सगुणाक्षरज्ञानप्राप्यः पीतकौशाम्बरो भाति । पीतकौशाम्बरं माया । गोपालतापिनीये 'माया पीताम्बर'मित्युक्तम् । अत्र ब्रह्मभावानन्तरं भगवद्भावो <del>ज्</del>ञेयः 'अक्षरिया'मिति सूत्रादनुवृत्तः । तेन पीतकौशेयाम्बरो विषयो नास्थृलादिमात्रश्रुतिविषयोऽक्षरः । ब्रह्मभावेत्यत्र ब्रह्मभावेन प्राप्यत्वं ब्रह्मभावप्राप्यत्वं तस्य बोधकमिति करणतृतीयासमासः । नतु कचिद्रह्मभावविषयत्वमक्षरस्य कचित्पीतकौशेयाम्बरसेत्यत्र व्यवस्थामाहुः ज्ञानमार्गिणामिति । मार्ग-भेदाद्यवस्थेति भावः । तावता अक्षरज्ञानमात्रेण । ब्रह्मभावत्वेनाक्षरात्मकत्वेन कार्यकारणभावादेवकारः । ब्रह्मभावस्य भगवद्भावद्वारत्वे तु पीतकौशेयाम्बरस्य ब्रह्मभावस्य सगुणत्वादितिभावः । अत्र सुबोधिनी । 'पीतं कौशं कौशेयं यदम्बरं तेन च विदितम् । अनेन ब्रह्मभावेपि ज्ञानमङ्गमिति तदेव विशेषणमाह पीतमिति । अहन्ताममताभावः । रूपत्रये शुक्ते पीतान्तभीवात् । अहन्ताममता कृष्णा मायाकार्यत्वेन तमोरूपत्वात्तमसश्च नीलत्वात् । कौशमिति कुशसम्बन्धिनो यमनियमादयः । अम्बरमित्यवस्थापरित्यागेन ्रितुर्लेपता । एतानि ब्रह्मभावे ज्ञानसाधनानि । 'वैराग्यं च तपश्चैव समाधिरिति साधनम्' । एकमेवैतन्न प्रत्येकपर्यवसायि । चकारोऽनुक्तसमुच्चयार्थः । सर्वफलरूपो भगवानित्यर्थ' इति । अत्रालैकिकं व्याख्यानं भगवतोऽलैकिकत्वात् ॥ ३७ ॥ इति द्वाद्दामन्तरा भूतग्रामवदित्यधिकरणम् ॥ ११ ॥

सैव हि सत्याद्यः ॥ ३८॥ फलत इति । ब्रह्मभावस्थाक्षरं तद्भावस्य पुरुषोत्तम इति ।

वेति। फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वात् शुद्धौ सत्यामेव चित्ते भगवंत्प्रादुर्भावसम्भ-वात् विधीयन्त इति पूर्वः पक्षः। तादृशस्य ते न विधीयन्त इति सिद्धान्तः। तत्र हेतुमाह। हि यसाद्धेतोः, सैव भिक्तरेव सत्यादिसर्वसाधनरूपा। तस्यां सत्यां सत्याद्यो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वात् कष्टेन क्रियन्ते मुमुक्षुभिः, ते भक्तहृदि भगवत्प्रादुर्भावात् स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्त इत्यर्थः॥ ३८॥

#### भाष्यप्रकाशः।

साधयतीत्याशयेनाधिकरणं वदन्तोऽवतारयन्ति अथेत्यादि । यथा 'सत्यं परं परं परं परं मित्यादौ ज्ञानार्थम्, यथाच 'शान्तो दान्त' इत्यादौ ज्ञानोत्तरं सत्यशमदमादयो विधीयन्ते, तथा प्राप्तभक्तः पुरुषस्य भक्त्युत्तरं ते विधीयन्ते, न वेति संशये, फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वात् फलस्य भगवत्यानिरुपकारी मुख्यं साधनं भगवदाविभीवः, तस्यान्तरङ्गा चित्तशुद्धः, तस्याः साधनानि सत्यादीनि, तस्यात् । एतदेव विद्यणोति शुद्धौ सत्याभेव चित्ते भगवदाविभीवसम्भवादिति । अतो यथा सम्परायाधिकरण उपन्यस्तैर्वाक्यभिक्तः पूर्व ते विधीयन्त इत्युत्तीयते, तथा भक्त्युत्तरमपि ते विधीयन्ते इति पूर्वपक्षः । तादृशस्य प्राप्तभक्तेस्ते सत्यादयो न विधीयन्ते, 'भक्त्या त्वनन्यये'ति वाक्ये अन्यसाधननिरपेक्षयेव भक्त्या ज्ञानदर्शनप्राप्तीनामुक्तत्वात् तयेव संसिद्धेरिति सिद्धान्तः । तत्र सिद्धान्ते युक्तिमाहेत्यर्थः । स्रत्रं व्याकुर्वन्ति हीत्यादि । 'यत् कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरेरपि । सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसे'ति । 'धर्मः सत्यदयोपेतो विद्या वा तपसान्विता । मद्भक्त्यापेतमात्मानं न सम्यक्ष्रपुनाति ही'ति च एकादशे भगवद्वाक्यात् सैव भक्तिरेव सर्वसाधनरूपा । अतस्तथेत्यर्थः । रिवाः ।

साधनत इति । ज्ञानमार्गे साधनानि सत्यशमदमादीनि । ज्ञानानन्तरमनुवर्तनात् । वेदान्तशब्दस्तु प्रमाणं न साधनम् । प्रमाणावगतसाधने प्रवर्तते यतः । अतः सत्यशमदमादिभः शाब्दापरिश्वं तद्वन्न भक्तिमार्गे, न सत्यशमदमादयो भगवद्रभे फले साधनम्, किन्तु भक्तिरेवेति साधनतः सत्यशमदमादि-तोपि। तत्त् उत्कर्षम्। तदित्यव्ययम् । भत्तयुत्कर्षम्। तत्सर्वरूपत्वं भक्तेः, न तु भक्तिरूपत्वं सत्यशमदमादिनतोपि। तत्साधयतीत्यर्थः। यथेत्यादि विचारो यथेत्यर्थः। भाष्य-स्चितं विषयवाक्यमादुः सत्यं परमिति । इदं विषयवाक्यम् । 'सदेव सौम्येदमग्र आसीत्' 'सत्यं परं धीमिहि' 'सत्यवतं सत्यपरं त्रिसत्य' मित्यादिषु सत्यज्ञानानन्तेषु सत्योपादानात् । अन्ययोगपत्रश्य-त्वात् । 'शान्तो दान्त' इति शारीरबाद्यणेक्ति। 'अणुः पन्या विततः पुराणः' इति द्वितीयाध्याये भोक्षा-पत्तिस्त्रेऽणुः पठितः । महत उपासनमाह । तथा चोपक्रमः । 'विरजः पर आकाशात् अज आत्मा महान्ध्रवः'। 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत बाद्यणः'। 'नानुध्यायाद्वहुञ्छन्दान्वाचो विग्ठापनं हि त'-दिति । उपसंद्वारश्य 'स वा एष महानज आत्मा अजरोऽमरोऽभयोऽमृतो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयं ह वै ब्रह्मा भवती'ति । ज्ञानोत्तरमिति । 'तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त' इति पाठाविदो विशेषणीभूतज्ञानानन्तरम् । यतो वेत्तीति वित् ज्ञानानुकूलव्यापारवान् । ज्ञानं च साधनचतुष्टयसाध्यमिति विषयश्रुतौ सत्यशमदमादयः ज्ञानोत्तरं पूर्वं वा विधीयन्ते, तथा ज्ञानशब्दस्य भक्तिपरत्वे प्राप्तभक्तिकेतः पूर्वं स्वतःसिद्धसत्यशमदमादयो भत्त्यसुत्तरं विधीयन्ते न वेति संशय इत्यर्थः । फलेतिभाष्यं विवृण्वन्तिस्य फलेति । त इति । तर्तव्यपापादयः । त इति । सत्यशमदमादयः । तादशस्यितिभाष्यं विवृण्वन्तिस्य तादशस्वेति। युक्तिमिति हेतुशब्दार्थः। अत्तस्त्योति। सैव मक्तिरेव सत्यादिसर्वसाधनरूपा।

१. भगवदाविभीव इति प्रकाशपाठः ।

### भाष्यप्रकाशः।

अत्र दाङ्कर भास्कराचार्यों, इदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, बृहदारण्यकोपान्ते, 'स यो हैतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मे'त्युपक्रम्य, 'जयतीमान् लोका'निति फलमुक्तम् । अग्रे च 'आप एवेदमग्र आमुल्ता आपः सत्यमस्जन्ते'ति प्रकृत्यानन्तरम्रच्यते, 'तद्यक्तत्सत्यमसौ स आदित्यो य एष एतिसन्मण्डले पुरुषः, यश्चायं दक्षिणेक्षन् पुरुष' इत्यादि, ततो 'हन्ति पाप्मानं जहाति चे'ति फलमुच्यते, तत्र फलभेदादिद्याभेद इति प्राप्ते, सैव पूर्वोक्तेवेयं विद्या, हिईतौ, सत्यादयः पूर्वप्रकृता एवात्र 'तद्यक्तत्सत्य'मित्यनेन परामृश्यन्ते । स्थानविशेषसम्बन्धाचैकविद्यम् । फलं तूपनिषदो'रहरित्यह'मिति चोक्तयोः, न तु विद्यायाः, तस्माददोष इत्याहतुः ।

तद्युक्तम्। सौत्रस्यादिपदस्यासङ्गतेः। उत्तरस्मिन् वाक्ये हि 'तद्यत्तत्सत्य'मिति तत्पदेन सत्य-मात्रमाकृष्यते, न त्वन्यत्किञ्चिदादिपद्बोधितं तस्मात्। नच पूर्ववाक्ये स्थानिवशेषोक्तिर्येन तदैक्या-दैक्यं सम्भान्यम्, किञ्च, सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे शाखान्तराधिकरणोक्तास्त्रयो हेतव ऐकविद्यार्थ-माद्यतास्तत्कथं तत्रानुक्तात् स्थानविशेषात् तत्सिद्धिः। नापि केवलादूपेक्यात्, 'चोदनाद्यविशेषा'-दित्यस्य न्यभिचारित्वापत्तेः। किञ्च, इयं सत्यविद्या पूर्वम्रपनिषदोः प्रसङ्गे विचार्यमाणा पूर्ववाक्यो-क्तया स्वक्यमस्मारयन्ती कथमकस्मादत्र सारयेत्। अतः काल्पनिक एवायं विचार इत्युपेक्ष्यः।

रामानुजाचार्यास्तु, 'न वा विशेषा'दित्यत्राक्ष्यादित्यस्थानभेदेन विद्याभेदस्थोत्तरवाक्ये साधितत्वादत्र च वाक्यद्वये फलभेदस्य दृश्यमानत्वादवस्थाभेदेन रूपभेदस्थापि सत्त्वादुत्तरवाक्य उपा-सनभेदे सित कथं पूर्ववाक्योक्तेनास्थाभेदः सम्भवति, किश्च, एकविद्यात्वे फलभेदस्थोपनिषद्धणनिब-न्थनत्वम्, तस्य तिववन्थनत्वेन बाधकनिवृत्तौ चैकविद्यात्वमित्यन्योन्याश्रय इति दृषणमाहुः ॥३८॥ रिक्षमः ।

बृहदिति । बृहदारण्यकचतुर्थप्रपाठकोपान्ते यक्षपूज्यम् । फलभेदादिति । लोकजयपाप्महननभेदात् । स्थानेति । स्थानविशेषसम्बन्धेक्यप्राप्तमेकविद्यमित्यर्थः । फलभेदाद्विद्याभेदं वारयतः स्म त्र्रय इति । तृतीयान्त एकः । अधिकारादिति द्वितीयः । चकारोक्तस्तृतीयः । एवं त्रय आदृताः । पूर्वतञ्च-द्वितीयाध्यायीयशाखान्तराधिकरणे संयोगादयश्च तस्य हेतव उक्तास्तेष्वेकं संयोगं विहाय त्रय आहता इत्यर्थः । रूपेक्यादिति । विद्यारूपेक्यात् । प्रासङ्गिकोऽ्यं हेतुः । व्यभिचारित्वेति । सर्ववेदान्त-प्रत्ययत्वसाध्यामावेति सत्यत्वादिधर्मवति चोदनाद्यविशेषहेतोर्वृत्तित्वेनासाधारण्यात्तथा । फर्ल त्वित्या-द्युक्तं प्रत्युत्तरयन्ति स्म किञ्चेयमिति । उपनिषदोः प्रसङ्गे सत्यविद्या पूर्वं विचार्यमाणेत्यन्वयः । पूर्व-वाक्येति । हृदयत्राह्मणोक्तया हृदयत्रह्मणः सर्वत्वेन अक्षरत्वेनोपासन सर्वात्मभावरूपं त्रयक्षरं तिहृषय-कम् । पूर्ववाक्यं 'य एवं वेदे'ति । तदुक्तया हृदयविद्यया । स्वैक्यमिति । खस्या हृदयविद्यायाः पूर्वायाः तदुत्तरसत्यत्राह्मणीयायाः 'तद्भैतदेतदेव तदा सत्यमेवे'ति श्रुतेः प्राप्तं स्वस्थाः सत्यविद्याया ऐक्यम् । श्रुतेस्तु तत् हृदयं ब्रह्म। तदास्थेत्यत्र तत् ब्रह्मेत्यर्थः। अकस्मादिति । वाक्यं विना । अन्नेति। अग्रेतन स्वैक्यस्यास्मारणे प्रश्नपर्यवसानात् । उत्तरवाक्य इति । 'आप एवेदमग्र आसु'रिति महावाक्ये । भ्यत्र चेति । अधिकरणेयम् । अवस्थेति । बाल्यतदितररूपावस्थाभेदेन । पूर्वेति । सत्योपासनेन । अस्य द्वितीयवाक्योक्तोपासनस्य अभेद इत्यर्थः । फलमेदो विद्यैक्ये बाधकः । तस्य एकविद्यात्वे निवृत्ति-रुपनिषद्भुणे ऐक्येपि फलभेदसाधकः । अत एकविद्यात्वे फलभेदस्य तथा । तस्येति । उपनिषद्भुणस्य फलमेदनिबन्धनत्वं तेन । बाधकेति । बाधकः फलमेदस्तस्य निवृत्तौ ॥ ३८॥

# कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९॥

पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ताखिलसाधनरूपत्वं भक्तरुक्तम् । तद्दार्द्यार्थमधुना मुक्तिन्द्रविद्या हेयत्वेनोक्तानां कामादीनामिप भगवत्सम्बन्धान्मुक्तिसाधकत्वमुच्यते । भक्तिस्तु विहिताविहिता चेति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयुतेश्वरत्वेन
प्रभौ निरुपिधिस्तेहात्मिका विहिता । अन्यतोऽप्राप्तत्वात् कामाद्युपाधिजा सा
त्वविहिता । एवमुभयविधाया अपि तस्या मुक्तिसाधकत्विमत्याह । इत्रत्रत्र
विहितभक्तेरिति शेषः । कामाद्युपाधिजलेहरूपायां कामाद्येव मुक्तिसाधनमित्यर्थः । भगवति चित्तप्रवेशहेतुत्वात् । आदिपदात् पुत्रत्वसम्बन्धित्वाद्यः ।
सेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विषयकत्वयोरिवशेषात् द्वेषादिरपि संगृद्यते ।
तेन भगवत्सम्बन्धमात्रस्य मोक्षसाधकत्वमुक्तं भवति । तत्र विहितभक्तावित्यर्थः । शास्त्रे सर्वथा हेयत्वेनोक्ता हि गृहाः । सर्वनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां
कुर्वतां तदुपयोगित्वेन तेभ्य एव मुक्तिर्भवतीत्यर्थः । एतादृशानां गृहा भगवदृहा एवेति ज्ञापनायायतनपदम् । तेषु तथा प्रयोगप्राचुर्यात् । आदिपदेन

#### भाष्यप्रकाशः।

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९ ॥ स्त्रप्रयोजनमाहुः पूर्वेत्यादि । तदाक्ष्यार्थमिति । कैम्रतिकन्यायेन तदर्थम् । तेनास्य प्रासङ्गिकत्वं बोधितम् । स्त्रं व्याकर्तु पूर्वोक्तं विभजन्त भक्तिरित्यादि । अन्यतोऽप्राप्तत्वादिति । शास्त्रव्यतिरिक्तहेत्वन्तरादप्राप्तत्वात् । ध्याकुर्वन्ति इतरत्रेत्यादि । कामादेः कथं मुक्तिसाधनत्विमत्यपेक्षायां 'कामं कोधं भयं सेहमैक्यं सौहदमेव वा । नित्यं हरो विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि ते' इति दशमस्कन्ध-वाक्यानुसारेण हेतुमादिपदस्थार्थ तत्कथनतात्पर्य चाहुः भगवतीत्यादि । सत्रशेषं व्याकुर्वन्ति तन्नेत्यादि । एतद्ग्रे, चकारार्थवोधिका माहात्मयज्ञानेत्यादिका फिकका उक्ता, सा लेखक-प्रमादात् पश्चात्पतितास्तीति ज्ञेयम् । ननु कामादीनां कथं तथात्विमत्याकाङ्कायां सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति शास्त्र इत्यादि । इदं चाग्रे 'गृहिणोपसंहार'स्त्रे सेत्स्यतीति ज्ञेयम् । अत्रायमेवाशय इत्यत्र गमकमाहुः एताहद्यानामित्यादि । प्रयोगप्राचुर्यादिति । 'अण्डमुत्पादयामासुर्ममाय-

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९ ॥ कैमुतिकेति । यत्सम्बन्धेन कामा-दीनां मुक्तिसाधनत्वं तत्सम्बन्धेन सत्यशमदमादीनां मुक्तिसाधनत्वे किमु वक्तव्यमित्येवं कैमुतिकन्यायेन । पूर्वोक्तिमिति । सूत्रे पूर्वमुक्तं कामादि इतरत्रेति च । न च विभागोऽस्त्येवेति वाच्यम् । ग्रन्थप्रयोजनं प्रपथ्य विभागे इत्याशयात् । सौत्रकामादीतरत्रेत्यनयोः सप्रपञ्चं विभागं करे कुर्वन्तीत्यर्थः । विहितेति । विधिविषया । 'तं भजेदि'ति । विधिरपूर्व इति । भाष्ये । तदर्थमत्यन्ताप्राप्तिमाहुः द्यास्त्रेति । तत्कथ-नेति । तेन भगवदित्यादिभाष्येणादिशब्दकथनतात्पर्यम् । भाष्ये । भगवत्सम्बन्धमात्रस्येति । प्रमेयबरुस्येति यावत् । उक्तेति । भाष्ये उक्ता । अत्र चकारोक्तेस्तत्सम्बन्धस्य युक्तत्वात् । शास्त्र इत्यादीति । 'गृहं सर्वात्मना त्याज्य'मित्यादिशास्त्रे । गृहा इति पुंस्त्वं स्मार्तम् । तेभ्य इति । आय-तनादिभ्यः । 'मद्वार्तायात्यामानां न बन्धाय गृहा मता' इति वाक्यात् । पृतादृशानामित्यादीति । भगवदृहा इति । एतेनैतादृशाः महाराजोपचारेण भक्तार इत्युक्तम् । महाराजो यावत्पर्यन्तं तिष्ठति स्त्रीपुत्रपश्वादयः संगृह्यन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कर्ष उक्तो भवति । बाध-कानामपि साधकत्वात् । माहात्म्यज्ञानपूर्वकरतेहे सत्येव भेर्तृत्वेन ज्ञाने कामोपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकारः ॥ ३९ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे त्रयोद्दां सैव हि सत्याद्य इत्यधिकरणम्॥१३॥

भाष्यप्रकाशः।

तनमुत्तमम्।' 'पश्चायतनपूजे'त्यादौ तथात्वात् । पूर्वोक्तं प्रयोजनं निगमयन्ति एतेनेत्यादि । एतेनित । पूर्वस्त्रे भगवद्भक्तिवलस्य, अत्र च 'गोप्यः कामा'दित्यादिसप्तमस्कन्धवाक्यात् कामा-दीनामविहितभक्तिहेतूनाम्, 'भक्तिरस्य भजन'मित्युक्त्वा, 'एतदेव च नैष्कर्म्य'मिति विहितभक्तेः संन्यासरूपतायास्तापनीये श्रावणात्, 'मद्वातीयातयामानां न वन्धाय गृहा मता' इति वाक्यात् गृहादीनां च म्रक्तिसाधनत्वस्य कथनेन । चकारस्चितमर्थमाहुः माहात्मयेत्यादि । इतिज्ञाप-नायेति । इतिहेतोविहितभक्तो कामाद्यीति ज्ञापनाय । अत्रोभयोभक्तयोः स्वरूपवलसाधन-योविचारेण पृष्टिभक्त्याश्रितमर्योदाभक्तिबोधकं वास्य करावधिश्रित्य दक्षिणाङ्किसरोक्रहं स्थितमिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञातव्यम् ।

अन्ये तु, 'अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मेपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽसिन्नन्तर आकाश' इत्युपक्रम्य, 'एष आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः रहिमः।

तावत्पर्यन्तं तद्रहमिति । स्त्रीपुचेति । प्रमेयबलविषया एव । निगमयन्तीति । तस्मात्तथेतिवत् । अविहितेति । अस मुक्तिसाधनत्वस्थेत्यनेनान्वयः । विहितेति । भजनस्य 'तं भजे'दिति गोपाल-न्तापिनीये विहितत्वात् । संन्यासेति । नैष्कर्म्यं संन्यासो भवतीति तथा । निर्गतः कर्मणः निष्कर्मा संन्यासी तस्य भावो नैष्कर्म्यं संन्यासः । उपनिषद आवर्तयेत् आरणं वेति सकलकर्मनिषेधात् । गृहा इति बहुवचनार्थमाहुः गृहादीनामिति । आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्चादयः संगृह्यन्ते । दम्पत्योः सहाधि-कारात्स्रीः। भगवत्सेवार्थं वध्वानयनम्। 'पुत्रेण लोकं जयती'ति पुत्रः। 'पुत्रे कृष्णप्रिये रति'रिति। 'पय-सामिहोत्रं जुहोती'ति । 'पत्रं पुष्पं फल तोयं यो मे भक्तया प्रयच्छिति । तदहं भक्तयुपहृतमश्नामि प्रय-तात्मन' इति । अत्राप्यादिपदेनारामोपवनादिः । अव्ययानां द्योतकत्वमाश्रित्याहुः चकारेति । विहि-तेति । 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढ' इति वाक्याद्विहितत्वम् । कामाद्पीति । तत्र चेति स्त्रांशा-त्कामादपीत्यर्थः । षोडशाधिकरण्या अर्थमाहः अत्रोभयोरिति । विहिताविहितयोः । स्वरूपवरुं साधनं च तयोः । खरूपबळं बाधकानां साधकत्वम् । पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ताखिळसाधनरूपत्वम् । पुष्टीति । अविद्वितमक्तिकामाद्याश्रिताया मर्यादाभक्तेविंद्वितमक्तेवींधकम् । बोधकत्वं तु 'भवत्पदाम्भोरुद्दनावम-त्रे'त्यत्र भगवत्पादयोर्भक्तित्वमुक्तम् , तत्र वाम ऊरुः पादसहित इति पुष्टिभक्तयाश्रितत्वस्य । 'दक्षिणा-क्किसरोरुह'मिति मर्यादाभक्तेः । अत्र पूर्ववाक्योक्तयेति भाष्यप्रकाश उक्तम् , तेन हृदयबाह्मणोक्त-भूमसर्वात्मभावयोरुपासनासूचि । तथाहि । 'एष प्रजापतिर्यद्धृदय'मित्युपक्रमः । अत्र हृदयस्य प्रजाप-तित्वं विधीयते । कथमेवं स्यात् हृदयं सर्वात्मभावत्वेन वक्ष्यमाणं प्रजापती रजोधिष्ठातेति । एवं तु स्यात् । हृदि अयं रजोधिष्ठाता । वेदान्तत्वात् योगे तु प्रजानां पतिर्भगवान् । भूमा प्रजापतिः सर्वात्म-भावकरणेन सर्वात्मभावत्वाद्भमा । 'एतद्वद्धैतत्सर्व'मिति ब्रह्मिलिङ्गम् । सर्वात्मभावरूपत्वमाह 'तदेतत्र्य-क्षर ४ हृदयमिती 'ति । 'हृ इत्येकमक्षरमभिहरन्त्यस्मै स्वाश्वान्ये च य एवं वेदे 'ति । साश्वेत्पत्र शसो डा । अन्ये चेति । हु । सम्प्रदाने प्रत्ययः। हुञ् हरणे इत्यस्मात् । हृदः सान्निध्यात् । स्वाश्वानिन्द्रियाणि वसवोऽग्निमुखाभिद्दरन्यन्ये तदनुसारिणः । सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वं सर्वात्मभावः निरोधलक्षण-

### भाष्यप्रकादाः ।

सत्यसङ्कल्प' इति छान्दोग्य आम्नायते । 'स वा एष महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु,' 'य एषोऽन्तहृद्य आकाशस्तस्मिन् शेते सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इति वाजसनेयके । तयोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारो भवेन्न वेति सन्देहे, कामादिस्रत्रेणेकविद्यमुपसंहारं च सिद्धान्ती- कुर्वन्ति । कामादीत्यत्र कामपदं 'देवदत्तो दत्तः' 'सत्यभामा भामे'तिवन्नामैकदेशरूपम् । तेन सत्यकामाद्या वाजसनेयके विश्वत्वाद्याञ्छान्दोग्ये उपसंहार्याः । हृद्यायतनस्य, वेद्यसेश्वरस्य, लोकासम्भेदप्रयोजनकसेतुत्वरूपेश्वरधर्मस्य च समानत्वादिति चाहुः ।

तचिन्त्यम् । श्रुतौ सत्यकामपद्स्य यौगिकत्वेन नामत्वाभावात् तदेकदेशस्य कामादिपद्स्य नामैकदेशताया वक्तमशक्यत्वात् । अथ रूढत्वम् , तदापि तदेकदेशेन कामादिपदेन ब्रह्मैव समर्पणीयम् , न तु तद्गुणा अपि । दृष्टान्ते तथैव दर्शनात् । अथ योगरूढत्वम् , तदापि कामपद्स्य सर्वकामादिपदेकदेशतायास्तुल्यत्वान्मनोमयादिवाक्योक्ता अपि धर्मा वाजसनेयके कुतो नोपसंह्रियेरन् , कुतो वा तस्यानेनैकविद्यात्वाभावः । हृदयस्यायतनस्य वेद्यसेश्वरस्य सत्यसंकल्यन्वाकाशात्मत्वस्य समानधर्मस्य सन्वात् । किश्च । यद्यायतनादिकमेतदैकविद्यत्वादिसम्पादकत्वेन व्यासचरणानामभिन्नेतं स्यात् , तदा कामादीतरत्र विश्वत्वादि तन्नेति ब्रूयुः, न त्वेवं सन्दिग्धं वदेयुः । किश्च । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे 'चोदनाद्यविशेषा'दित्यनेन शाखान्तराधिकरणोक्ता-श्वत्वारस्त्रयो वा हेतवो विद्यक्यार्थ संगृहीताः । तत् यद्यायतनादिभिरङ्गीकियेत, तदा रिव्यः।

ग्रन्थेपि। 'य एवं वेदे'त्युपासनम्। एवं 'द् इत्येकमक्षरं द्दत्यस्मै स्वाश्वान्ये च य एवं वेदे'त्यत्र। तथैव 'यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गठोकं य एवं वेदे'त्यत्र। स्वर्गठोक आत्मसुखम्। व्युत्पत्तिस्तु एतीति यम्। एरच्। एकविधमित्यस्य कारण पररूपरेति । इति सन्देह इति । इति सन्देहो यस्मिन् ऐकविध-मिति पूर्वपक्षे स तथोक्तस्तस्मिन् । नैकविद्यं कार्य न उपसंहारं कारणमस्ति । वाजसनेयक इति । उपसंहार्या इत्यन्वयः । सौत्रेतरत्र पदार्थः । छान्दोग्य इति । सौत्रतत्रपदार्थः । आयतनादिभ्य इससार्थः । हृद्येति । हृदयमायतनं यसेश्वरस्य । आदिपदार्थमाहुः लोकेति । 'अथ य आत्मा स सेतुर्विधृतिरेषां होकानामसम्भेदाये'त्युक्तो होकासम्भेदः प्रयोजनमस्य सेतुत्वस्य तत्त्रथोक्तम् । तेन रूप्यते व्यवहियते यः स ईश्वरधर्मस्तस्य । समानत्वं छान्दोग्यवाजसनेयकयोई्नियम् । सूत्रे कामशब्दो न नामैकदेश इत्याहुः अनाविति । नामत्वेति । पाचकपाठकवत् नामत्वाभावात् । विशेषणत्वात्त-थेति नोक्तम् । विष्णुरातः परीक्षित् इत्यत्र न विशेषणत्वेपि नामत्वात् । एवं वेदान्ते योगमादायोक्तम् । बाहुलकाग्रहवादिनं प्रत्याहुः अथेति । स्वमते रूढ्यभावः । दृष्टान्ते इति । 'देवदत्तो दत्त' इत्युक्ते पूर्वस्मिन् । वेदान्ते 'स्मृतेश्चे'तिसूत्रभाष्यानुरोधेन वेदत्वाग्रहवादिन प्रत्याहुः अथ योगेति । स्वमते योगरूढिर्वेद एव, न वेदान्ते । सर्वकामादीति । छान्दोग्ये पञ्चमप्रपाठके 'मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः (सत्यकामः) सत्यसङ्कल्प आकाशात्मा सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदमभ्यात्तोऽवाक्य-नादर एष म आत्मा हृदये' इत्यत्र सर्वकामादिपदानि तेषामेकदेशतायाः । मनोमयेति । वाक्यमव्य-वहितपूर्वमुक्तम् । तस्येति । मध्विद्यान्तर्गतस्योक्तवाक्यार्थस्य । अनेन वाजसनेयकार्थेन । एका विद्याः एकविद्या तस्या भाव एकविद्यत्वं तस्याभावः। अत्र दहरविद्या निर्गुणविषया वाजसनेयकोक्ता सगुणविषयाः तयोभेंद उपसंहारः परस्परं तत्र विद्याभेदो विरुध्यते 'अभेदादनुपाधित्वा'दित्यादिविद्वन्मण्डनेन तदवि-रोधाय सर्ववेदान्तप्रत्ययप्रपञ्चरूपत्वनिषेधमाहुः किश्च सर्वेति । चत्वार् इति । संयोगेन सह । ज्रय इति । अत्रैव व्याख्यातम् । तचादीति । तत् विद्यैक्यम् । आयतनादिभिरिति । चोदनाद्यविशे-

आद्राद्लोपः ॥ ४० ॥ ( ३-३-१४,)

नतु नित्यानां वर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धर्माणां चैककाले प्राप्तौ युगपदुभयोः करणासम्भवादन्यतरबाधे प्राप्ते, कस्य स्यान्न कस्येति स्यात् संशयः। तत्र कर्मणां ख-स्वकाले विहितानामकरणे प्रत्यवायश्रवणादितरत्रातथाश्रवणादन्यदापि तत्कृति-सम्भवात् सावकाशत्वेन तेषामेव बाधो युक्तः, नतु निरवकाशानामिति पूर्वः पक्षः।

भाष्यप्रकाशः।

तस्य हेतोर्न्यतिरेकन्यिमचारः प्रसन्येत, कितप्यैरङ्गीकारे यित्किश्चिद्वेतुसत्त्वस्य यत्र कापि सौल-म्याद्विद्याभेदश्चोच्छिद्येत । प्रकृते च चोदना भिद्यते, एकत्र 'अन्वेष्टन्यं विजिज्ञासितन्य'मिति वाक्यात्, अन्यत्र च 'य एवं वेदे'ति वाक्यात् । आख्या च भिद्यते, वाजसनेयके दहरविद्येत्या-ख्याया अप्रसिद्धत्वात् । तत्तद्धणकस्येश्वरस्य वेद्यत्वे तु रूपमि भिद्यते इति कथं विद्येक्यम् । अथ यथाकथित्रत्ते चत्वारस्त्रयो वा हेतव आनेयाः, तदा तत एव ऐकविद्यसिद्धरेतत्स्त्रत्र-सार्थक्यं दुरुपपादिमत्यगतिकगतिकं तत्त्रपश्चरूपत्वमस्येत्यवध्यम् ॥ ३९॥ इति त्रयोद्शं सैव हि सत्याद्य इत्यधिकरणम् ॥ १३॥

आदरादलोपः ॥४०॥ पूर्वाधिकरणेषु सान्विकानां वृतानां ज्ञानासक्तिवारणाय ज्ञानमा-र्गाद्भक्तिमार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कर्षः प्रतिपादितः। अतः परं ये वृता राजसा-स्तेषां ज्ञाने रुच्यभावेपि कर्मणि रुचेविद्यमानत्वात्तिक्तिरासार्थं कर्मकरणनिर्णयायाधिकरणमारमत इत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति निवत्यादि । कस्य स्यादिति । कस्य बाधः स्यात् । इतरन्नेति ।

धन्तर्भृतैस्तैः । तस्य हेतोरिति । नोदनाद्यविशेषहेतोः । अत्र सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वाभावो न वर्तते चोदनाद्यविशेषाभावोत्रास्तीति व्यतिरेकव्यभिचारप्रसङ्गः । ततश्च व्याप्तिग्रहप्रतिबन्धः फलम् । कित-पंगरिति । चोदनाद्यविशेषान्तर्भृतायतनेषु कितपयैः । सर्वेस्तु विद्ययोभेद इत्यङ्गीकार इत्यर्थः । यित्रिश्चिदिति । अभेदसाधकयिकश्चिद्धेतुसत्त्वस्य । यत्र कापीति । पक्षे दृष्टान्ते च । च पुनः विद्याभेदो विद्यन्मण्डनेनोच्छिन्नः पुनरत्रोच्छिद्येत । एकन्नेति । छान्दोग्ये दहरविद्यायां विधातव्यः । अन्यन्नेति वाजसनेयके । अप्रसिद्धत्वादिति । किन्तु ब्राह्मणमिति प्रसिद्धः । कथमिति । चोदना-द्यविशेषान्तर्भृतायतनादिभिः विद्येक्यं कथमिति प्रश्नः । तत्प्रपञ्चेति । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणप्रपञ्च-रूपत्वम् ॥ १९ ॥ इति न्रयोद्दां सैव हीत्यधिकरणम् ॥ १३ ॥

आदरादलोपः ॥४०॥ वृत्तानामिति । मुक्ताविकारिणाम् । वृत्तपदं स्याते व्यास्यातम् । वृत्तोऽतीते दृढे स्याते वर्तुले विधृतेऽमृते । वाच्यवद्वर्तने वृत्तं चिरत्रक्रन्दसोरपी'ति विश्वः । भवान्तसम्भवास्यान्तासक्तिस्तस्या वारणाय । तेन 'सात्तिका भगवद्भक्ता ये मुक्ताविकारिणः । भवान्तसम्भवा दैवात्तेषामर्थे निरूप्यत' इति निबन्धः स्मारितः । फलत इति । 'अक्षरिया'मिस्यत्र । साधनतो गताधिकरणे । स्वरूपतोन्तराधिकरणे । सम्बन्धतोऽक्षरियामिस्यत्र 'सामान्यत' इति हेतुव्याख्याने । राजसा इति । 'राजसं कर्मबहुल'मितिवाक्यात्कर्मबहुलाः । रुचीति । 'सत्वात्सक्षायते ज्ञान'मिति वाक्यात्सात्त्विकानां ज्ञाने रुचिः, न राजसानाम् । निन्वत्यादीति । प्रत्यवायेति । 'धर्मं चरे'ति विध्युलङ्घने । एकादशस्कन्धोक्तं 'वेदोक्तं नाचरेद्यस्त्वि' स्याद्यक्तवा 'मृत्योर्मृत्युमुपैति स' इति प्रत्यवायः तस्य अवणात् । इतरन्नेति । भगवद्धर्माकरणे । अन्यदा अन्यस्मिन् काले । तत्कृतीति । भगवद्धर्माकरणे । सन्यकाद्यानां वर्णाश्रमधर्माणाम् । उच्चारयेदिति-

४४ वर्ष स्० र॰

तत्र सिद्धान्तमाह आद्रादिति। ब्रह्मयज्ञप्रकरणे तैत्तिरीयकैः पष्टाते 'अमिति प्रतिपद्यत एतद्वे यज्जस्वर्यी विद्यां प्रत्येषा वागेतत्परममक्षरं तदेतहचाभ्युक्तमृचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुर्यस्तन्न वेद किमृचा करिष्यिति य इत्तद्विदुस्त इमे समासत' इति । अत्र ऋक्सम्बन्धित्वेन वणात्मेक, वस्तुतस्तु परमव्योमात्मके अक्षरे ब्रह्मण्योङ्कारे वर्तमानं तस्नोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किं ऋचा करिष्यतीत्यनेन तदज्ञाने वेदाध्ययनस्य निष्फरुत्व-

### भाष्यप्रकाशः।

भगवद्धभेषु । सिद्धान्तं विशद्यितुं स्त्रं विष्टुण्वन्ति ब्रह्मयज्ञेत्यादि । ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति । तैत्तिरीयाणामारण्यके खाध्यायब्राह्मणे ।

श्रुत्यर्थस्तु, ब्रह्मयक्षेन यक्ष्यमाण अमिति प्रतिपद्यते, प्रणवाक्षरं प्रथमग्रुचारयेत् । प्रतिपद्यत इति पञ्चमो लकारः । पूर्वोचारणे हेतुः । एतद्वै यज्ञस्त्रयीं विद्यां प्रति, अयं यज्ञस्त्रपः प्रणवमञ्गस्त्रयीं विद्यां लक्षीकृत्य प्रतिनिधिरूपो यतोऽित्त । तचार्थवणे स्फुटम्, 'तस्य वै प्रणवस्य पूर्वा मात्रा पृथिन्यकारः स ऋग्मिर्ऋग्वेदोऽथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यज्ञिर्भियज्ञवेदस्तृतीया द्योः स मकारः स सामिशः सामवेद' इति सायणभाष्ये । वस्तुतस्तु आथर्वणानां गोपथत्राक्षणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजापतिना वेदत्रये एकाक्षरोऽथर्ववेदे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापनात् , तैत्तिरीये वृहनारायणे 'अभित्यकाक्षरं ब्रह्मे'तिश्रावणादत्रामात्र एव । नच त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वादशस्कन्धे 'स सर्वमञ्चोपनिषद्धेदबीजं सनातन'मिति बीजत्वबोधनात् यथा प्रस्तकलिखनोत्तरं तन्मृलपुलस्तके प्रतिव्यवहारः, तथा त्रयीमृलत्वात् प्रतित्वम् । एकादशस्कन्धे 'वेदः प्रणव एवाग्ने' इति प्रथमकृतयुगे तन्मात्रबोधनात्त्वा सर्व कार्य प्रणवेनैवेति वा तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वमित्य-दोषात् । 'एषा वा'गिति सर्ववाग्बीजत्वात् सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आमनन्ति 'तद्यथा शङ्कना सर्वाणि पर्णानि सन्तृण्णान्येवमोङ्कारेण सर्वा वाक्ष सन्तृण्णे'ति । 'अश्वत्यादिपत्रेषु दृश्यमान्तासन्तुसद्या अवयवाः शङ्कवस्त्रप्रयो कृत्सानि पर्णानि व्याप्तानि, तद्वदोङ्कारेण सर्वा वाग्व्याप्ते'ति सायणभाष्ये । 'एतत्परममक्षर'मिति । 'एतद्वयेवाक्षरं व्रक्ष एतद्वयेवाक्षरं पर'मिति काठकथ्रुतेः । तदेतहच्याभ्युक्तमिति । तदेतत्परमं ब्रह्मस्त्रप्त्र वक्ष्यमाणयर्चा स्पष्टम्रक्तमित्यवं वेयः ।

ऋचं पठित्वा व्याक्चर्वन्ति अत्रेत्यादि । ऋक्सम्बन्धित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु 'एतद्ध्ये-वे'ति काठकश्चत्या 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्निति तैत्तिरीयश्चतेश्च परमव्योमात्मके ॐकारे, 'यसिन् देवा अधि विश्वे निषेदु'रिति देवनिषद्नस्थानत्वाङ्घोकात्मके अक्षरे ब्रह्मणि,

### रिक्मः।

विधिव्याख्यानादाहुः प्रतिपद्यत इति । पश्चम इति । छेट् । तचेति । प्रतिनिधिरूपत्वं च । आयर्वणमाहुः तस्य वा इति । अत्रेति । तैतिरीयके स्वाध्यायब्राह्मणे । एकाक्षरमिति । समष्ट्यविक्वतम् । एतद्र्यं वस्तुतस्तुपक्षः । प्रतीति । प्रतिनिधिव्यवहारः । प्रतित्वं प्रतिनिधित्वम् । 'प्रतिप्रतिनिधिप्रतिदानयो'रिति सुत्रादर्थः । श्रुतौ ऋच इति षष्ट्यन्तम् । ऋक्सम्बन्धिनि वर्णात्मके इत्थः । तदाहुः
ऋक्सम्बन्धित्वेनेति । अर्थपरत्वेन वस्तुतस्तु पक्षणाक्षरे परम इति श्रुति व्याकुर्वन्तीत्याश्ययेनाहुः
वस्तुतास्त्विति । एतद्वयेवेति । 'एतद्वयेवाक्षरं ब्रह्म एतद्वयेवाक्षरं परम् । एतद्वयेवाक्षरं ज्ञात्वा यो

भुच्यते। एवं सित तदुक्तकर्मणोपि तथात्वमायाति। एतेन 'मक्त्या मामभि-जानाती'ति वाक्यात् परब्रह्मस्वरूपज्ञानं भक्त्यवेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तमिद्दो ये, तेषामेव वेदाध्ययनादिकं फलप्रदम्, नान्येषामित्युक्तं भवति। अत एव श्रीभागवतेष्युक्तं 'ऋषयोपि देव युष्मत्रसङ्ग्रचिष्ठस्वा इह सञ्चरन्ति,' 'संसरन्ती'ति वा। अन्वये निदर्शनम्। ये इत् ईश्वरत्वेन नित् पूर्वोक्तं परं ब्रह्म विदुः, त इमे भक्ताः सर्वापेक्षया सम्यक्पकारेण भगविष्ठकरे श्रीगोञ्जलवैञ्जण्यादिष्वासत इति। तेनान्येषां सम्यगसन्त्वपर्थाक्षितं भवति। पुरःस्थितार्थवाचीदंशव्दप्रयोगेण चान्येषामसन्तुल्यत्वं श्रुतेरिभमतिमिति ज्ञायते। ऋक्शास्त्रायामिप 'तसु स्तोतारः पूर्व्य यथाविद् ऋतस्य गर्भ जनुषा पिपर्तन, आस्य जानन्तो नाम चिद्विवक्तन

भाष्यप्रकाशः।

उक्तश्रुतौ निहितत्वेन श्रावणाद्गीतायां 'तद्वाम परमं ममे'ति वाक्याच तत्र प्रतिपाद्यत्वेन खरूपेण च वर्तमानम्, तं 'अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमं इति गीतावाक्याछोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किं ऋचा, ऋगिति वेदमात्रोपलक्षकम्, वेदेन किं करिष्यतीति। शेषं स्फुटम् । 'ऋषय' इति वाक्यं तु तृतीयस्कन्थे नवमाध्याये। अन्वये निद्दीनमिति। तदज्ञातुर्वेदाध्यय-नसद्भावेपि तन्मुख्यफलाभावादन्वयव्यभिचारे निद्दीनं श्रुतिः श्रीभागवतवाक्यं चाहेत्यर्थः।

अथवा, इदमग्रिमेण सम्बध्यते । तथाच वक्ष्यमाणेन वाक्यशेषेण श्रुतिर्ज्ञानवतां मगवत्याप्तिलक्षणं निदर्शनमाहेत्यर्थः । तदेव श्रुतिशेषं व्याक्ठवेन्ति ये इदित्यादि । इदित्यवधारणे ।
तथाच प्रणवार्थभृतस्य भगवतो यज्ज्ञानं तस्यावश्यकत्वं तद्ञानेऽध्यमनादिनेष्फल्यं च बोधयप्त्यानयर्चा भगवज्ज्ञानसाधनीभृतायां वरणसाध्यायां मक्तावादरो दिश्चितः । एवं श्रुत्यन्तरे
साधनमक्तावच्यादरः श्राव्यते इत्याश्येनाहुः ऋगित्यादि । अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्कर्षवर्णनपराः । इयं वेदानाम्रक्तिः । तं लोकवेदप्रसिद्धम्, पूर्व्य पूर्वस्य कारणस्य सम्बन्धि सर्वकारणकारणरूपम्, थथाविदः यथावत्तत्स्वरूपवेत्तारो भवन्तः, ऋतस्य स्नृतवाणीरूपस्य वेदस्य,
गर्भ अन्तर्निहितम्, जनुषा स्वस्य सम्पूर्णजन्मना यावज्जीविमिति यावत्, पिपर्तन पूर्तियुक्तं
सन्तुष्टं कुरुत, सन्तोषयत् । अत्र यथावित्योक्त्या पूर्णज्ञानानां देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणजीवविनियोगं भगवत्तोषार्थे दर्शयति श्रुतिरिति भगवद्धमेषु श्रुतेरादरः स्फुटति । अथ भगवत्तोषाभावे
किमपि न सिध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणाशक्तावनुकल्पमाहोत्तरार्थेन । आसमन्तात् अस्य
परमपुरुषस्य नाम अखण्डशब्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तः, विचक्तन विशेषेण वदत् । नाम्नः स्वरूपं
रिवःः ।

यदिच्छति तस्य त'दिति श्रुत्या। उक्तश्रुताविति। तैत्तिरीयश्रुतौ। शेषिमिति। एवं सतीत्यारभ्य वेत्यन्तं व्याख्येयम्। अत्र तदुक्तेति। वेदोक्तकर्मणः। 'पटोलपत्रं पित्तन्न नाडी तस्य कफापहे'त्यत्रेवात्रापि वेदाध्ययने वेदमात्रग्रहणम्। तथात्वं निष्फलत्वम्। एव शेषं स्फुटम्। अन्वयेति। यत्र यत्र तदज्ञातु-वेदाध्ययनसद्भावस्तत्रतत्र पुरुषोत्तमरूपमुख्यफलित्वयः, तस्य व्यभिचारे सित निदर्शनं दृष्टान्तम्। श्रीभागवतवाक्यं कर्तृ । निदर्शनमाहेत्यर्थः। निदर्शनं त्वेवम्। यत्र मक्ते संसाराभावस्तत्र पुरुषोत्तम-प्रसङ्ग इति । निदर्शनं न दृष्टान्तः, कितु भगवत्प्राप्तः करणन्युत्पत्त्या तत्राहुः अथवेति । अभिमेणे-ति । श्रुतिशेषेण । वाक्यशेषोऽप्ययम् । श्रुतिः 'ऋचो अक्षरे परमे व्योम'न्निति । य इदित्यादीति । य एवश्वरत्वेन तत्पूर्वोक्तमित्यादिः। इम इतीदमः प्रत्यक्षगे रूपमत आहुः श्रीगोक्कलेति । वेकुण्ठस्थेषु गोकुलस्थत्व एवम इति प्रयोगः। प्रणवार्थेति । अयमर्थो गायन्वर्थकारिकासु श्रीमहोस्वामिभिः स्पष्टी-

महस्ते विष्णो सुमर्ति ,भजामहे इत्याद्यग्निभरन्यभ्यो धर्मभ्यः सकाशाद्भगवद्धमं-ष्वाद्रः श्रूयते इति तेषां अलोप एवेत्यर्थः। एतेन 'अकरणे प्रत्यवायश्रवणा'दित्यादि यदुक्तम् , तद्पि प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेपि वैयर्थ्यात्तदपरिहारात्। एवं सति यदकरणे प्रत्यवायकथनम् , तेन तसादवकाशं प्राप्य गौणकालेप्यकरणे तथेति तस्याशय इति ज्ञायते ॥ ४० ॥

नन्वेवं तात्पर्यकत्वे श्चनेरूपनयनादिवत् कर्मोपयोगित्वं भक्तितज्ञज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यम्, न तु अक्तेः सिध्यतीत्याशङ्क्य, भक्तितज्जज्ञाना-वर्यकत्ववोधकश्चितितात्पर्यमाह।

# उपस्थितेऽतस्तद्रचनात् ॥ ४१ ॥

भाष्यप्रकाशः।

विस्वा तदेव कीर्तयत । अनुकल्पेन कथं सन्तोष इत्यतो नामखरूपमाह चिदिति । उपलक्षण-मेतत् । सचिदानन्दात्मकम् । तथाच नाम्नो ज्ञानरूपत्वात्तद्वारा भगवतोपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोपोपि भविष्यतीत्यर्थः । नामखरूपस्थाप्यज्ञाने तदुपायं गुरूपसत्तिरूपमाह । हे विष्णो ते त्यत्सम्बन्धिनं भहः तेजोरूपम्, समिव्याहारात् त्वत्तेजोरूपम्, सुम्नतिं निर्दोषपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं ज्ञानन्तम् । सुबुद्धि भक्तमिति यावत्, तं भजामहे । तथाचान्यो भजतु, मा वा, वयं तु भजामह इति श्रुतयः खकुतिं द्र्शयन्ति । अनेन तदुपायेप्यादरो द्र्शितः । तेन भगव-द्वर्माणामत्यादत्त्वं वोधितमिति ज्ञेयः । इत्याद्युग्भिरित्यादिपदेन, 'प्रतत्ते अद्य शिपिविष्ट नामे'त्यादीनां संग्रहः । एवं श्रुतिद्वयेन भगवद्धर्मेष्वादरे श्रुतेः सिद्धे तेषामेव सुख्यकाले करणं सिद्धमिति तेन पूर्वपक्षयुक्त्युत्तरसिद्धिं सारयन्ति एतेनेत्यादि । तर्हि प्रत्यवायश्रवणस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तामाहुः एवं सत्तीत्यादि । तनेति । कथनेन । तस्मादिति । भगव-द्वर्मात् । तथेति । प्रत्यवायः ।। ४० ।।

उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ॥ ४१ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वेवमित्यादि । उक्तश्रुतिभ्यां रहिमः ।

कृतस्ततोऽवसेयः। वरणेति। पुष्टिभक्तौ। अनुकल्पमिति। विध्यन्तरम्। कथमिति। मुख्यकल्पानाअयणजदुःखसत्वात्क(थ)मिति प्रश्नः। 'कल्पः स्यात्प्रत्ये न्याये शास्त्रे ब्रह्मदिने विधा'विति विश्वः। ज्ञेय
इति। पूर्वेणार्थस्त्वत्यनेनान्वेति। प्रतन्त इति। प्रनाम पूर्णम्। प्रा पूर्णे। तत् सचिदानन्दरूपं ते
तव शिपिविष्टनामेति। यथावत् शिपिविष्टनामेति ज्ञेयम्। 'शिपिविष्टस्तु खलतौ शिवे दुश्चमिणि स्मृत'
इति विश्वः। आदिनग्वेदोपिनिषन्मण्डूकनाम्नी। भगवद्धमेष्टिचति। क्रिया वर्णाश्रमधर्मः। ज्ञानं
भगवद्धमः। तच यथावत् भगवद्धमेविषयकम्। 'ज्ञानशक्तिः क्रियाशक्तिः सदिद्येते परिधते' इति
भाष्यकारिका। ते च ज्ञानावच्छेदका धर्माः 'मदन्यते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपी'ति वाक्याद्धितिप्रधानाः। भक्तयो नवविधाः प्रेम सर्वात्मभावश्च। ऐश्वर्यादयः। पादार्थाच्याप्तिरिप स्मारिता। आदर
इति। उक्तश्रीभागवतवाक्यादादरः। एतेनेत्यादीति। करणेपीति। 'वेदं कृत्वा वेदि करोती'त्यत्र
'श्चुत आचामे'दित्यत्र पूर्व वेदिकरणे श्चुतनिमित्ताभावेप्याचमने कृते वेद्याचमनयोवेयर्थं यथा, तथा
भगवद्धर्मकाले वर्णाश्रमधर्मकरणे तस्य वैयर्थं तस्मात्। तस्य प्रत्यवायश्रवणस्थापरीहारात्। परेदिर्घः।
प्रत्यवायः 'मृत्योर्मृत्यसुपैति स' इत्येकादशोक्तः। भाष्ये। तस्य प्रत्यवायश्ववणस्थापरीहारात्। परेदिर्घः।

उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ॥ ४१ ॥ उक्तेति । 'तमु स्तोतारः' 'प्रतत्ते' इति श्रुतिभ्याम् ।

१. रहमौ तद्परीहारादिति पाठ. ।

# तयोर्युगपत्करणेऽनुपस्थितेषि यदि पूर्वं भगवद्धर्मकरणमुर्च्यते, तदा त्वदुक्तं स्यात्, नत्वेवम्, किन्तूभयोर्युगपत्करण उपस्थिते वर्ष्णांवलविचारे क्रियमाणे,

### भाष्यप्रकाशः।

मगवद्धर्मादरे बोधिते भगवद्धर्मकरणे श्रुत्युक्तानां कर्मणां सार्थक्यं नान्यथेत्येवं श्रुतेस्तात्पर्येण उपनयनादिवद्भक्त्यादेस्तदङ्गत्वं कर्मणश्च प्राधान्यं सिध्यतीत्याशङ्क्य भक्त्याद्यावश्यकत्वबोधन्ततात्पर्यमाहेत्यर्थः । सत्रं व्याक्चर्वन्ति तयोर्युगपदित्यादि । यज्जबिष्ठणश्चतौ भगवज्ज्ञानस्यान्वश्यकत्वं बोध्यते । तेम स्वाध्यायावर्तनदशायामपि तदावश्यकता आयाति । ऋक्संहिताश्चतावपि 'यथाविद' इति 'जानन्त' इति च स्तोत्तविशेषणाद्विधेयस्य भगवद्धर्मस्य करणे ज्ञानस्याधिकारप्रयोज्ञकत्वं लभ्यते । मन्नाणां विधायकत्वं तु 'वसन्ताय कपिञ्जलानालभेते'त्यत्र परेराद्दतम् । 'वसन्ता-ये'त्यादीनां न मन्नत्वमिति स्वपक्षेपि मन्नाणां स्वार्थे प्रामाण्यस्याङ्गीकाराद्विधिशक्तिकौण्ठ्याभावे विधायकत्वं न हीयते । अतो समुक्क्ष्णां भगवद्धर्मा आवश्यकाः । कर्माणि तु 'तमेतं वेदानुवचनेन न्नाक्षणा विविदिषन्ति न्नव्यचर्येण यज्ञेन तपसा श्रद्धया अनाशकेने'ति श्रुतेविविदिषायामेवो-पश्चीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपश्चेप्यारादुपकारकाणीति विविदिषोक्त्येव लभ्यत इति दूरापास्तं तत्प्राधान्यम् । एवं ज्ञानोत्तरं यत्र कथिञ्चद्वणीश्रमधर्मा भगवद्धर्माश्च युगपत्प्राप्ताः, तत्र प्रत्यवा-

### रिक्मः।

सार्थक्यमिति । 'यदेव विद्यये'तिश्चतेः पूर्वमीमांसकाराङ्गा । श्चातेरिति । यजुर्वाह्मणश्चतेः 'अमिति प्रतिपद्यत' इत्यादेः । सिध्यतीति । 'त इमे समासत' इत्यत्र यज्ञायेति शेषं पूर्यित्वा सिध्यति । भक्तयादीति । भक्तितज्जज्ञानावश्यकत्वबोधनस्य तात्पर्यं ज्ञानकाण्डत्वा तमेत'मिति श्रौतं ज्ञानकाण्डीयं तात्पर्यमाहेलर्थः । तयोरिलसार्थं ऋक्संहितायजुर्बाह्मणश्रुत्योरित्याहुः यजुर्ब्वाह्मणेति । बोध्यते इति । यज्ञे बोध्यते । आयातीति । ब्रह्मयज्ञत्वादायाति । स्तोत्रिति । ज्ञानस्याधिकारेत्यादौ हेतुः । विधेयस्येति । पिपर्तनेतिविधिविषयस्य भगवतोऽधोक्षजत्वाद्भगवद्भर्मस्य करणे ज्ञानस्य स्तोतृविशे-षणस्य । पिपर्तनेतिमध्यमपुरुषान्मन्नत्वम् । पूर्वतन्त्रे मध्यमपुरुषान्तस्य मन्नत्वोक्तेः । तदाहुः मन्त्रा-णामिति । स्वपक्ष इति । भावार्थपादभाष्ये । एतावता तयोरित्यसार्थ उक्तः । अत इति । कर्मणा पूर्तियुक्तं कुरुतेति पिपर्तनेत्यस्यार्थेपि ज्ञानकाण्डत्वेन 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति श्रुतिविषयत्वेन सेवाख्यक-र्मणा पूर्तियुक्तं कुरुतेत्यर्थादित्यर्थः । भगवद्धमी उक्ता ज्ञानविषयाः । आभासे श्रुतेरूपनयनादिवदित्यादि यदुक्तं तत्राहुः कमीणि त्विति । 'विविदिषन्ती'त्यत्र रामानुजाचार्यवत्सनर्थाविवक्षायामाहुः ज्ञानप-र्यन्तत्वेति । आरात् समीप उपकारकाणि कर्माणीति । विविदिषोक्तिर्व्यञ्जनया । सनर्थाविवक्षोक्तेः । तत्राधान्यं कर्मप्राधान्यम् । भाष्यविवरणं तु अनुपस्थितेपीति । अपिनोपस्थिते । त्वदुक्तं कर्मणः प्राधान्यं स्थात्, शास्त्रस्य प्राथम्यात्, नत्वेवम्, शास्त्रप्राथम्यापेक्षया श्रुतिद्वयस्य प्रावल्यात्। 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति 'यदेव विद्यये'ति श्रुतिद्वयम् । प्रकृते । किन्तृभयोरिति भाष्यविवरण-माहुः एवं ज्ञानेति । कर्माप्राधान्यज्ञानोत्तरम् । कथिश्चदिति । कारणत्वेन प्रकारेण भगवति छोकसंत्राहका वर्णाश्रमधर्माः कियाशक्तिरूपाः भगवद्धर्मा ज्ञानशक्तिविषयभिक्तरूपाः । 'भगवान्भक्त-मॅक्तिमानि'तिवाक्यात् । ज्ञानशक्तेः सविषयत्वात् भगवान्विषय इति चेद्भक्ता अपि सन्तु, 'मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागदौं ति वाक्यात् । प्राप्ता इति । भगवति प्राप्ताः । जीवे कथि चन्मार्गाग्रहेण प्राप्ताः । प्रत्यवायेति । यथा बलदेवे सृतवधानन्तरम् । आदिना 'मृत्योर्मृत्युमुपैति स' इति जीवविषये

अत आदराहेनोस्तह्चनाइगवद्रभीणां बलक्चेनालोपवचनात् न कर्माङ्गत्यमेनेषां सिध्यनीत्यर्थः ॥ ४१ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्दशामादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४॥

### माध्यप्रकाशः।

यादिरोधकवान्येः प्रवलदुर्वलभावं वैपरीत्येन भाते तद्यवादायादरः प्रकाव्यते । तत्रश्र भगवद्धमोणां बाधाभावः सिध्यति । तथा सतीतरेपामादराभावेषि प्रत्यवायश्रवणवयर्थ-परिहाराय तेषां गौणकाले करणमधाधानवद्व्यवस्थाप्यते, अतो न भत्तयादीनां कर्माङ्गत्वमित्यर्थः। अत्र कर्मणामनादरव्युत्पादनेन भगवद्धमीविरुद्धरीत्या तत्करणस्य व्युत्पादनेन च निष्कामनित्य-कर्मकृतिवोधकं अपाश्रितार्भकाश्वन्थमिति विशेषणं प्रतिपादितं क्षेयस् ।

### रिकेस:

एकादशवाक्योक्तसृत्युप्राप्तेनिन्दा । वैपरीत्येनैति । वलावलविचारे ज्ञानकाण्डत्वादुपनयनादिवदि-त्याभासोक्त वैपरीत्यम् , तेन 'यदेव विद्यये'ति शुत्या भाते 'तमेत'मितिश्चत्या ज्ञानकाण्डत्वेन च तस्य वैपरीत्यस्यापनादाय 'ऋषयोपि देव युष्मत्प्रसङ्गविमुखा इह सञ्चरन्ती'त्युपष्टम्भाद्भगवद्धर्मेष्वादरः प्रका-रयत, नतु वर्णाश्रमधर्मे । इनरेकामिति । वर्णाश्रमधर्माणाम् । अधिधानेति । अधीधाने कृते काननासमाप्तावि विविवलाद्धीधान कियते तस्येव । गौणकालोऽनिधकारकालो विधिलभ्यः । तदेत-त्वष्ठस्य द्वितीयपादे तृतीयाधिकरणे स्पष्टम् । सूत्राणां न्यायरूपत्वात् । 'असमाप्य समाप्यं वा काम्यं कामे निवर्तिते । आद्यः प्रयोजनाभावादन्त्यो निन्दादिसश्रवा'दिति । अत्र 'चित्रया यजेत पशुकामः' 'कारीयां यजेत वृष्टिकामः' इत्यादिषु कामप्रेरितेन पुरुषण कर्मोपक्रान्तम्। तस्य च समाप्तेः प्रागेव केनापि निमित्तेन तत्तरफलप्राप्तौ दोषदर्शनेन कामो निवर्तते । नदा कर्मानुष्ठाने प्रयोजनामावात् न समापनीय-मिति चेत् । भैवम् । प्रकान्तस्य कर्मणोऽसमाप्तां निन्दाप्रायश्चित्तयोः श्रवणात् । देवताम्यो वा एष प्रावृ-श्चित यो यक्ष्य इत्युक्त्वा न यजते 'त्रेवातवीयेन यजेत न देवताभ्य आवृश्चिते'ति तदुभयं श्चित तस्मा-त्समापनीयमित्यर्थः । ओ त्रश्रू छेदने । अतः इति ः वैपरीत्यापनादात् । तत्करणस्य कर्मकरणस्य । निष्कामेति । 'कर्माणि साधनत्वेन निरूपयतो'ति सुबोविन्यामासात् । 'अपाश्रितः आश्रितः अर्भका-श्रव्यो येन । आश्रितः पश्चादिति वा । अर्भाणां क सुख यस्मात् । वालकसुखदायी । अर्भकरूपः कोमलः अश्वत्यो वा । तस्यैवारणी भवतः । कर्माणि सर्वाणि तत्साधनान्यव । अपाश्रयपदेन च साधनत्वेनैव कर्मणामपेक्षा, नतु तद्गत फलमप्यपेक्षत इति सूचितम्। अपाश्रिता अर्भका यस्मिन्निति वालाधिकारः कर्मणि सूचित' इति सुबोधिनी । आभासे साधननिरूपणं छोकसग्रहार्थन् । पञ्चादिति । मायाया निवृत्तेः पश्चात् । स चाश्वत्थो धर्मरूपोपि ह्यैश्वर्यधर्मरूपः अन्ययाकरणसमर्थः । अन्यथा ब्रह्मणा प्रार्थि-तोपि न स्वरूपमन्यथयेत् । वीर्यं तु नास्थेयम् । 'नैच्छद्रपु'रितिवाक्यात् । ननु नित्यानन्दे प्रभासली-लानुपपन्नेत्यत आहुः अभीनामिति । ऐश्वर्याविष्टोऽघोक्षजो बाल इति न नित्यानन्दत्वविरोधः । भर्मोऽश्वत्थः 'वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येक' इति । स एवैश्वर्यमित्यर्भकरूपः । अधुना ठोकसंग्रहार्थं कर्माश्रयणरूपं तेन बृहदारण्यकोक्तोश्वत्थः कालात्मा भगवाञ्जातोऽश्वत्थादप्तिरूपोपि, अश्वत्थे धर्मे तिन्न ष्टाश्वे च तिरोभवतीत्यश्वत्थाश्रयणेच्छाया आहुः तस्यैवेति । महीधर्या वेदटीकायामश्वत्थगर्भशमीशाखा-हरणोक्तेः । तत्साधनानीत्यरणिकाष्टानयनसाधनानि साक्षात्परम्परयेति बोध्यम् । अपाश्रित आश्रित इसर्थ उक्तोऽपपरी अनर्थकाविति सूत्रात् । अधुनाऽपार्थ हीन वदन्ति अपाश्रयेति । कर्मणा-

तन्निर्धारणानियमस्तदृष्टेः प्रथम्ब्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ (३-३-१५.)

अथेदं विचार्यते । पुरुषोत्तमविदः कर्म कर्तव्यम्, न वेति ।

तत्र मार्गत्रयफलात्मके तस्मिन् सम्पन्ने पुनस्तस्य खतोऽपुरुषार्थस्य करणम-प्रयोजकमिति न कर्तव्यमेवेति पूर्वपक्षः ।

तत्र सिद्धान्तमाह तन्निर्धारणेखादिना। अत्रेदमाक्तम्। भक्तिमार्गे हि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम्। तत्र मर्यादायां पुष्टौ चैतादृशस्य न कर्मकरणं सम्भवति। अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्सु पट्यते 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न विभेति कुतश्चने'ति। 'एत इ वा व न तपति किमह साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमती'ति। श्रूयते चोभयविधानामपि कर्मकरणमम्बरीषोद्धवपाण्डवा-

भाष्यप्रकाश

श्रङ्करभास्कराचार्यों तु वैश्वानरिवद्योक्तस्य प्राणापिहोत्रस्य भोजनलोपे लोपो न वेति शङ्कायां लोपं सिद्धान्तयतः । तत्रोदासीना वयम् ।

रामानुजाचार्यास्तु, इदं स्त्रद्वयं कामादिस्त्रशेषत्वेनाङ्गीकृत्य तत्र मोक्षार्थिनां निर्विशेषोपासकानां सत्यकामत्वादिवद्वशित्वादिकमपि छुप्यते इति शङ्कानिष्ठत्तये आद्यम्, छान्दोग्योक्तं 'सर्वेषु लोकेषु कामचार' इति फलं सांसारिकमिति शङ्कानिरासाय द्वितीयमिति मन्यन्ते । अयं च परविषयो विचार इति पूर्वोक्तमतद्वयापेक्षयायमेव युक्तः ॥ ४१ ॥ इति चतुर्दशमादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४ ॥

तिश्विरणानियमस्तृष्ट्षः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ ननु यद्येवं तिर्हे गौणमुख्यन्यायेन कर्मणामप्रयोजकत्वात् परमहंसेष्विव भक्तेष्वपि तत्प्राप्तिरेव न सम्भवतीति व्यर्थः पूर्वोक्तो विचार इत्याकाङ्कायां पाक्षिकप्राप्ति इदिकृत्य तत्प्रयोजनवोधनायेदमधिकरण-मित्याशयेन संशयपूर्वपक्षो वदन्तस्तद्वतारयन्ति अथेत्यादि । तस्मिनिति । पुरुषोत्तमज्ञाने । सिद्धान्तं वदन्तः स्तरं व्याक्कर्वन्ति अत्रेदमित्यादि । एताद्दशस्येति । पुरुषोत्तमविदः सर्वदा भगवदानन्दमनुभवतो वा । श्रूयते चेति । गोपालोत्तरतापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थधमें रिक्षः।

मिति । अश्वत्यरूपधर्माश्रयणरूपकर्मात्र । बहुवचनमन्यापेक्षम् । हीनाश्रयणात्रतु तद्वतं फलमप्यपेक्षतः इत्यर्थः । अपाश्चिता इति । मुख्यतया तु वैदिका आश्चिताः । अतो बालसेश्वर्याविष्ठस्याधिकारः प्रभासलीलायां कर्मणि स्चित इत्यर्थः । वैश्वानरेति । प्राणाग्निहोत्रोपनिषदि स्फुटम् । उदासीनाः इति । पूर्वतत्रे द्वारलोपात्कार्यलोपस्य सिद्धत्वे तत एव सिद्धेरुदासीनाः । परिविद्ययोरिति । 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत' इति श्चतः पूर्वा परा । छान्दोग्य तु नारदसनत्कुमारसंवादस्यं सर्वात्मभाव-विद्याविषयमिति परिवद्या ॥ ४१ ॥ इति चतुर्दशमादरादलोप इत्यधिकरणम् ॥ १४ ॥

तिव्यारणानियमस्तृष्ट्रः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥ पाक्षिकेति । कर्मकरणे भगविद्व्छानिर्धारणपाक्षिकेत्यर्थः । तत्प्रयोजनेति । अप्रे स्फुटम् । भाष्ये । मार्गेति । क्रिमार्गेण चित्तगुद्धौ ज्ञानं ज्ञानिनो भक्तौ सत्यां 'भक्त्या जानाति चाव्यय'मितिश्रुत्युक्ते फलात्मके । आकृति । अम्बरीषोद्धवपाण्डवादी'नामित्यत्रादिपदार्थत्वेन गुकजडादयो भाष्ये व्याकृतप्रायाः । गोपालेत्यादि । गान्धवीप्रभृतीनां पुष्टिमार्गीयत्वं स्फुटम् । 'अह्वचापृतं निशि शयान'-

१. परविषय इत्यत्र परविद्ययोरिति पाठः रहमी ।

दीनाम्। एवं सत्युभयविधानां मध्ये, मम कर्मकरणे प्रभोरिच्छास्तीति यो निर्धारयित, स करोति। य एतद्विपरीतम्, स न करोति। यथा शुकजडादिः। एतन्निर्धारश्चभगवदधीनः, अतो भक्तेष्विपितम्, स न करोति। यथा शुकजडादिः। एतन्निर्धारश्चभगवदधीनः, अतो भक्तेष्विपितम् विद्यान्तिर्धारणानियमः, अतः कर्मकर्तव्यम् मेवातन्निर्धारणे त्वाधुनिकानाम् । एवं सतीच्छाज्ञानवता तत्सन्देहवता च कर्मकर्तव्यमिति सिद्धम् । तत्रोभयोः फलं वदन्नादावाद्यस्याह तदृष्टेः। तस्या भगवदिच्छाया दृष्टिर्ज्ञानं यस्य स तथा। तस्य जीवकृतकर्मफलात् पृथक् भिन्नमीश्वरकृतकर्मणो यत्फलं वेदमर्यादारक्षा लोकसंग्रहश्चे तत्फलमित्यर्थः। हिराब्देन 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा क्रुवन्ति भारत । क्रुर्याद्विद्वांस्तथासक्तिश्वकीर्षुलीकसंग्रह'मिति भगवद्वाक्यस्पोपपन्तिः स्चिता। द्वितीयस्य मध्यमाधिकारात् कालसङ्गदिजनितचित्तमालिन्येन भगवत्सांनिध्ये प्रतिबन्धः स्यात्, तन्निवृत्तिस्तत्कृतकर्मणः फलमित्यर्थः।

भाष्यप्रकाशः।

गान्धर्वीत्रभृतीनाम् । चकारात् स्मृतो । उभयविधानामिति । मर्यादायां पृष्टो चाङ्गीकृतानां भक्तानाम् । एतद्विपरीतमित्यत्रापि निर्धारयतीति सम्बध्यते । तथाच निर्धारणानियमपदस्य हेतुगभितया एवं कर्मप्रसक्तिर्वद्यमानत्वान् पूर्वाधिकरणोक्तिवचारवैयध्यीमित्यर्थः । ननु भवत्वेवं पुरुषोत्तमिवदः कर्मकरणम् , तथापि किं तस्य फलमिति विचारणीयम् , न तावल्लोकिकम् , तदनभीष्टत्वात् । नापि प्रत्यवायपरिहारादिः , 'खपादमूलं भजत' इति वाक्याद्भगवतैव तिसद्धेरित्याकाङ्कायां सत्रवेषमवतारयन्ति तन्नेत्यादि । एवं सिद्धे कर्मकरणे ज्ञातेच्छतत्सन्दे-'हवतोः फलं वदिमिश्चतेच्छस्य फलं तद्दृष्टेः पृथगित्यनेन पूर्वमाहेत्यर्थः । द्वितीयस्य विवृण्वन्ति द्वितीयस्येत्यादि । तथाच तादशोरपि कर्मणः साफल्यस्य सन्तान्न पूर्वोक्तविचारवैयध्यमित्यर्थः ।

मितिवाक्यात् । तथाच पुष्टिमर्यादामार्गीया भक्ता अप्यादिपदार्थः । अत्र गान्धर्वीप्रभृतीनां श्रूयते चेत्यन्वयो न भवति । गोपाछतापिनीये गान्धर्वीप्रभृतिष्वस्वरीषादीनामग्रहणात् । तथाच श्रूयते चेत्यस्य
वेदोपाख्यानेष्वित्यर्थः । अन्वयान्तरमाहुः स्खृताविति । स्मृतौ श्रूयते श्रावणविषयीक्रियते । नच
स्मर्यते चेति पठनीयमिति वाच्यम् । 'इतिहासः पुराण वेदानां पत्रमो वेद' इति श्रुत्या पुराणेष्वपि
समर्यते चेत्यत्य वाधात् । स्मृतयस्तु नवमस्कन्धे 'स इत्थं भक्तियोगेन तपोयुक्तेन पार्थिवः । स्वधर्मेण
हरि प्रीणन्सङ्गान्सर्वान् शनैर्जहा'वित्यम्बरीषस्य कर्मकरणे । दशमस्कन्धे 'ऋतुराजेन गोविन्द राजस्येन
पावनीः । यक्ष्ये विभृतीर्भवत' इति पाण्डवानां कर्मकरणे । एकादशस्कन्धे 'यशोपदिष्टं जगदेकबन्धुना
तपः समास्थाय हरेरगाइति'मित्युद्धवस्य कर्मकरणे एकोनित्रंशाध्यायस्था । मर्यादायामिति । मर्यादायामम्बरीषादयः । पृष्टिमर्यादायां गान्धर्वीप्रभृतयः । पृष्टौ 'केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा
मृगाः । येऽन्ये मृद्धियो नागाः सिद्धा मामीयुरक्षसे'तिवाक्योक्ता गोप्यादयः । 'खपादमुलं भजतः
प्रियस्य त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यचोत्पतित कथंचिद्धनोति सर्वं हृदि सन्निविष्ट' इति ।
मर्यादेत्यादि । मर्यादायामम्बरीषादयः भक्तेः ससाधनत्वात् । पृष्टो गोप्यादयः निःसाधनभक्तिमत्त्वात् ।
पृष्टिमर्यादायां गान्धर्वीप्रभृतयः गोपालतापिनीये ससाधनभक्तेः, 'अह्वयाप्रत'मिति निःसाधनभक्तेश्र
कथनात् । शुकजडादयो ज्ञानिभक्ताः । प्रथमस्कन्ये शुकस्य पञ्चमस्कन्ये जडस्य ज्ञानित्वेन प्रसिद्धः ।

१ एतावित्र वीरणमिति पाठ । २, कामसङ्गेति पाठ ।

# अथवा । पूर्वसूत्राभ्यां भगवद्धर्मकृतेरावश्यकत्वमुक्तम् । सर्वात्मभाववतो

#### भाष्यप्रकाशः ।

अत्र भगवत्खरूपविषयकपूर्णज्ञानवतामेव तिद्च्छिया वर्णाश्रमधर्मकरणतद्करणयोविमजनात् पूर्णज्ञानप्राप्यत्ववोधकं अकृदामिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञेयम्। न कृशं यस्येति तद्धादिति । एवमेतत्स्त्रव्याख्याने प्रत्यवायश्रवणादिना गौणकालेऽप्यवद्यकर्तव्यतया पूर्वाधिकरणे साधितानां कर्मणां वैयर्थ्यपरिजिद्दीर्षया फलस्य वक्तव्यत्वेन पृथ्यच्यप्रतिबन्धः फलमिति स्त्रभागसार्थक्यमायाति, न सम्पूर्णस्य स्त्रस्येत्यरुच्या व्याख्यानान्तरार्थं सत्त्रमवतारयन्ति अथवेत्यादि । पूर्वस्त्राभ्यां भगवद्धर्माणां मोक्षफलानां श्रवणादीनां कृतेः करणस्यावद्य-कत्वम्रक्तम्, यः पुनः सर्वात्मभाववान्, तस्य तृक्तभगवद्वचनात्, तं प्रति मोक्षसाध-रिक्षः।

भगवदिति । इच्छाया भगवन्निष्ठत्वेन तन्निष्ठसत्ताया अपि परम्परया भगवन्निष्ठत्वेन विषयविधया भगवद-धीनत्वम् , मुख्यत्वात् , इतरयोश्य विशेषणत्वात् । ननु प्रभोरिच्छास्तीत्यत्र प्रभुसम्बन्धीच्छानिष्ठः सत्तानुकूछो च्यापार इति वैयाकरणबोधोतः कथमितरयोविंशेषणत्वमिति चेत् । न । अनौचित्याद्भगवतो विशेषणत्वे सखण्डब्रह्मवादेन । एतद्भगवदधीनपदेन सूच्यते । एतत्फलमाहुः अतो भक्तेष्वित । येषां पुनर्भग-वान् साधनं फलं च तेष्वपीत्पर्थः । ताद्दशेष्विच्छासत्तयोरभावात् । तथा चैतन्निश्चयस्य ज्ञानुरूपस्य सकलमक्तसाधारणं भगवद्धीनत्वमुररीकार्यमिति भावः। नचान्योन्याश्रयः भगवद्धीनो निर्धारः निर्धा-राधीनो भगवान् साधनमिति ज्ञानमिति वाच्यम् । पूर्वं कर्मकरणनिर्धारेण कार्येणाधीनस्य भगवान्सा-धनमस्ति कारणं विना कार्याभावादिति भगवान्साधनमिति पश्चाज्ज्ञानस्य सम्भवेनान्योन्याश्रयाभावात् । र्भाष्ये । वेदेत्यादि । इदं गीतातृतीयाध्याये 'छोकसङ्ग्रहमेवापि संपत्र्यन्कर्तुमर्हसी'ति छोकसङ्ग्रहः । 'यद्यदाचरति श्रेष्ठ' इत्यारभ्य 'उपहन्यामिमाः प्रजा' इत्यन्तेन वेदमर्यादारक्षा । ननु 'न कुर्या कर्म चे-दह'मितीश्वरं प्रति व्यतिरेकमुखेन विधिरस्ति तत्र गीतायां अर्जुनं प्रति छोकसंग्रहकयनवद्वेदमर्यादारश्चा-प्युक्ता न सर्वान्त्रत्याञ्चमेत्याकाङ्कायां हिकारस्यार्थमाहुः हीति । अत्र विद्वांस प्रत्याञ्चास्तीति नोक्तदोष इत्यर्थः । भगवद्वाक्येन रूप्यते व्यविह्यत इति मगवद्वाक्यरूपा उपपत्तिः युक्तिः । यदीदं भगवद्वाक्यं न सात्, उक्तदोषः सादिति अव्ययानां वैयाकरणमते द्योतकत्वात्सुच्येतेति । प्रकृते । भगेत्यादि । पूर्णेति। 'पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यतं' इति श्रुत्या पूर्व पूर्ण भगवता भक्तमनोरथानुरूपं पूर्तिकर्मज्ञानं तद्धताम् , वि भजनात् अम्बरीषाद्यदाहरणसमर्थितात् । अक्र-शामिति। (अकृशामिति ज्ञानम्, पूर्णत्वात्, अन्येषां परिच्छेद रूपत्वात्। अनेन पूर्णमेव ज्ञानं साधनमिति, न तु खण्डब्रह्मज्ञानानि शारीरकादीनि । सर्वेषां भक्तानामुपसंहतत्वात् दौर्बल्यमाशङ्क्य निराकृतम् । मुक्तानां तत्रैव प्रवेशात् । अनेनान्येपि दैहिका धर्मा निवारिताः । उत्पत्तिकार्यतपस्यादीनि चाक्षर-साम्यात निवारितानि । 'अस् भुवि' 'डुकुञ् करणे' 'शम उपशमे' इति धात्वादयो गृहीताः । प्रपञ्च-कर्मज्ञानानि वा ज्ञानसाधनानि, ततः संसाधन ज्ञानमुक्तं भवति । ) तथाचायं सूत्रार्थः । मम कर्म-करणेऽकरणे वा भगवदिच्छास्तीति निर्धारणानियमादाधुनिकानाम्, अतस्तैर्निष्कामतया कर्म कर्तव्यमेव । त्दृष्टेः । तस्या भगवदिच्छाया दृष्टिर्ज्ञानं यस्याम्बरीषोद्धवयुधिष्ठिरादेस्तस्य पृथक् जीवकृतकर्मणो यत्फलं तस्माद्भिन्नं सन्मार्गरक्षालोकसङ्ग्रहादिकं तदेव फलम्, न तु स्वर्गादिकम्। पूर्वोक्तनिष्कामकर्मकर्तुस्तु अप्रतिबन्धः कर्मजप्रतिबन्धाभावः फलं युक्तमिति । इदानीं मुख्यायाः एकादशसर्वस्वत्वेन सर्वनिर्णये उक्तायाः न्यूनताख्यनिम्रहस्थाननिवारिकायाः प्रसङ्गतः प्रस्तावनामाहुः य इति । उक्तेति । भाष्योक्तभग-ॅ४५ वर्ष स्टर

'न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहे'ति भगवद्वचनाद्विधेयाभावादसम्भवाच् कर्मज्ञानयोविहित भक्ते अ करणं न सम्भवतीति तस्य किं फलियाकाङ्कापूरणाय तदनुबद्दित तिन्निधीर्णेलादिना। तिक्षिन् धर्मिण्येव, न तु धर्मेष्विप दृष्टिपस्य स तथा। दृष्टिपदेन ज्ञानमात्रमुच्यते। नेन अन्यविषयकदृर्शनश्रवणादिज्ञानाभाव उक्तो अवति । एतादृशस्य प्रसुसङ्गयमात्रमपेक्षितस् । तत्र भगवदुक्तस्यसङ्गाव-धिकस्य भक्तस्य सङ्गमसमयनिर्धारो अवति । अतादृशस्य तस्य सं नेति तन्निर्धा-रणानियमः। एतेन फलपातेः प्रागवस्योक्ता भवति। फलसक्ष्पमाह पृथक्फल-मिति । अस्यानिर्वचनीयत्वादनुभवैकवेचत्वान्नोक्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तसाद्भिन्नमित्युक्तम्। अन्यत्र हि धर्माणां साधनत्वम्, यत्र फलमेव साधनम्,

#### भाष्यप्रकाशः।

नानामविधानस्य सत्याद्यधिकरण उपपादितत्वेन विधेयानां तेषामभावात् , तद्भावस्वभावेन तेषां कर्तुमशक्यतया असम्भवाच कर्मज्ञानविहितमक्तीनां करणं सर्वात्मभाववतो न सम्भवति, तदभावे च न मोक्षोपीति तस्य किं फलिमत्याकाङ्वायां तस्य यत्फलं तदनेन स्त्रेणानुवदतीत्यर्थः। च्याक्चर्वन्ति तस्मित्रित्यादि । एतेनेति । तनिर्धारणानियमपदेन । अन्यचेति । मीक्षपर्यन्ते फलान्तरे । तथाच भगवत्सङ्गमाभिलापौत्कखेन तदेकतानस्य भगवतानुक्तस्वसङ्गमाविषकस्य 'यतो नाचो निवर्तन्त' इति श्रुत्युक्तमगणितानन्दरूपं फलम्, तत्प्राप्तिपूर्वदशायां तद्भावप्रति-रहिमः।

वद्वचनात् । विहित्रभक्तीति । तेन सर्वात्मभावेऽविहितभक्तेः कामाद्युपाधिना चिन्तनरूपायाः करणं सम्भवतीत्युक्तम् । भाष्ये । नन्वत्र पक्षे इदं सूत्रं नाधिकरणमिति वक्ष्यते । तथाच तस्याः श्रुतेर्दृष्टि-र्दर्शनम् । तस्या इति षष्ठीतत्पुरुषोस्त्वित चेत् । सत्यम् । सर्वात्मभावे 'यत्र नान्यत्पक्यती'त्यादिश्चर्तेर्दर्शनं वर्तते, तथापि यत्र यस्मिन्नधिकरणेऽन्यधर्मादिदर्शनादिनिषेधाद्धर्मिण्येव दृष्टिः सूच्यते इत्यारायेनाहुः तस्मिन्निति । श्रुतावन्यदर्शननिषेधाद्विग्रहवाक्ये एवकारः समासघटको न । ज्ञानभान्निमिति । मात्रं कात्रुर्ये । प्रभिवति । प्रभोः सम्यक् गमः अपर्यालोचितोऽध्वा पुष्टिमार्गस्तन्मात्रम् । मात्रमवधारणे । 'मात्रं कात्रुर्येवधारण' इति कोशात् । अपेक्षितमिति । विप्रयोगभावोदय एव स भावो ज्ञातो भवतीति । तत्र प्रभुसङ्गमातिरिक्तमनपेक्षितम् । स्वस्बङ्गभेत्यादि । वैराग्य न श्रेयो भवेदित्युक्ते विषयवैतृष्ण्यसंज्ञं वैराग्यं न श्रेयः विषयतृष्णा श्रेयः भगवदुक्तः स्वस्य सङ्गमस्यावधिः पूर्वावस्था विषयतृष्णारूपा यस भक्तस्य ताद्दशस्य अपर्यालोचिताध्वनः पुष्टिदास्ययुक्तप्रेम्णः समयः कालः तस्य निर्धारो निश्चयः भगवत्सङ्गकालनिश्रयो भवति । यदि भगवत्सङ्गकालनिश्रयो न स्यात् , 'सत्सङ्गान्मामुपागता' इसेकादशे द्वादशाध्याये भगवान्न वदेत् । अतादशस्य धर्मादिदशेः सङ्गमसमयनिर्धारो न, सर्वात्मभावैकलभ्यत्वात्तस्य । प्रागवस्थेति । यथा 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः सच्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले' इति प्रागवस्था, 'परामृतात्परिमुच्यन्ति सर्व' इति फलस्य । चास्त्र इति । मर्यादाभक्ति-शास्त्रेपीत्यर्थः । फलमित्यादि । ननु कथं फलमेव साधनं फलत्वसाधनत्वयोविरोधादितिचेन्न । फलं-भगवान् खस्यानन्दावेशं तिरोभाव्य कृपावेशं कृतवानित्यविरोधात् । 'कृपाविष्टः साधनम्, आनन्दा-विष्टः फल'मिति भाष्यात् । प्रकृते । अगणितेलादि । अगणितानन्देनागणित आनन्दो यत्र विषय-तया सोऽगणितानन्दः पूर्वोक्तरसात्मकपुरुषोत्तमभजनानन्दानुभवस्तेन रूप्यते व्यवह्रियतेऽर्थादुत्तरकाले

तृत्फलस्यानिर्वाच्यता युक्तैवेति हिश्चब्देनाह। ज्ञानमोक्षाद्विना तद्भावाप्रतिबन्धश्च फलमित्यर्थः। प्रासङ्गिकमेतत्सूत्रम्॥ ४२॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयवादे पश्चदद्यां तिश्वर्धारणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

### भाष्यप्रकाशः ।

बन्धाभावश्र फलमिति भक्तिविचारे मुख्यभक्तेरपि स्मृत्या प्रसङ्गत उक्तमित्यर्थः । असिन् इदं केवलं स्त्रमेव, न त्वधिकरणम् । एतज्ज्ञापनायोक्तमेतत्सूत्रमिति ।

अत्रान्ये तु, 'ओमित्येतद्क्षरमुद्गीयमुपासीते'त्यादीनि कर्माङ्गान्युपासनानि तत्तत्कर्मसु जुहूपर्णतादिवित्रत्यं ऋतुसम्बन्धीनि न वेति शङ्कायां न नित्यानीति सिद्धान्तयन्ति । 'अङ्गेषु यथाश्रयभाव' इत्यन्तिमाधिकरणं चैतस्यैव प्रपश्च इत्याहुः । तत्तेनैवास्य गतार्थत्वाद्वेयर्थ्यमस्य सत्रस्य तन्मते दुर्वारमिति ज्ञेयम् ॥ ४२ ॥ इति पश्चद्दां तांन्नेधीरणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

### रिमः ।

ज्ञायते यदकुतोभयं तदगणितानन्दरूपं फलमित्यर्थः । भगवदुक्ताकुतोभयपदस्येत्याद्यग्रेतनसूत्रभाष्यात् । तद्भावेति । तद्भावे सर्वात्मभावे प्रतिबन्धो ज्ञानमोक्षादिना ज्ञानमैक्यज्ञानं मोक्षः सायुज्यं आदिना वैराग्यं पुरुषोत्तमज्ञानस्य तैरपकर्षवत्तया ज्ञान तदभावरूपं च फलम् । सुख्यभक्तेरिति । सुख्यत्वं 'तस्मात्त्वमुद्धवोत्मुज्य नोदने' त्युपऋम्य 'याहि सर्वात्मभावेने'त्युक्त्वा 'आत्मानं च खयं वेद तस्मादन्य-वचो मृषे'ति निबन्धोक्तैकादशसर्वस्वत्वम् । स्मृत्या न्यूनतार्ल्यनिग्रहृश्याननिवृत्त्यै स्मृत्या । तथाचैष सूत्रार्थः । तदृष्टेः पुरुषोत्तमदृष्टेः सर्वात्मभाववत इति यावत् । तन्निर्धारणानियमः सङ्गमसमयनिर्धारणा-नियमोऽतः पृथक्फलं अप्रतिबन्धश्च फलं हि फलस्यानिर्वाच्यता युक्तैवेति । 'उपस्थितेऽतस्तद्वचना'दिति सूत्रादत इत्यनुवर्तते । 'कामादीतरत्रे'ति सूत्राचकारः । ननु पुरुषोत्तमदृष्टेस्तन्निर्धारणानियमः कथं सङ्गमसम-यनिर्धारो भवतीति भाष्यविरोधादिति चेत्। न। पुरुषोत्तमस्य सर्वात्मभावरूपत्वेन सर्वात्मभावे चाहङ्का-रादेशस्य सत्त्वेन तदृष्टेरित्यत्राहङ्काररूपधर्मदृष्टेः कादाचित्क्या अपि सत्त्वेन तामादाय तन्निर्धारणाभावात्तन्नि र्धारणानियमः, सार्वदिकस्तु तन्निर्धारात्तन्निर्धारणनियम इति भाष्याविरोधात्। अहङ्कारस्य दैन्यविरुद्धत्वेन दैन्यजपुरुषोत्तमात्मकसङ्गमसमयनिर्धाराविर्भावविरोधः । एतत्सूच्चिमितीति । तेनात्र न षोडशकठा-षोडशाधिकरणीप्राप्तं विशेषणमुक्तमिति भावः । नन्वत्रान्याद्दतः सूत्रार्थः कुतस्त्यक्त इत्याकाङ्कायामाहुः अत्रान्धे त्विति । विषयमाहुः अभित्येतदिति । छान्दोग्येऽस्ति । विशयमाहुः तत्तदीति । जुिह्हत्यादि । यथा जुह्वां पर्णता पर्णमयीता । 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भवती'ति श्रुतेः । आदिना गोदोहनम् । 'गोदोहनेन पशुकामस्ये'ति श्रुतेः।यथा गोदोहनं तथा नवेति योजना । नित्यानि अप्रकरणपठितानामपि जुह्वादिद्वारेण ऋतुत्रवेशात्प्रकरणपठितवन्नित्यतैवमुद्गीयाद्यपासनानामिति पूर्वपक्षः । सिद्धान्तमाहुः नेति । तिन्नर्धारणानियमः । उद्गीयादिकर्मगुणयाथात्म्यनिर्धारणानि रसतमत्राप्तिः समृद्धिर्भुख्यत्राण इत्येवमादीनि नैतासां नित्यवत्कर्मसु नियमः । कुतस्तदृष्टेः । तस्या नियमस्य दर्शनात् । 'तेनोभौ कुरुतो यश्चैतदेवं वेद यश्च न वेदे'त्यविदुषोपि कियाभ्यनुज्ञानात् । अपिचैवज्ञातीयकस्य कर्मव्यपाश्रयस्य विज्ञानस्य -पृथ्गोव कर्मणः फलमुपलभ्यते । कर्मफलसिद्ध्यप्रतिबन्धं तत्समृद्धिरतिशयविशेषः कश्चित् । 'तेनोमौ कुरुतः नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोती'ति । तत्र नाना त्विति विद्वदविद्वत्प्रयोगयोः पृथक्करणात् वीर्यवत्तरमिति च, तरप्त्रत्ययप्रयोगाद्धिद्याविद्दीनमपि कर्म वीर्यवदिति गम्यत न सिद्धान्तयन्तीलर्थः ॥ ४२ ॥ इति पश्चदद्यां तिश्चिरिणाधिकरणम् ॥ १५ ॥

# प्रदानवदेव तदुक्तस् ॥ ४३ ॥ (३-३-१६.)

अथेदं विचार्यते । सर्वातमभावो विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यः, न वेति । तत्र पुराणे 'तस्मात् त्वसुद्धवोतस्रज्ये'त्युपत्रम्य, 'मामेकसेव ज्ञारणसात्मानं सर्व-देहिनाम् । याहि सर्वातमभावेन यास्यसे ह्यक्कतोभय'मिति वाक्ये सुत्तयात्मका-कुतोभयसाधनरूपरारणगमने प्रकारत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्वप्रयत्नसाध्यत्वं गम्यते । अतः साधनसाध्य इति पूर्वः पक्षः ।

तत्र सिद्धान्तं वक्तं तदुपदेशस्वरूपमाह प्रदानवदिति। भययं साधनोपदेशः स्यात्, स्यात्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरणप्राप्तेः स्वकृतिसाध्यत्वम्, न त्वेवम्, किन्तु, तदुक्तं भगवदुक्तस्। प्रदानवत्। प्रकृष्टं दानं प्रदानं वरदानिमिति यावत्, तद्वदेवेत्यर्थः । वरेण हि स्वकृत्यसाध्यमिष सिध्यतीति तथा । शत्रुसंहारभयादिनापि शरणाप्तिभवति, तत्र न तस्याः पुरुषार्थत्वम्, किन्तु तन्निवृत्तरेव । प्रकृतेपि सर्वात्मभावे स्वरूपप्राप्तिविलम्बासहिष्णुत्वेनात्यातौ स्वरूपातिरिक्ता-

भाष्यप्रकाराः ।

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥ एवं राजसानां कमीसक्तिवारणायाधिकरणद्वयं प्रणीय मुख्यमक्त्युत्कर्षज्ञापनेन तदिमलाषोपजननाय तत्कृतकर्म फलं चं प्रदर्शितम् । अतः परं मुख्यमक्तिः केन भवतीत्याकाङ्वायामिदमधिकरणमारभत इत्याद्ययेनावतारयन्ति अथेत्यादि । व्याक्तविन्तं यदीत्यादि । क्याक्तदा साधनत्वेनेत्यादि । सर्वात्मभावकरणकशरणप्राप्ति-साधनत्वेन रूपेण सर्वात्मभावस्य स्वकृतिसाध्यत्वं स्यात् । तिन्नवृत्तेरिति । शत्र्वादिभयनिवृत्तेः । नन्वेतद्वाक्योक्तस्यार्थस्य कथं प्रदानतुल्यत्वमित्याकाङ्कायां तदुपपादयन्ति प्रकृतेपीत्यादि । एतच्वेति । एतादृशं शरणगमनम् । नन्वेवं स्वकृत्यसाध्यत्वेऽस्य भावस्य प्रदानत्वमेव सिध्यति, न तु

रियमः।

पदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥ एवमिति । पूर्वोक्ताधिकरणद्वयपरामर्शेनेत्यर्थः । चात्रेति । पुरूयमिति एविमिति । पूर्वोक्ताधिकरणद्वयपरामर्शेनेत्यर्थः । चात्रेति । पुरूयमिति एविमिति । प्रेक्षावत्यवृत्त्यर्थं विषयप्रयोजनसम्बन्धाधिकारिणां सर्वत्र प्रदर्शनात् । भाष्ये । तन्नेति । ताद्दशसंशये सतीत्यर्थः । विषयवाक्यं तु 'यत्र नान्यत्परयि नान्यञ्च्यणोति नान्यद्विजानाति स भूमे'ति छान्दोग्यस्थम् । तेन सर्वात्मभावोक्तेः । अत्र च 'सर्वात्मभावो विहिते'त्यादिभाष्येण तत्प्रतिपादकोक्तश्चित्सारणात् । पुराणस्य श्चत्यपृष्टुदकत्वेन पुराणेन श्चित्तमभावो विहिते'त्यादिभाष्येण तत्प्रतिपादकोक्तश्चित्ति। सर्वदेहिनामेकमात्मानं मां सर्वात्मभावेनश्चित्त वर्षेण याद्दीत्येवं विशेषणत्वेन याद्दीति क्रियापदे गमनानुकूठव्यापारसाध्यत्वं गम्यत इत्यर्थः । ननु गमनं शरणिनष्ठ तद्वकूठव्यापारश्चोद्धवनिष्ठ इति कथं सर्वात्मभावस्य स्वप्रयत्नसाध्यत्वमिति चेत् । न । सर्वात्मभावेन शरणिनष्ठ गमनं तद्वकूठव्यापार इत्यर्थात् । अतएव गम्यत इत्युक्तम् , नतूच्यत इति । तद्वपेति । तस्य सर्वात्मभावस्य उपदेशः कथनं तस्य स्वरूपम् । (याद्दीति छोटाज्ञा प्रतीयते तद्विषयत्वेनशरणामनं प्रतीयते, तत्र प्रकारत्वेन सर्वात्मभावः। स च 'मुक्ति ददाति किहिचित्सम् न भक्तियोग'मिति वाक्यात्कस्तिचिदेव दानेन सिद्ध इति तस्य स्वरूपमित्यर्थः । नच कदाप्यदाप्यदानमिति वाच्यम् । सर्वात्मभाववद्भक्तानां दर्शनात् । न चेदं सर्वात्मभावाविषयमिति वाच्यम् । मर्यादाभक्तेः साधनतोपि सिद्धचा पुष्टेरनुग्रहेणेव सिद्ध्या दानानपञ्चणादस्य वाक्यस्य निर्विषयत्वापत्तेः ।) तद्वक्तमिति व्याख्येन्यम् । भगवतैकादशर्सर्वस्वत्वेन रूपेणोक्तम् । निवन्धे सर्वनिर्णये स्फुटम् । प्रदानवदिति व्याकुर्वन्ति

१, चात्र दर्शितमिति रश्मौ पाठः।

## माध्यप्रकाश-रिम-परिवृहितम् ।

म्फूर्त्या तद्भावसाभाव्येन गुणगानादिसाधनेषु कृतेष्वृप्यप्राप्ती साद्याक्यतः ज्ञात्वा प्रभुमेव दारणं गच्छति, एतच न स्वकृतिसाध्यमिति सुष्ट्र्कं प्रदानव दिति। भक्तस्येप्सितोऽर्थो हि वरो भवति। सर्वात्मभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेः

भाष्यप्रकाशः।

तत्तुल्यत्वमित्याकाङ्कायामाहुः भक्तस्येत्यादि । स्पष्टम् । नन्वेवमपि शरणगतेरेव स्वकृत्यसाध्यतः रिक्षः।

स्म प्रक्रष्टमिति । अयं न विग्रहः एकादशसर्वस्वत्वेनोक्तार्थजातस्य प्रकृष्टदानकर्मत्वेन प्रकृष्टदानतु-ल्यत्वामावादत आहुः वरेति । वरस्य सिद्धस्य न तु साधनसाध्यस्य दानं वरदानमिति षष्ठीतत्पुरुषः । तथाच वरस्य सिद्धस्य कथनरूपदानमिव तदुक्तं भगवदुक्तं भगवत्कथनमिति यावदित्यर्थः । नच प्रकृष्टस्य दानमिति भाष्यापत्तिरिति वाच्यम् । प्रकृष्टं दानं वरस्य दानमित्यनयोः पर्यायत्वात् । एवेति । 'आत्मानं च खयं वेद तस्मादन्यवचो मृषे'ति निबन्धात्। नतु वरदानं साधनमेव तेनापि फलवता वर्त्यंत इति चेत् . तत्राहः वरेणेति। स्वकृतिसाध्यसाधनत्वं साधनत्वम्। स्वकृत्यसाध्यसाधनत्वं तु न । अनुग्रहवद्वरदान-स्यापि भगवद्धर्मत्वात् । सर्वात्मभावे स्वस्वत्वध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनं दानं न यतः । प्रकृष्टं अभीष्ट-मिति यावत् । मगवतोऽभीष्टम् । 'ईप्सितत्वासम्मवेपी'ति वक्ष्यमाणभाष्यात् । तथेति । साधनेतरत्व-प्रकारेण वरकथनरूपं दानम् । 'युक्तं मगैः स्वैरितरत्र चाध्रवै'रिति वाक्यात् । वरदानं भगवन्निष्ठं साधनं भक्तनिष्ठमिति विभेदः । प्रायस्तत्तत्फलं प्रति तत्तिष्ठस्यैव साधनत्वम् । कचिदेव पितृनिष्ठ-प्रायिश्वत्तेन पुत्रनिष्ठा शुद्धिः । ननु मुख्यभक्ताविष दार्ढ्यार्थं 'कामादीतरत्र'सूत्रोक्तकामादीनां तेभ्य एव मुक्तिसाधकानां का गतिरिति चेत्, तत्राहुः दात्रिवत्यादि। शत्रुसंहाराभ्यां भयं तदादिना, आदिना हेषः। न पुरुषार्थत्वमिति। किन्तु कत्वर्थत्वम्, कतुपौष्कल्याय विधीयते, या प्रयाजादिवत् शरणाप्तिः, सा कत्वर्था भगवत्सम्बन्धरूपकत्वर्था। मुख्यमितदाद्ध्यार्थत्वेन मुख्यमितरूपकत्वर्था वा। ननु ऋतुर्धमी यज्ञ इति यावत्, तत् कथं मुख्यमक्तेः ऋतुत्वमिति चेत्, न, 'अप्रतीकालम्बन'सुत्रे तत्कतुपदस्य 'प्राचीनभगवद्भजनलक्षणकतुश्च नीयत' इति भाष्यात् । निर्हे भयादिना शरणास्या पुरुषस्य कश्चित् प्रीतिविशेष उत्पद्यते, येन पुरुषार्था भवेत् । मुख्यभक्तिलक्षणकतुस्तु न कत्वर्थः, स्वस्यैव कतुत्वात् । पुरुषप्रीतये विधीयमानाः पुरुषार्थाः यथा मुख्यभत्तयादयः । प्रकृते । दाञ्चा-दीति । पुरुषार्थत्वमित्यन्वयः । यथा गोदोहनादैः पुरुषार्थत्वम्, न ऋत्वर्थत्वम्, चमसेनापि ऋतुपौ-ष्कल्यसिद्धेर्मीदोहनाभावेपि । एवं शत्र्वादिभयनिवृत्त्यभावेपि तद्भयेन मुख्यभक्तिलक्षणकतुपौष्कल्य-सिद्धेः । एतच पूर्वमीमांसायां चतुर्थाध्याये स्फुटम् । अर्थस्येति । सर्वात्मभावेन मुक्त्यात्मकाकुतोभय-साधनरूपशरणप्राप्तिकथनरूपसुप्तिङ्चयरूपवाक्यस्थोक्तं कथनं स एवार्थस्तस्य । एकतिङ्वाक्यमिति पक्षे वाक्यद्वयोक्तार्थस्य। प्रदानेति। वरस्य यद्दानं तत्तुल्यत्वम्। यथा वरस्य सिद्धस्य दानं कथनं 'मयेमा रस्यथ क्षपाः' इति कथनम् । तथा तादृशशरणगमने प्रकारत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनमिति प्रदानतुल्यत्वम् । एतादृशमिति । 'तानि पर' इति सूत्रभाष्योक्तं भगवन्मतसिद्धं च शरणगमनं सर्वात्मभावस्य स्वकृत्य-साध्यत्वेन तत्पूर्वकरीत्या, न स्वकृतिसाध्यमित्यर्थः । प्रदानवदित्यत्र । इदाञ् दाने भावे घञ् । प्रथ-मान्ताद्वतिः । तेन सर्वात्मभावेन मुक्त्यात्मक कुतोभयसाधनरूपशरणश्राप्तिकथनरूपवाक्यस्योक्तं कथनम्, स एवार्थी वरदानेन 'मयेमा रंखय क्षपा' इति वरस्य कथनेन तुल्यः। अस्येति। मानस्यास्येति योजना । भावस्य सर्वात्मभावस्य सम्बन्धिनोऽस्य प्रत्यक्षस्य कथनस्येत्यर्थः । प्रदानत्वं षरस दानत्वं कथनत्वरूपम् । स्पष्टमिति । ईप्सितत्वासम्भवे भक्तेन मह्यं सर्वात्मभावं देहीति खानुम-

पूर्वमज्ञानेनि दिवनस्वालक् अवेषि स्वतः एव कृषया द्वानिभिति द्वादेस्युक्तस् । अथवा। 'सर्वात्म आवेन आं याही'ति सम्बन्धः ।

यहाः द्वानविक्स्य प्रवेबदेव व्याकृतिः । तत्र साधनासाध्यत्वे प्रमाणमाह तद्काभिति। 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेध्या न बहुना श्रुतेन । यमेवैष वृण्ने तेन लभ्ये इति श्रुत्या वरणातिरिक्तसाधनाधाप्यत्वह्रव्यत इति तत्त्रिवेत्यर्थः ।

### भाष्यप्रकाशः।

सिध्यति, न तु सर्वात्मभावसेत्यतो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः अथवेत्यादि । शरणपदं मामित्यस्य विशेषणम् । तथाच सर्वात्मभावस्येव प्रदानतुल्यत्वं निरावाधमित्यर्थः । यद्यपि 'गतेरर्थवन्त्व'मित्यारभ्य सर्वोपि वरणश्चतेरेव प्रपश्चः, तथाप्यत्र पुराणवाक्यमात्रस्य विषयत्वेनो-पन्यासेनापाततः पौराणत्वशङ्का अस्य विचारस्य स्थादिति तिक्रिरासाय स्त्रांशं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति यद्वेत्यादि । तन्तथेवेत्यर्थे इति । परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्य-मेवेति सर्वात्मनावो वरणेकलभ्यः, न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः । तथाच सर्वात्मभाव-रिवाः।

त्यप्रकाशनात्तस्मै न दद्यादित्यदानम्, तथापि स्वानुमत्यप्रकाशनेऽपि कृपया दानं दानवद्भवत्येव । न च भाष्ये स्वानुमतिप्रकाशन कुतो नोक्तमिति चत्, न । भगवतो भक्तमनोरथपूरकत्वात्, भक्तस्य चेप्सीतत्वाभावात् । ईश्वरस्य नियमो नास्ति यद्भक्तेष्टव्यतिरिक्त न देयमेवेति । एवं स्पष्टमित्यर्थः ।

एवमपीति । एवमिति तृतीयान्तम् । पूर्वोक्तविमर्शे एतचेत्यस्य शरणगमनमिति विमर्शेने-त्यर्थः । नन्वेतादृशमिति शरणगमनविशेषणम्, तत्र सर्वात्मभावस्यापि सर्वात्मभाव इत्यादिना सत्त्वेन कथ शरणागतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वमिति चेत्, न। सर्वात्मभावे सतीत्यर्थे सति सप्तम्या सामानाधिकरण्य-बोधनात तत्समानाधिकरणकान्यत्यार्तिस्वरूपातिरिक्तास्फूर्ति-गुणगानादिसाधनकरण-प्रभ्वप्राप्ति-स्वाश-क्यत्वज्ञान-प्रभुशरणगमनानि, न तु सर्वात्मभावादिविशेष्य शरणगमनमिति शरणागतरेव स्वकृत्य-साध्यत्वात् । श्रारणपद्मित्यादि । 'मुमुक्षुवैं शरणमनुत्रजे'दिति श्रुतेर्वक्ष्यमाणरीत्याप्युपपत्तेरस्मत्पदार्थस्य विशेष्यत्वोपपत्तेश्च शरणपदं मामित्यस्य विशेषणमित्यर्थः । सर्वात्मभावदानं प्रकृष्टदानं न स्वानुमतिप्रका-शनाभावात्, किन्तु एकदेशविकृतत्वात् प्रदानतुल्यत्वं निराबाधमित्यर्थः । आपानत इति । शाबर-भाष्याद्यनवरोकनकारुत्वमासाद्य स्यादित्यर्थः । 'आपातस्तदात्व' इति विश्वात् । ल्यब्रोपे पत्रमी । शाबरभाष्ये पष्ठाध्याये द्वितीयपादे 'तस्मिस्तु शिष्यमाणानि जननेन प्रवर्तरन्' इत्यधिकरणे प्राझुखो भुज्जीत, उदब्धुखो मूत्रं कुर्यात्' इत्येवमादयः। तत् प्रभुद्धपसर्वात्मभावः। तथेव वरणलभ्यत्वप्रकारे-णैवेत्यर्थमाहुः परमात्मन <sup>इ</sup>ति । परमात्मनः छभ्यत्वमितिप्रयोगोऽवैदिकः । हशि चेत्यस्याप्राप्तिः । आद्भण इत्यस्य च वाक्यत्वेन संविधाया विवक्षाभावात् । श्रुतौ सर्वात्मभावनिवेशो वाराहे भक्तिनिवेशस्य 'आत्मा वा अर' इति श्रुतौ कृतत्वात् क्रियते स्म वरणजन्यसवितमभावित । तथा च वाराहीय-चातुर्मास्यमाहात्म्ये सप्तविशाध्याये 'श्रवणानन्तरं कार्य मननं भक्तिपूर्वकम्' इति । वरण स्वीयत्वेन स्वीकारः । तस्याधिकारः स दानपात्र तस्मै सर्वात्मभाव।दिकथनम्, प्रदानवत् वरस्य दानवत् । ननु वरकथनविद्यनुक्त्वा यत् प्रदानविद्त्युक्तम्, तेन दानस्य स्वस्वत्वेत्यादिपूर्वोक्तलक्षणमि कचिद-भिन्नेतमिति चेत्। न। यत्र महावाक्योपदेशादौ खखत्वध्वंसपूर्वकपरखत्वोत्पादनमनुभूयते, ताद्दशवरदा-

१, वरदानादी ।

### भाष्यप्रकाशः।

साधनकखप्राप्तिबोधकमेकादशस्कन्धीयं भगवद्वाक्यं वरणलभ्यत्वबोधकश्चत्यर्थनिर्णायकत्वादुपन्यस्तम्, अतो न विचारस्याश्रोतत्विमत्यर्थः। एवं चात्र सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भे 'रामेण
सार्ध'मित्यत्र 'मय्यनुरक्तिचत्ता' इति भक्तविशेषणादिभ्योऽनुरागात्मा भगवददर्शने तीव्रवियोगाधिप्रभृतिजनको विगाढभावः परमासक्तिरूपो य उक्तः, स सर्वात्मभावः शरणागतिकारणत्वेरिक्षमः।

नाभिप्रायकत्वात् । वरणेत्यादि । वरण(लभ्य)लभ्यत्वं मध्यमपदलोपी समासः । उक्तवाराह्वाक्यात् । तद्बोधकश्चत्यर्थनिर्णायकत्वादित्यर्थः । नेतु 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्ये सर्वात्मभावपदेनैकाद-शसर्वस्वकथनान्तर्गतेनैकेन कथं श्रुतीनां बह्वीनां सर्वात्मभावपरत्वम्, सर्वात्मभावपदस्य समासान्तरै-रन्यविधसर्वात्मभावपरत्वे प्रकृतसर्वात्मभावानुपोद्धलकत्वादित्याशङ्कार्यामेकादशद्वादशाध्यायसन्दर्भमाहुः एवं चेलादि । तथा च सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भो वर्तत इलदोषः । उपपादयांबभुवुः राम्नेणेति । अत्र समासनिश्रयोपि भविष्यति। परमासक्तिरूप इति। 'आसक्तिः प्रेम्णो भावकन्दलरूपादुत्तरं तादशे प्रेम्णि तत्करणेन तदुत्कर्षावस्था रागादिरूपे'ति भक्तिवर्धिनीविवृतौ श्रीपुरुषोत्तमकृतायाम् । 'स्रविषये विविधमनोरथजनको भाव आसक्ति'रिति श्रीकल्याणरायाः । बद्धधीर्वा अत्र सन्दर्भ इति पदद्वये द्वादशा-ध्यायोक्तेः । अत्रातिव्याप्तिवारणाय परमेति । परमत्वं परज्ञानकरणत्वं अनुषङ्गत्वं वा 'अनु-षङ्गबद्धिय' इति द्वादशाध्यायवाक्यात् । एवमपि परज्ञानकरणाक्षरज्ञानासक्तावतिव्याप्तिः । द्वितीय-पक्षे अतिव्याप्तिः स्फुटा । 'क्लेशोधिकतरस्तेषामव्यक्तासक्तचेतसा'मिति गीतायाः अक्षरासक्तिरस्ति । तद्वारणायानुरागात्मेति 'मय्यनुरक्तचित्ता' इति वाक्यविशेषणोक्तः । 'सा परानुरक्तिरीश्वर' इति शाण्डिल्यसूत्रात् । परेति न लक्षणघटकमिति श्रीगोकुलनाथिजडीकायां भक्तिवर्धिन्या एव एवमपि सयोगभक्तावतिच्याप्तिस्तन्निराकरणाय भगवदित्यादि । अदर्शने तीव्रवियोगाधयो मनःपीडा विप्रयोगे । वैकुण्ठस्थाक्षरब्रह्मादर्शनेपि पूर्वोक्त भवतीति । भगवददर्शन इति । विप्रयोग उक्तः । मे तीव्रवियोगाधय इति विशेषणात् । विष्रयोगेतिव्याप्तिस्तद्वारणाय विगादभाव इति । विशेषेण गाढो दृढः कामादिभिः मावः प्रेमा । विगाढभावेनेत्युक्तेः । पुष्टिमार्ग उक्तः । भाष्यमत्र 'कामादी'ति सूत्रस्य 'माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्त्रेहे सत्येव भर्तृत्वेन ज्ञाने कामोपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकार' इति । एवं पुष्टिमा-र्गस्य दृढवित्रयोगेऽतिव्याप्तिः। तद्वारणायातिं त्रापयेत् । अतिविगाढभाव इत्यर्थः। 'अतिविगाढभाव' इति लिङ्गभूयस्त्वसूत्रभाष्यात् । 'धारयन्त्यतिक्वच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथत्रने'ति भ्रमरगीतवाक्यात् । भ्रमर-गीतेपि सर्वात्मभावोक्तेः सत्त्वात् । एवं चातिविगाढभाववत्यः अतिक्रच्छ्रवतीत्वादित्यनुमेयमिति । एव-मप्यतिव्याप्तिस्तदवस्थैवेति विशेष्यमाहुः स इति । 'न मे वियोगतीवाधयोऽन्यं ददशुः सुखाये'ति वाक्येऽन्यविषयकदर्शननिषेधेन 'स यत्र नान्यत्पश्यती'ति श्रुतिप्रसिद्धः स सर्वात्मभाव इत्यर्थः । अत्राति-विगाढभावज्ञाप्यत्वेन सर्वस्मिन्नात्मभाव आत्मत्वमात्मस्फूर्तिरिति यावत् । अस्य समासस्य विरोधं खयं परिहरिष्यन्ति तेनेत्याद्यप्रिमग्रन्थेन । श्रीधरोक्तसमासस्तु कियाकलापविशेषणत्वे । सर्व आत्मा सर्वात्मा तस्य भावस्त्वतल्वाच्यः । प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारात्मा स सर्वात्मभावः प्रेमकारणमेकादशैकोनविंशे 'सर्वभूतेषु मन्मति'रित्युक्त्वां, 'एवं धर्मैमीनुष्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम्, मयि सञ्जायते भक्ति'रिति वाक्यात् न प्रदानसाध्यः कारणात्मा, अयं तु फलकारणाभ्यां व्यतिरिक्तः । सर्वेषामात्मभाव इत्यस्य पूर्वोक्तसमासार्थाभेदेन पूर्वसमासपर्यायत्वात् । सर्व आत्मनां भाव इत्यपि वक्ष्यमाणसमासप्रायः। सर्वश्रात्मा च सर्वात्मानौ जडजीवौ तयोर्भाव आत्मरूप इति द्वन्द्वगर्भितषष्ठीतत्पुरुषे 'अभ्यर्हितं पूर्वम्'

### आष्यप्रकाशः।

नोपदिष्ट इति सिध्यति ! तत्र परमासक्तिश्चानन्दजन्येव । लोके आनन्दजनक एवासक्तिदर्शनात् । एवं च यत् यज्ञनकम् . तत्तद्वणकं तत्तदात्मकं चेति व्याप्तेः पूर्व सिद्धत्वात् । 'सर्वोपि आत्मनो भाव' इति सुवोधिन्यां व्याख्यानात् । श्रुतौ निरवध्यानन्दरूपत्वेन रसरूपत्वेन पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्थान्यनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा, यन्मात्रां सर्वे उपजीवन्ति, स सर्वस्तदंशिभृतो भगवद्धमे ऐश्वर्यादिवदतिरिक्त एव ह्रेयः । तस्य दानं चानुभावनय् । युक्तं चेतत् । अन्यथा सर्वेपायेव तथा स्फुरेदिति । अतो विगादभावेन

### रहिमः।

इति सूत्रेण आत्मसर्वभाव इत्यापत्तिः। सर्वं च आत्मा च भावश्रेतेषां समाहार इति समाहारद्वन्द्वोपि न। न्णुंसकत्वापत्तेः । अव्ययीभावोपि न । अव्ययीभावश्रेत्यव्ययप्रसङ्गात् । द्विगुरपि न । सञ्च्यापूर्व-त्वाभावःत् । जारणोति । पृवेक्तिशरणेत्यर्थः । अधिभौतिकं नवमस्कन्धोक्तं भाष्ये वक्ष्यमाणं च सुबोधिन्युक्तं च सर्वात्मभावं प्रपञ्चयन्ति स्म तन्त्रेत्यादिना । दानलक्षणं सङ्घटियतुं सस्तत्वं ध्वंसप्रतियोगि व्युत्पादयाम्बसूबुः परञेति । अनुषद्भवद्यीरूपा परमासक्तिः । चकारात् श्रुतिप्रसिद्धो निरोधलक्षणोक्तः । उभयोपादानम् । निरोधस्कन्धे स श्रुतिप्रसिद्धः 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्बुजाश्रयाः' इति श्रीनन्दवाक्ये प्रसिद्धः प्रपत्रविस्पृतिपूर्वकभगवदासक्तिःवेन रूप्यते व्यवह्रियते इति परमासक्तिरूप उपात्तः । श्रुतिप्रसिद्धश्र अपरिहेय इत्युभयमुपात्तम् । आनन्दजनके पुंसः स्त्रियां स्त्रियाः पुसि । सर्वात्मभावान्तर्गतसर्वपदार्थानाहुः एवं चेत्यादि । यत्र्यादिकं यस सुखादेर्जनकं तत्र्यादिक तत्सुखादयो गुणा यस्य तत्तत्तद्भुणकं च पुनस्तदात्मकं तत्सुखादि-कमात्मा खरूपं यस्य तादशम् । पूर्विमिति । समन्वयाधिकरणे । सुवोधिन्यां 'सर्वात्मभावोधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यस्य अमरगीते । अताविति । जात्यभित्रायेणैकवचनम् । 'यतो वाच' इत्यस्यां 'रसो वै स'इत्यस्यां रसरूपत्वेन मैत्रेयीबाह्मणे पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन धर्मस्तद्वृत्तिः। आनन्द्रेति। आनन्दधर्मत्वादिति भाव । 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दिति व्याससूत्रात् । तदंदीिति । मात्रारूपांशां-शिभृतो भगवद्धर्भ इत्यनेन शुद्धस्रेहस्तत्र स्वस्य भगवतः सत्त्वमिति दानलक्षणघटक ध्वंसप्रतियोगि व्युत्पादितम् । अतिरिक्त इति । न च गौरवं शङ्क्यम् । 'परास्य शक्तिविविधैव श्रूयत' इति श्रुतौ धर्मासङ्कोचात् । सर्वपदार्थश्चोक्तः । व्युत्पादितस्य स्वस्वत्वस्य ध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनं सघटियतु-माहुः तस्येति । सर्वात्मभावस्यानुभावने स्फूर्त्याख्यानुभवस्य प्रेरणे हि स भक्तनिष्ठ इति स्वस्वत्वध्वंस-पूर्वकपरस्य भक्तस्य स्वत्वोत्पादनाद्दानत्वमित्यर्थः । भक्तनिष्ठत्वे सर्वस्मिन् आत्मभावः सर्वात्मभाव इति प्रियत्वाख्यसर्वात्मभावस्य स्फूर्तौ समासः । वरकथनवत्सर्वात्मभावकथनरूपं दान तु स्फूर्तिरहितस्य सर्वात्मभावस्य । युक्तिमाहु युक्तिमिति । एतत् । स्फूर्तिमादाय दानसमर्थनम् । युक्तिमाहुरन्यथा ज्ञानरूपां अन्येति । अन्यथा अनुभावनस्य दानत्वाभावे प्रकारे सति । स्फुरेदिति । यतो न स्फुरति, अतोऽनुभावने दानत्व प्रकार इत्यर्थः। एव सर्वात्मभावपदस्य द्वेधा व्युत्पन्नस्य प्रथम-व्युत्पन्नो भक्तनिष्ठो दानेन यदा भवति, तदा विगाढभावसज्ञो भवति, तदाहुः अत इत्यादि । लिङ्गभू-यत्स्वाधिकरणभाष्याद्भगवन्निरोधात्मकसर्वात्मभावविरहेतिविगाढभावेन तत्स्फूर्तेनिरोधादुत्तरकालिकत्वेन साधनमुख्यत्वात् प्रदर्शितात् । तादशस्तत्सदशोऽनुभवभिन्नत्वे सत्यनुभवगतभूयोधर्मवान् । प्रियत्वं भगवद्धर्मस्तदाविर्मावितविगाढभावाविर्मावितौऽनुभवः प्रियत्वानुभवः मध्यमपदलोपी समासः । तेन भग-

भगवदुक्ताकुतोभयपद्स्य न मिक्तरर्थः, किन्तु 'यतो वाच' इत्यादिनानन्दस्य स्वरूपमुक्तवा 'आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभेति कुतश्चने'ति श्चत्युक्तं यत्यूर्वोक्तं रसात्मकपुरुषोत्तमभजनानन्दानुभवोत्तरकालीनमकुतोभयं तदर्थः॥ ४३॥ इति तृतीयध्याये तृतीयपादे षोडदां प्रदानवदित्यधिकरणम्॥ १६॥

भाष्यप्रकाशः।

सर्वत्र तथानुभवरूपं यत्कार्यं ताद्द्याः त्रियत्वानुभवः सर्वात्मभाव इति फलति । तेन भगवद्धर्मविगादभावतथास्फूर्तिषु, सर्वात्मभावप्रयोग आधिदैविकादिभावो क्षेयः । ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतोभयसाधनत्वेन शरणागतेर्वा सर्वात्मभावपूर्वकस्वप्राप्तेर्वोपदेशः । अकुतोभयं चाक्षरप्राप्तिरूपा मुक्तिरेव । 'अभयं वै जनक प्राप्तोऽसी'त्यादिश्चत्या निश्चीयते । एवं सित सर्वात्मभावस्यापि मुक्तिसाधनत्वमेव पर्यवस्यति, वामदेवादिसार्वात्म्ये तथा दर्शनात्, पुरुषोत्तमप्राप्तेरपि
साधनकोटिनिवेशेन तद्पेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्च सिध्यतीति पूर्वोक्तं सर्व द्रविडमण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदार्थमादुः भगवदुक्तेत्यादि । तथाचास्याः श्रुतेरानन्दमीमांसायां
ब्रह्मानन्दस्य गणितानन्दत्वकथनोत्तरमानन्दमयश्लोकेषुक्तत्वादानन्दमीमांसातः पूर्वानुवाके परस्य

वद्धर्मविगाढभावानुभवेषु सर्वात्मभावपदिमति फिलितम् । तदेवाहुः तेनेत्यादि । तेन भगवद्धर्मविगाढ-भावयोः सुबोधिन्युक्ता व्युत्पत्तिः, तथा भगवत्त्वेन स्फूर्तौ तु सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभाव इति । नतु विग्रहे भावपदं भक्तिवाचकं 'भक्तिः प्रवर्तिते'ति वाक्यात्, अत्र त्वनुभवपदमिति वैरूप्यमिति शङ्क्यम् । भावादीनां सर्वात्मभावे सत्यनुभूतानां भक्तिहंसोक्तदिशा भावत्वात् । ननु विरहे मुख्यलक्षणे तु भावपदं तदनुरोधेन तस्मिन्सित भक्तिहंसदिगवकाशोऽन्यत्र लक्षणगतभावपदाननुगमेऽसम्भव इति चेन्न । भक्ति-मार्तण्डे विस्तरात्सर्वात्मभावनिरूपणे । परन्तु विगाढभावरूपसर्वात्मभावो विजातीययोगादिसंविहतो ज्ञेयो भक्तनिष्ठ एव । मार्गत्वात् । 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्यात् । एकादशस्कन्धसुबोधिन्यां शुद्धस्य भगवद्धर्मत्वं न मार्गत्वमित्युक्तेः । आधीति । स्तोश्चनाश्चरित्यस्याप्राप्तिः । स्मृतिब्वेतादशप्रयोग-बाहुल्यात् । तदनुकरणेन । एवं सुबोधिनीसमासो विगादभावस्फूर्तौ व्याकृतो अमरगीते विरहनिरूप-णात् । यत्त्वग्रे भाष्ये तत्त्रकाशे च सर्वात्मभावस्य कार्यस्वरूपलक्षणे तत्रापीद् सुबोधिनीव्याख्यानं प्रकारान्तरेण योज्यम् । आत्मन इति श्लिष्टप्रयोगात् । 'खर्गकामो यजेते'त्यत्र खर्ग इति श्लिष्टप्रयोगवत् । यथा तत्र खर्गात्मसुखरूपमर्थद्वयमेवमत्रापि विगादभावस्फूर्तिछिङ्गमूयस्त्वसूत्रोक्तयदर्शनादिकयदन्या-दर्शनादिकरूपमर्थद्वयम् । तद्भक्तिमार्तण्डे स्फुटम् । अग्रे भाष्यप्रकाशे च स्फुटम् । सुबोधिनीस्थात्मन इसस्य मनस इसर्थात् । संयोगे । सयोगविष्रयोगभेदेन सुबोधिन्या द्वेषा व्याख्यानम् । नन्वनुभवो ज्ञानमिति सर्वात्मभावो ज्ञानं किं तस्मादिति चेन्न । मन्त्यन्तःपातित्वात् । यथापेक्षितसमर्पणं दर्शनं दास्यम् । एतच भक्तिहंसे स्फुटम् । विहितकर्मज्ञानभक्त्यसाध्योपि सर्वात्मभावो भक्तिरेव । भक्तिमुपक्रम्य अमरगीते 'सर्वात्मभावोऽधिकृत' इति वाक्यात् । 'सर्वात्मभावरूपाया मुख्यभक्ते'रिति भाष्यप्रकाशाच । अन्यत् भिक्तिमार्तण्डे स्पष्टम् । वामदेवेति । पुरुषविधवाह्यणेऽस्ति । सर्वात्मभाव-निरूपणे ज्ञानप्रकारविशेषनिरूपणाशङ्कायाः पूर्वविकल्पसूत्रे भाष्ये वक्ष्यमाणत्वा'दहं ब्रह्मास्मी'ति प्रकारस्य वामदेवसार्वात्म्ये दर्शनात्तद्वद्रत्रापि ज्ञानप्रकारविशेषनिरूपणे भवतु हीत्यर्थः । द्रविडेति । व्यर्थकमबोधकन्यायमित्यर्थः । द्रविडदेशे गोधूमाभावान्मण्डका न भवन्ति इति तदेशीयास्तं भोक्तं कर्तुं च न विदन्ति । मध्यदेशादावागतो द्रविडः कथं मण्डका भोज्या इति पृष्टे केनचिदुपहसितः पदयोर्भ-ध्यात्पृष्ठाच हस्तपरिवर्तनं कृत्वा पश्चाद्गर्वं मुखं विधाय भोज्या इति । तृतीयसुबोधिन्यां षष्ठाध्यायेऽस्ति ४६ इ० स्०र०

### भाष्यप्रकाशः।

रसरूपतायाः प्रतिपादितत्वादस्याः श्रुतेरुक्तविध एवार्थ इति निश्चीयते । ततश्च तत्र योऽर्थो 'न विभेति इतश्चने'ति वाक्येनोक्तः, सोऽत्राक्कतोभयपदेनोच्यत इति नात्र त्वदुक्तमुक्ति-गन्थोपि । किश्च । भगवद्वाक्येपि 'अथैतत्परमं गुद्धं शृण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि त्वं मे भृत्यः सुहृत् सखे'ति तादृशेऽधिकारिणि परमगोप्यकथनं स्वत एव प्रतिज्ञाय, 'केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृद्धियो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसे'ति श्लोके भावेन बहुनां स्वप्राप्तिमुक्त्वा, ततः को भाव इत्याकाङ्कायाम्, 'रामेण सार्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन भावस्य भक्तिरूपं स्वरूपं ज्ञापितुं विगादभावात्मिकां तत्काष्ठाम्, तया काष्ठया परत्रह्मरूपस्त्राप्तिं स्वरूपज्ञानाद्यभाववतां बहुनामुक्त्वा, तदनन्तरं 'तस्मा'दित्यादिवाक्यद्वयेन स्वप्राप्त्यकुतोभयाप्ती अवदत् । तेनोक्तश्चत्युक्तरसात्मकत्रक्षानुभवोत्तर-कालीनतैवाकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वोक्तार्थे द्रविडमण्डकमित्यर्थः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणातिरिक्तसाधनासाध्यत्वनिरूपणेन इतरत्र वैराग्यबोधकस्य त्यक्तिपिष्पलमित्यस्य विशेषण-स्वार्थो बोधितो बेयः ।

अन्ये तु । वाजसनेयकादौ व्रतमीमांसादावध्यात्माधिदैवतयोः श्रावितौ प्राणवायू पृथगुपगन्तव्यावपृथग्वेति सन्देहे, तत्त्वाभेदादपृथगिति प्राप्तौ, आध्यानार्थादुपदेशभेदात् पृथगिति सिद्धान्तयन्ति । स च निरूपणप्रकारभेदेन 'नानाशव्दा'दिति स्रत्रेण च सिध्यतीति नेदं स्त्रमाकाङ्कतीति दिक् ॥ ४३ ॥ इति षोडशं प्रदानवदित्यधिकरणम् ॥ १६ ॥

### रहिमः।

तछेखे विवृतोऽयं न्यायः। रसरूपताचा इति । 'रसो वै स' इति श्रुत्येत्यर्थः । 'रस आस्वादने' इत्यस्य रूपम् । व्याख्यानान्न तु 'रस शब्द' इत्यस्य । अस्तु । ईश्वरत्वात् । ताहको भृत्यादिसद्दे । स्वत एवेति । उद्धवप्रश्नं विना प्रतिज्ञा कृपाछुत्वं द्योतयति । तत्काष्टामिति । भावप्रकर्षम् । 'काष्टा दारुहरिद्रायां कालमानप्रकर्षयो'रिति विश्वात् । **परब्र**ह्मोति । 'मत्स्वरूपाविदोबलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसहस्रश् इति वाक्याद्बह्ननां शतसहस्राणामित्यर्थः । नेति । मुक्तिस्कन्ध-सर्वस्वत्वाच । वरणेत्यादि । वरणजसर्वात्मभावातिरिक्तानि साधनानि तैरसाध्यत्वनिरूपणेनेत्यर्थः । मध्यमपदले.पी समासः । इतरत्रेति । साधनेषु षोडशाधिकरण्या विशेषणमाहुः त्यक्तेति । त्यक्तं पिप्पलं कर्मफलं येन वैराग्यमेतत्। कर्मफलत्वं पिप्पलस्य सुबोधिन्यामुक्तम्। अन्ये त्विति। शङ्कराचार्यादयः । तत्त्वेति । 'यः प्राणः स वायु'रितिश्चतेः । आध्यानेति । आध्यानार्थी ह्मयमाध्यात्मिकाधिदैवविमागोपदेश इति शङ्करभाष्यात् । ननु निरूपणं प्रकारभेदेपि 'यः प्राण' इत्युक्तश्रुतेः प्राणवाय्वोर्निरूपणप्रकारामेदान्न सिध्यतीति पाक्षिकदोषशङ्कायामाहुः नानेति । इदं स्त्रं वक्ष्यमाणम् । न च नानाशब्दादिभेदादिति स्त्रे यः प्राणः स वायुरितिवदुपास्यभेदो नास्तीति शङ्क्यम् । तत्रोपास्याभेदेपीति भाष्यात् । सूत्रार्थस्तु प्राणवायू आध्यानार्थं पृथगुपगन्तव्यौ एकादशकपालप्रदानवत् । यथा 'इन्द्राय राज्ञे पुरोडाशमेकादशकपालमिन्द्रायाधिराजायेन्द्राय स्वराज्ञ' इत्यत्र पुरोडाशिन्यामिष्टौ राजादिगुणभेदात् यथान्यासमेव देवतापृथक्त्वात् प्रदानपृथक्त्वं भवति । एवं तत्त्वामेदेपि आध्येयांशपृथक्त्वात् आध्यानपृथक्त्वम् । तदुक्तं संकर्षे 'नाना वा देवता पृथग्ज्ञाना'-दिति । संकर्षो देवताकाण्डं तत्रेत्सर्थः । वाकारोऽवधारणे ॥ ४३ ॥ इति षोडदां प्रदानवदित्यधि-करणम् ॥ १६॥

# लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥ ( ३-३-१७. )

ननु प्रतिबन्धककालादृष्टादिसङ्गावेपि वरणकार्यं स्यात्, उत तन्निवृत्ताविति संशये, प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वात् तन्निवृत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे, सिद्धा-न्तमाह लिङ्गेलादिना।

सामोपनिषत्सु नवमे प्रपाठके सनत्कुमारनारदसंवादे प्रथमत एव मुख्या ब्रह्म-

#### भाष्यप्रकाशः।

लिङ्गभूयस्त्वात्तद्धि बलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥ पूर्वाधिकरणे सर्वात्मभावस्त्पाया मुख्यभक्तेर्वरणेकलभ्यत्वं स्थापितम्, वरणश्चतौ तु परमात्मनो वरणेकलभ्यत्वमुच्यते, न तु सर्वात्मभावस्रेति कथमस्य तत्प्रपञ्चत्वमिति शङ्कायां तस्य वरणेकलभ्यत्वं पुनर्ददीकर्तं तत्स्वस्त्यं च श्चत्या विवेक्तुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्याश्येन तद्वतारयन्ति नन्वित्यादि । प्रतिबन्धका ये कालादृष्टस्वभावाः तेषां विद्यमानत्वे वरणकार्यभूतः सर्वात्मभावो जीवस्य भवेत्, नवेति संश्चेय, वरदानस्यापि तपआदिभिः साधनेस्तोषे सत्येव प्रसिद्धेः पूर्वाधिकरणोक्तरीत्या सर्वात्मभावस्य भगवता वरवद्दानेपि तत्कारणस्यावश्यवक्तव्यत्या प्रतिबन्धकामावस्य सर्वत्र कारणत्वदर्शनात् प्रतिबन्धकासत्त्यां च कार्यादर्शनात्तिवृत्तित्वव्यं मृग्येति प्रतिबन्धकानां निवृत्तावेव वरणात् सर्वात्मभावो भवतीति तस्य वरणेकलभ्यत्वं न साधीय इति पूर्वपक्षे, सिद्धान्तमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याकर्तं लिङ्गभूयस्त्ववोधिकां श्चितं प्रदर्शयन्तस्तद्र्यं प्रकटयन्ति सामोपनिषत्स्वत्यादि । भृत्रसिद्धस्यलनिर्देशो विप्रतिपत्तिनिरासाय । स च संवादो 'अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद' इत्यारभ्यान्तं ह्रेयः । तत्र 'अधीही'त्यन्तर्भावितण्यर्थः । अध्यापय । 'बुधयुधनशजनेस्त्रमुद्धस्त्रभ्यो णे'रिति ण्यन्तादिङः परसौपदम् । णिजर्थेऽप्यत्र पदन्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणेकलभ्यत्वम्रपाद्यन्तः 'तं होवाचे'ति सनत्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमाहुः प्रथमत इत्यादि ।

### रिकमः।

िङ्गभूयस्त्वात्तदि वलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥ कारणत्वेन कारणानां सर्वात्मभावे ल्यबश्रीसिद्धत्वमुक्त्वा प्रतिबन्धकाभावत्वेन कारणानामन्यशासिद्धत्वमाहुः तथापि कारणत्वात् पूर्वाधिकरणेनैव प्रतिबन्धकाभावस्यापि विचारितप्रायत्वात् सर्वात्मभावस्वरूपं संयोगसामयिकमाहुः पूर्वेति ।
अस्येति । सर्वात्मभावप्रतिपादकस्यास्य रिङ्गभूयस्त्वाधिकरणस्य तस्या वरणश्चतेः सर्वात्मभावाप्रतिपादिकायाः प्रपञ्चत्वं कथिमिति प्रश्नः । तस्य सर्वात्मभावस्य । प्रसिद्धेरिति । कठवहगां 'तिस्रो रात्रीर्यदवास्सीत् गृहे मे अनश्चन् ब्रह्मत्विधिर्नमस्य' इति अनशनरूपतपसा तुष्टाप्तिं वरप्रसिद्धः । वृकासुरप्रसङ्गे
श्रीभागवते ब्रह्माण्डपुराणे उत्तरस्थाने खिले च स्तुतितुष्टं भगवन्तं प्रति । 'यदि देयो वरो हि न'
इति वाक्यात् । आदिपदेन तपआदिभिरित्यत्र होमस्तुत्योप्रहणात् । प्रसिद्धेति । प्रथमतृतीयपादस्थभूमाधिकरणप्रसिद्धस्थलिनर्देशो विप्रतिपत्तिः । प्रतिपत्तिः प्रबोधो भूमत्वेन सर्वात्मभावप्रबोधः
तस्य विरुद्धोऽभावस्तिन्नरासाय । अस्य विस्पष्टस्य प्रपाठकस्य उपनिवन्धो 'न सामान्यादप्युपल्ब्धेष्टत्यत्त्त्
निहं लोकापत्ते'रिति वक्ष्यमाणस्त्रे अस्य प्रपाठकस्य लोकमृत्युवददर्शनात् । भगवद्रपत्वात्
सर्वात्मभावस्येति वक्ष्यमाणभाष्यात् । आन्तमिति । अन्तं चरमवर्णक्ष्वंसं आ मर्यादीकृत्य आन्तम् ।

िणुज्ये इति । इङ् अध्ययने अदादिरात्मनेपदी अनिद् । उक्तस्त्रात् आत्मनेपद्व्यत्ययः परस्री-

विद्योपदेशाही न भवतीति ज्ञात्वा, सनत्कुमारो नारदाधिकारं च ज्ञातुं 'यद्वेत्थ तेन मोपसीदे' त्युक्तो नारदः खयं चिदिनमुग्वेदादिसपदेवजनविद्यान्तमुकत्वा, 'सोऽहं भगवो मस्त्रविदेवास्ती'ति स्वाधिकारसुक्त्वा, आह 'नात्मविच्छुत थ होवमेव भगवदृशेभ्यस्तरति शोकमात्मविदिति, सोऽहं अगवः शोचामि तं

### भाष्यप्रकाशः

'उपसीदे'ति श्रौतस्य पदस्य 'तं होवाचे'ति श्रोतेनैव पदेनान्वयः। 'यद्वेत्थ तेन मोपसीद ततस्त ऊर्ध्व वक्ष्यामीति होवाच।' यत्त्वं जानासि तत्कथनेन मदुपसन्नो भव, स्वाधीतं वद, ततोऽतिरिक्तं तुभ्यं कथयिष्यामीत्युक्तवान् । तदा इत्युक्तः सनत्कुमारेण नारदः स्वविदितं ऋग्वेदादिसर्पदेवजनविद्यान्तं आह । अत्र ऋग्वेदादिपुराणान्त प्रसिद्धम्, अग्रे तु वेदानां वेदो व्याकरणम्, पित्र्यं श्राद्धकरपः, राशिर्गणितम्, दैवं उत्पातज्ञानम्, निधिर्महाकालादिनिधि-शास्त्रम्, वाकोवाक्यं तर्कशास्त्रम्, एकायनं नीतिशास्त्रम्, देवविद्या निरुक्तम्, ब्रह्मविद्या शिक्षाकल्पछन्दियाः, भूतविद्यां भूततत्रम्, क्षत्रविद्यां घनुर्वेदः, नक्षत्रविद्यां ज्योतिषम्, संपिविद्या गारुडम्, देवजनिवद्या गन्धर्वोत्तःयुक्तिनृत्यगीतवाद्यशिल्पादिविज्ञानानि ज्ञातव्यानि । 'एत इसकोऽध्येभि'। एतत्पूर्वोक्तं हे भगवन् अध्येमि, सरामीत्युक्तवा, 'सोऽहं भगवो मन्नविदेवासि', शब्दार्थमात्रविक्वादापाततः परोक्षज्ञानवानेवासीति स्वाधिकारद्वकत्वा, 'अनात्मवि'दित्यादि 'तारयत्वि'त्यन्तमाह, तथाचाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छोकेन लिङ्गेन खस्यानात्मविन्वमनुमायात्मज्ञापनेन शोकतारणायोपसन्नोऽसीत्याशयवता नारदेनोक्तः सनत्कुमारस्तदधिकारमवगत्य, ग्रुख्यब्रह्मवि-द्योपदेशयोग्यत्वसम्पादनाय 'यदै किञ्चाध्यगीष्ठा नामवैत'दित्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां' नामत्ववीधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासनम्रपद्दित्य, 'यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवती'ति तत्फलं शोकतरणायोक्तवान्, तदा नारदः केवलं नामोपासने उक्तफलाभावम्, तस्य ब्रह्मत्वेनोपासने तूर्कं फुलम् , तदिप नामगतिपरिच्छिन्नमिति विमृश्य, तेन शोकातरणं च निश्चित्य, ततोऽधिकं जिज्ञासमानः 'अस्ति भगवो नाम्नो भूय' इति पत्रच्छ, तत्र 'नाम्नो वाव भूयोऽस्ती'-त्युत्तरिते, 'तन्मे भगवान् ब्रवीत्वि'त्येवं नारदेन पूर्वस्थात् पूर्वस्था'द्भूयो भूयो वदे'ति पृष्टः सनत्कुमारो 'वाग्वा नाम्नो भूयसी'त्यादिना नामरूपविज्ञापकत्वं वाष्प्राहात्म्यप्रकत्वा, वाचो

### रहिमः।

पदम्। उपेति। अन्वयमाहुः यद्वेतथेति । 'ततस्ते ऊर्ध्व वक्ष्यामी'ति वाक्यान्तरितोऽन्वयः । व्रह्मविचेत्यादि । चितिर्ज्ञान शिक्षाकल्पच्छन्दसां ज्ञानानि । 'छन्दोविचित्ति वेदिभि'रित्यत्र वृत्तरता-करे प्रस्तावे व्याख्यातम् । अध्येमि परस्भैपदकथनादिक्स्परणे ईत् इत्यस्य अदादेः परस्मैपदिनो रूप-मिलाहः स्मराभीति । तथाचेति । आप्तवास्य 'तरित शोकमात्मिवि'दितिश्चितिः । अनुमायेति । अह नात्मवित् शोकात्, ग्रूद्रवत् इत्येवं प्रयोगः। अहमनात्मविदित्यनुमाय खार्थानुमानेन यत्र यत्र शोकः, तत्र तत्र अनात्मवित्त्वमिति व्याप्तिज्ञानात्मकेनानुमितिं विधाय । सुरूपेत्यादि । सुरूपत्रह्म-विद्योपदेशार्थम् । श्विष्टप्रयोगेणाधिकजिज्ञासासपादनाय 'यत् वै किञ्च अध्यगीष्ठा नाम एव एतत्' इति पदच्छेदः । उक्तफलं यथाकामचारस्तदभावम् । विस्टइयेति । श्रुतिप्रामाण्याद्विमृश्य । निश्चित्येति । 'यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथा कायचारो भवती'ति श्रुत्यामेवकाराभावेष्यश्चतकत्पनस्य -दोषत्वान्निश्चित्येत्यर्थः । नामेत्यादि । नामरूपयोः ग्राब्दज्ञानविषयकारकत्वम् । 'वाग्वा ऋग्वेदं ज्ञाप-

मां भगवाञ्छोकस्य पारं तारयत्वि'ति नारदेनोक्तः सनत्कुमारः पूर्वसातपूर्वसात् भूयो वदेति पृष्टः, भूयःपदमधिकार्थकम्, नामवाङ्मनःसङ्कलपचित्तध्यानविज्ञान-बलान्नापस्तेजआकादास्मराद्याप्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वा, प्राणो-

### भाष्यप्रकाशः।

ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच, तत्र भूयःपदं न बाहुल्यार्थकम्, नापि पुनरर्थकम्, किन्त्वाधिक्यार्थकम्, आधिक्यमुत्कर्षस्तदर्थकमिति तत्तन्माहात्म्यकथनादवसीयते, एवं नामवाद्य-नःसङ्कल्पचित्तध्यानविज्ञानबलानापस्तेजआकाशसराशा उक्ताः। तत्र नामवाचौ प्रसिद्धौ, मनौ मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् , मनस्यनव्यापारश्च विवक्षाद्यात्मकः । सङ्कल्पोपि कर्तव्या-कर्तव्ययोर्विषयसमर्थनरूपस्तादशान्तः करणस्यैव वृत्तिविशेषः । चित्तं चेतयितृत्वं प्राप्तकालानुस-न्धानवस्वम् , अतीतानागतविषयप्रयोजननिरूपणसामर्थ्यं च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्तरितः प्रत्ययसन्तान एकाग्रतापरपर्यायः। चिरकालस्थायिज्ञानवादे तु तादृश एक एव प्रत्ययो बोध्यः । विज्ञानं शास्त्रार्थविषयकं विशिष्टज्ञानम् । बलं अन्नभक्षणजनितं मनसो विज्ञेयविभावनसामर्थ्यम् । अन्नमापस्तेज आकाशश्च प्रसिद्धाः । सरः सरणं अप्रयत्नश्चित्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का तृष्णाकामाद्यपरपर्याया । एवमेतेषां खरूपसुपनिषद्व्याख्यानाद्वग-न्तव्यम् । एतेषामत्र ब्रह्मत्वेनोपासनग्रुक्तम् , प्राणस्य त्वाञ्चातो भूयस्त्वं माहात्म्यं चोक्त्वा, 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्त्रतिवादी'त्यनेन तद्दर्शनादिमतोऽतिवादित्वं यद्यप्यक्तम् , तथापि तत्र विद्याया अपर्यवसानाद्ये जन्यप्रायपाठे 'आत्मतः प्राण' इति श्रावणाच सोत्र प्रत्वेन नाभित्रेतः, किन्त्वासन्यत्वेन । स चोक्तमाहात्म्यवस्वादपहतपाप्मत्वाचान्येभ्य उक्तेभ्य उत्कृष्ट इति तेभ्योऽस्थोत्कृष्टवादित्वमेवातिवादित्वम्, न तु परमकाष्टापन्नोत्कृष्टवादित्वरूपं तदिति सोऽपि ब्रह्मत्वेनोपास्यतयैवाभिव्रेतः । तदेतदिभसन्धाय भाष्ये प्राणोपि तथोपास्य-मध्ये गणितः प्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वेति । श्रुतौ तथानुक्तिस्तु नारदस्य मुख्यविद्याप्रहणयोग्यता जाता न वेति परीक्षार्थम् । अत एवाग्रे 'तं चेत् ब्र्युरतिवाद्यसीति, अतिवाद्यसीति ब्र्यानापह्नवीते'त्युक्त्वा, 'एष तु वा अतिवदति, यः सत्येनातिवदती'ति

यती'ति श्रुतेः । 'दिवं च पृथिवीं च वायुं चाकाशं चे ति श्रुत्या रूपविज्ञापकत्वम् । वाङ्माहात्म्यं वाग्देवत्वम् । व्रह्मत्वेनेति । 'तत्रास्य कामचारो भवति, यो वाचं ब्रह्मेत्युपास्ते' इति श्रुतेः । अत्र भ्यूःपदं 'भूयः पुनः पुनः ख्यातं प्रभूतार्थे त्वनव्ययम् । निश्चये च निषेधे च साकत्यातीतयोरपी'ति विश्वादनेकार्थकमिति तदर्थं निश्चित्रयुः तन्नेति । अवेति । तथा च श्रुत्या पूर्वोक्तार्थवाधात् नामनारायणादितो ठक्षणया वोत्कर्षार्थकमिति भावः । विषयेति । विषयो यस्य यो ज्ञातः स तस्य प्रयोजनं फलम् । प्रत्ययसन्ताने स्वमतमाहुः चिरेति । चलमिति । विज्ञानानन्तरं स्नेहरूपबलस्यापि वक्तं शक्यत्विषि द्युप्रहादीनां विशेषकारणानामनुक्तेः प्रसिद्धमेव चलमुरीकृतम् । तथा च भाष्यम् । ज्ञात एव स्नेह इति । चलं भिक्तिरिति च । यद्धा । अन्नाप्तेजआकाशस्मरणाशाकाङ्काणामग्र आधिक्येन व्रक्ष्यमाणत्वात् तेषां चानन्दमयाधिकरणोक्तरीत्या वक्तव्यत्वात् वलं भक्तिर्वा । जगति भक्तिः स्वांशव-लत्तेन भवति । च प्रसिद्धाः इति । चकारेणानन्दमयाधिकरणे प्रसिद्धाः । न चाप्रयोजकत्वम् । शास्त्रार्थविषयकविशिष्टज्ञानाद्भयस्त्वात् । माहात्म्यमिति । देवत्वम् । अतिवादिन्विमिति । अग्रे ततोपि भयः प्रश्लोत्तरम्याम् । तथिति । ब्रह्मदेने । वदानीति लङ्क्षे लोह

पासकस्यातिवादित्वं सुत्यवादित्वेनोक्तवा, विजिज्ञासितव्यत्वेन सत्यविज्ञानमित-श्रद्धानिष्ठाकृतिसुत्वानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्तवा, सुत्वस्रूष्पजिज्ञासा-यामाह 'यो वै भूमा तत्सुत्व'मिति । भूम्नः खरूपजिज्ञासायामाह 'यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छूणोति नान्यद्विजानाति स भूमे'ति ।

### भाष्यप्रकाशः।

प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्तम् । यद्येवं श्लिष्टप्रयोगेऽस्याधिकजिज्ञासोत्पत्स्यते, तदा योग्यः, नो चेदयोग्य इत्येतदर्थमेवम्रुक्त्वा, ततो नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न् प्राणः, किन्त्वन्यदिति बुद्धा, 'सोऽहं भगवः सत्येनातिवदानी'ति स्वाभिप्राय उक्तः, तत्र 'अतिवदानी'त्यन्तर्भावितसनर्थः । सत्येनातिविवक्षामीत्याग्ययात् । तदा सनत्कुमारः 'सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मित्यादिना तस्य सत्यादिजिज्ञासाम्रत्पाद्य, विजिज्ञासितव्यत्वेन सत्यविज्ञानमितिनष्ठाकृतिमुखानि पूर्वपूर्वकारण-त्वेनोत्तराण्युक्तवान् । तत्र सत्यं अर्थमनतिकम्य स्थितं वस्तुस्कर्पम्, विज्ञानं तद्विषयकं विज्ञिष्टज्ञानम् , मतिस्तर्केण तदर्थस्वरूपविचारः, श्रद्धा आस्तिक्यवुद्धिः, निष्ठा तद्विषयकं आदरस्तत्परत्वरूपः, कृतिस्तद्विषयसाधनातुक् इन्द्रियव्यापारः, सुसं अतुक्तरुखद्विवेद्य आन्तरो धर्म इत्येवं लोकिकसमानाकारं तत्त्वरूपं ज्ञातव्यमिति सत्यादिषु कृत्यन्तेषु विशेषाकथनादायातीति तथोकत्वा, ततः सुस्ते विशेषं वक्तं सुस्रस्वस्वयात्वातीति तथोकत्वा, ततः सुस्ते विशेषं वक्तं सुस्रस्वस्वयात्वा, तत्यः सुस्ते विशेषं वक्तं सुस्रस्वस्वयात्वा, तत्यः स्वतं विजिज्ञासितव्यं इत्ति भूम्रो विचार्यत्वमुक्तम् । तेन प्राणस्य सत्यवदनादीनां च स एव कारणं तत्त्वं च, अतस्तमेव कृत्यादिप्रणाड्या ज्ञात्वा, सत्यवदनेऽति-वादित्वम्, नान्यथेत्यवगत्य, किंस्यरूपो विचार्य इत्याकाङ्खायां पत्रच्छ 'भूमानं भगवो विजिज्ञास' इति । एवं नारदस्य भूमस्यरूपिजज्ञासायामाह 'यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद्विज्ञानातिः स भूमे'ति । इह यच्छव्दगतसप्तमम्या अधिकरणार्थत्वे त्रज्ञणो व्यापकत्वेन सर्वेषां तदुपश्चिष्टतया तक्त्र्याप्यत्या च सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तेः सप्तम्याः सत्यर्थत्वेपि व्रज्ञणः सर्वत्र सत्तेन सर्वेस तथात्वापत्त्रेश्वतं कश्चिद्वश्चेषां वाच्यः । तथाच यस्तिन् दष्टे श्रुते विज्ञाते सति द्रष्टः रिक्तः ।

छान्दसः । विवक्षामीति व्याख्यानात् । उपनिषद्धाख्यानाच । कृत्यादीति । कृतेरादिभूत्या प्रणाड्या । ज्ञात्वेति । भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य' इत्यत्रैवकारः स्वेत्र, नत्वेवंकारः । अतः कृत्यादिप्रणाड्या तदुक्तिवैयर्थ्यपरिजिहीर्षया ज्ञात्वा विजिज्ञास इत्यत्रेव्छाविषयज्ञानं यत् तद्विषयीकरणं भूमः प्रतीयत इति । आहेति । भूमठक्षणमाह । ओपश्चेषिकवैषयिकाभिव्यापकाधारेषु वैषयिकाधाराङ्गीकारो न सम्भवति, ह्यन्यपदार्थस्य विषयत्वादिति राङ्कायां यत्रेति सप्तम्याः सतिसप्तमीत्वं समर्थयाम्बभूवः इहेत्यादिना । अन्यज्ञानाभावापत्तेरिति । न च ब्रह्मणो होपश्चिष्टत्वेपि व्याप्य-त्वेपि 'पश्यन् चक्षुर्भवती'त्यादिरीत्या चिक्रीडिषया वा पुराणमते मायया वा न सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिरिति वाच्यम् । भूमाधिकरणे भूम्रो ब्रह्मत्वेन सिद्धस्यात्र ज्ञानप्रकारिवशेपनिरूपणे ज्ञानेनाज्ञान-निवृत्या तथात्वापत्तिः जीवस्य ब्रह्माभेदात् । भेदे तु अचलत्वसूत्रोक्ताभासे भक्तमनोरथपूरकत्वात् भगवतश्चश्चभुर्भवनादीनां नित्यठीठास्थाना'मात्मत आविर्भावतिरोभावा'विति श्रुतेर्भक्ताधीनात्मतो भवनाद्र-स्रूपस्यात्मनो ठीठास्थसकलपदार्थरूपत्वेन ठीठास्थानां सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिः, न तु प्रपच्य-स्यानामपीत्यदोषात् । तथात्वे । पूर्वोक्तदिशा सर्वस्य निरविद्यस्य नित्यठीठास्थस्य च तथात्वं सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तिमत्वं तस्यापतेः । कश्चिद्विश्चोष इति । आश्चोकतरणोपपादनं वाच्यः । तथा चेति । पूर्वोक्तप्रकारे सति । सतीति । न च 'फले सप्तमी यत्रे'त्यत्र यत्फलकोन्यदर्शनाभाव इति कर्मणोऽन

#### भाष्यप्रकाशः।

श्रोतुर्विज्ञातुरन्यविषयकदर्शनश्रवणविज्ञानामावो भवति, स भूमेति लक्षणकथनेन नित्यनिरविष्मु सुस्रहणं तत्स्वरूपं खेतरसिन् सुखत्वसुखसाधनत्वज्ञानामावजननं तत्स्वार्यं चेति सिच्यति । तेनैवं स्वरूपकार्यलक्षणयुक्तं विचार्यमिति फलति । तत्र भूम्नि दृष्टे श्रुते विज्ञातेऽन्यदर्शनादिकं कृतो न भवति, किं विशेषदर्शने रजतादिकमिवान्यकृत्यति, उत कारणे कार्यमिव भूम्यन्यस्थिते, अथवा सूर्यतेजोनक्षत्रादिकमिव भूमा अन्यत्तिरस्करोतीति शङ्कायामाह 'अथ यत्रान्यत् पत्र्यत्यन्यच्छुणोत्मन्यिद्वज्ञानाति तदल्पम्, यो वै भूमा तदमृतम्, अथ यदल्पम् तन्मन्त्यं मित्यनेन । अनित्यत्वे सति सावधिसुखरूपत्वे सत्यन्यत्र सुखत्वसुखसाधनत्वज्ञानजनकन्त्रमृत्यस्थल्यमिति सिघ्यति । तथाच न पूर्वविकल्पितं किश्चिद्भवति, अपि तु भूम्नि दृष्टे श्रुते विज्ञाते तदानन्दैकतानतया अन्यदल्पं न सुखत्वेन सुखसाधनत्वेन च पत्र्यति, न शृणोति न विज्ञानातीत्यर्थः सिध्यति । तत्र नतु यदि भूम्नो दर्शनश्चणविज्ञानेष्वन्यतमेनैवं भाव आनन्दैकन्तानत्वरूपः, तिर्हे शृण्वतो मम कृतो नास्ति । अथ सम्रदितैस्तैस्तदा यत्र भूमा खरूपं खकार्यं च प्रकाश्यसित्यति, तस्येव भावो नान्यस्थेत्याश्यः, तदा स आधारो वक्तव्य इत्याशयेन पृच्छिति 'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्टित' इति, उक्तरीत्या कमिनव्याप्य स्थित इत्यर्थः । तत्रोत्तरमाह 'स्वे मिद्यमी'ति । स्वविभूतौ । अत्रापि को महिनेत्याशङ्का भविष्यतीति तद्वारणाय स्वयमेवाह

रिकमः।

न्यस फलेन यच्छन्दार्थेन समवायादिति वाच्यम् । अन्यदर्शनाभावस्य सुषुप्ताविप सत्त्वेनात्मा फले म्सादिति तत्फलं तु भक्त्येकसाध्यत्वात् । न च भक्तिप्रकरणादन्यदर्शनाभावो भक्तिरेवेति तस्यात्मा फलं कथं न भवतीति वाच्यम् । अत्रार्थेऽन्येषां रामानुजाचार्यादीनामसंमतेर्वक्ष्यमाणत्वात् । 'सर्वं हि पत्र्यः पत्र्यती'ति श्रुतिविरोधाच । न च सुषुप्तिलक्षणे दृष्टे विज्ञाते इति कुतो लब्धमिति वाच्यम् । एतादृशविशेषमन्तरा कस्मिन्नर्थे सप्तमीत्यपि वाच्यम् । सत्यर्थे सप्तमीति चेत् । सुषुप्तिर्व्याक्रियताम् । ननु सुषुप्तौ व्याकियमाणायां शङ्करभाष्यपूर्वपक्षस्य सिद्धान्तीकरणात् सम्प्रदायप्रदीपोक्ता भगवदाज्ञा से-त्स्यति शङ्कराचार्यमतस्था मन्मतं पूर्वपक्षयन्ति तत्त्वं सिद्धान्तयेत्याकारिकेति चेत्, न। अहङ्कारादेशात्। 'थथाहङ्कारादेश' इति वक्ष्यमाणश्रुतेः । तस्य तुरीयग्राहकत्वं प्रतिभाति । चित्तस्य सुषुप्तिग्राहकत्वात् । तथाच 'अशक्ये हरिरेवास्ति मोहं मा गाः कथञ्चन' इति वाक्यान्न दोषः । किञ्च। सर्वस्य तथात्वापत्ते-श्रेत्युक्तदोषाच । तथाच श्रुतिः 'सर्वं हि पत्रयः पत्रयती'ति । अत्र रामानुजमाध्वभास्कराचार्या मिक्षुरोवो च भगवन्तो 'यत्र नान्यत् पश्यत्यादे'भूमातिरिक्तयावद्दर्शननिषेघो नार्थः, किन्तु निरविध-सुखरूपे ब्रह्मण्यनुभूयमाने ब्रह्मस्वरूपतदिभूत्यन्तर्गतत्वात् कृत्स्रस्य वस्तुजातस्यैश्वर्यविशिष्टब्रह्ममिन्नत्वेन न पश्यतीति । एतदेवोपपादयति वाक्यशेषः । 'स वा एवं पश्यन्नेवं मन्वान' इत्यादिः । अग्रे 'न पश्यो मृत्युं पश्यति, न रोगं नोत दुःखताम्, सर्वं हि पश्यः पश्यति सर्वामाभोति सर्वश' इति मन्नश्चेति वदन्ति । पूर्वोक्ताविरुद्धमेतत् । भूमाधिकरणभाष्यप्रकाशे एत्दुक्तम् । इतीति । इति खरूप-लक्षणं कार्यलक्षणं च सिध्यतीलर्थः । किमित्यादि । विद्योषद्दीनम् । नेदं रजतमित्याकारकं रजतादिकम्, शुक्ताविदं रजतमिति । आदिना रज्जौ सर्पोऽयमिति । नायं सर्पः, रज्जुरेषेति विशेषदर्शनम् । कारणे जले कार्यं पृथिवी । स्त्रेति । विभूत्यध्यायोक्तायाम् । अञ्चापीति ।

१. संपद्यते । २. तदेकतानताहपः ।

### भाष्यप्रकाशः ।

'यदि वा न महिम्रीति गो अश्वमिह महिमेत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभावे क्षेत्राण्यायतना-नी'ति । तथाचेतेषु तत्त्रतिष्ठाया अदर्शनात्कथमेतिदिति शङ्कां मा कृथाः । तत्र हेतुमाह 'नाहमेवं बनीमी'ति । एताहशे महिश्चि प्रतिष्ठित इत्यहं न त्रवीमि । तिहें क प्रतिष्ठित इत्यत आह 'त्रवीमीति होवाच अन्यो ह्यन्यसिन् प्रतिष्ठित' इति । अत्र 'इति होवाचे'ति श्रुतिवाक्यम् , रोपं सनत्कुमारस्य । तथाच गोअश्वादिभ्योऽन्यो महिमा तसिन् प्रतिष्टित इति । तथाच लौकिकमहिमभिनः स्वे आत्मीये दृते भक्ते योऽथवा खामिन्नो यो महिमा तस्मिनु-क्तरीत्या स्थित इत्यर्थः । अतस्तेनापि प्रकारेण विचार्य इत्यर्थतः सिध्यति । तर्हि स कीदग् येन तत्रेव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विद्युणोति 'स एवाधस्तात् स उपरिष्टात् स पश्चात् स पुरस्तात् स दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्व'मित्यारभ्याग्रेऽहंकारादेशं तत आत्मादेशं च पूर्ववत् 'आत्मवेदं सर्व'मितीत्यन्तम् । तथाच यस्य पूर्व 'स एवाधस्ता'दित्याद्यक्तरीत्या सर्वदिक्षु भूमभानं सर्व परिदृश्यमानं भूमेति च भानम् । अथ तदनन्तरम्, अत एत-साद्भानादेतोरहङ्कारादेश एव पूर्ववद्भागिकास्वभानम् । अथ तदनन्तरम्, अतस्तादशभानादेतो-रात्मादेश एव पूर्ववद्भागिकात्मभानमिति । एवंत्रकारकभानवान् यः स पुरुषस्तत्र यो महिमा रिश्मः।

विभूतिष्वपीत्यर्थः । अस्येति । नारदस्य । स्वयं सनत्कुमारः । यदि वा नेति । यदि वा परमार्थत आधारं प्रच्छित तिर्हि नृमः । मिहिसि गो अश्व गवाश्वं तदादिरूपे मिहिसि । निति । न प्रतिष्ठित इतीत्यर्थः । कथमेतिदिति । कथं केन प्रकारेण । 'स्वे मिहिसी'ति श्रुतिवाक्यमित्यर्थः । न व्रविभीति । अन्ये ज्ञानिनस्तु व्रवन्तीत्यर्थः । अन्यज्ञानिनां परमार्थः गीताविभूत्यध्याय । 'धेनूनामिस कामधुक्' 'उच्चैः श्रवसमश्वानाम्' 'ऐरावत गजेन्द्राणाम्' 'श्रीमदूर्जितमेव वा' 'रुद्राणां शङ्करश्चास्मि' 'देवर्षाणां च नारदः' 'सिद्धानां किपलो सुनिः' 'कीर्तिः श्रीर्वाक् च नारीणां स्मृतिर्मेधा धृतिः क्षमा । विष्टभ्याहमिदं कुत्ख्नमेकांशेन स्थितो जगत्' इत्येतेषु वाक्येषु गवाश्वादीनां श्रीकृष्णजिदमेदः । अत एव 'ह्यन्यो ह्यान्यस्मिन् प्रतिष्ठित' इति श्रुतेर्ज्ञानिनो मूमा तु स्वतो न भिन्न इति भावं वदन्ति । सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तिप्रकरणाद्भक्तानामुक्तश्चितिपाँचपरमार्थमाहुः तथा चेति । गवाश्वादिभ्योऽन्यो महिमा यस्तस्मिन् तद्रपेऽन्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति । हि युक्तश्चाय-मर्थः। ज्ञानमार्गीयादर्थाद्भिन्नः। ननु ज्ञानमार्गीयार्थी भक्तिमार्गीयो वित चेत्। न। महाभाष्ये 'चत्वारि शृङ्का त्रयोऽस्य पादा द्वे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्ये'ति श्रुतेर्निरुक्तावाशुशुक्षणिपरत्वेन व्याख्यातापि शब्दपरत्वेन व्याकरणादत्रापि ज्ञानमार्गपरत्वेन व्याकृता भक्तिमार्गपरत्वेन व्याकृतिति। खाभिन्न इति । ख भगवान् । उक्तेति । उक्ता 'अन्यो ही'त्यादिश्रत्योक्ता रीतिस्तया । श्रुति-प्रामाण्यात् स्वस्मिन्नपि (स्वयं) स्थित इत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे 'अन्यो ही'त्यादिश्रुत्यर्थः स्पष्टः । मूमा तु स्वतो न भिन्न इति भावः । स्व इति । महिमा । श्रुतौ स इति भूमा । पूर्ववदिति । 'अहमे-वाधस्ता'दित्यादिपूर्ववत् । 'आत्मैवाधस्ता'दित्यादि पूर्ववच । भूभेति । यथाधस्ताद् घट इत्यत्राधस्त-नघटभानम् । इदग्पदार्थमाहुः परीति । इदमस्तु प्रत्यक्षगे रूपमिति । स्वेति । भूमाभिन्नानां स्वेषां भानम्, 'कृष्णोऽहं पश्यत गति'मित्यत्र यथा भूमा भगवान् तत्त्वेन स्वेपां भक्तानां भानम् । हेतोरिति । सुत्रारिभावरूपादित्यर्थः । आत्मपदं मुख्यात्मपरम् । अहङ्कारादेशस्य सञ्चारिभावत्वज्ञापनाय पुनर्भूसा-भिन्नात्मज्ञानमित्यर्थः । एवमग्रे भाष्ये स्फुटम् । महिमेति । सस्फूर्तिसर्वात्मभावस्तस्मिन् प्रसिद्धे

# भाष्यप्रकाश-रहिम-परिबृहितम्।

# एतेन सर्वात्मभावखरूपमेवोक्तं भवति । तत्र विरह्भावेऽतिविगाढभावेन

### भाष्यप्रकाशः।

तिसन् भूमा प्रतिष्ठित इत्यर्थः सिध्यति । तस्य तत्र प्रतिष्ठितत्वे गमकमाह 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरितरात्मन्नीड आत्मिमिथुन आत्मानन्दः स स्वराइ भवित तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति । तथाचोक्तप्रकारकदर्शनमननविज्ञानवानुक्तप्रकारकर्त्यादिमान् भवतीत्येते धर्मास्तत्र भूमप्रतिष्ठागमका इत्येतैर्लक्षणभूममिहिमाधारः पुमान् ज्ञातव्य इत्यर्थः । एतच मिहमस्वरूपमप्रे अनुबन्धादिस्त्रभाष्ये स्फुटीभविष्यति । एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य तादृशस्य शोकतीर्णत्वं पूर्वपृष्टोत्तरत्वेनाह 'स स्वरा'डित्यादिना । सः भूमात्मरत्यादिमान् स्वस्थिनेव राजते, स्वस्थिन् भूमानं रञ्जयति वा, तस्य नामाद्याशापणपर्यन्तलोकेषु कामचारः स्वातच्यं भवतीति सर्वप्राप्त्या शोकपारतीणों भवतीत्यर्थः । एवमेतं परिचायित्वा तेनैव शोकत्तरणादितरोपायवतो निन्दित 'अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते क्षय्यलोका भवन्ति, तेषां सर्वेषु लोकेष्वकामचारो भवती'ति । रञ्जयतीति राजा । अन्यो रञ्जयिता येषां तेऽन्यराजानः । तथाच ये इतोऽन्यथा विदुरन्यासक्तास्ते तथेतिसन्दर्भार्थः ।

एतस्य तात्पर्य स्फुटीकर्तुं गृह्णन्ति एतेनेत्यादि । एतेन भूमः कार्यलक्षणवाक्ये-रिक्मः ।

वृतभक्ते भूमा भूमाधिकरणोक्तो भगवान् प्रतिष्ठित इत्यर्थः । भगवतो भूमत्वेनोपादानं सुखरूपत्वाय । नंतु भगवति सर्वात्मभावरूपा भक्तिः, भक्तौ तु न भगवानिति चेत् । न । महिम्नीति सप्तम्या अभिव्याप-काधारोऽर्थः । न त्वौपश्चेषिक आधारः । तथा च महिमानं सस्फूर्तिसर्वात्मभावमभिव्याप्य प्रतिष्ठित इस्तर्थात् । न च महिमपदं 'एतावानस्य महिमा' इत्यत्र विश्ववाचकमिति वाच्यम् । विश्वान्तर्गतसस्फू-र्तिकैतादृशभावे विश्ववाचकस्य सङ्कोचात् । 'सर्वे बाह्मणा भोजयितव्या' इत्यत्र सर्वपदवत् । तथा चोक्तेति । 'अनुबन्धादिभ्य' इति सूत्रभाष्योक्तप्रकारकेलादिः । एत इति । उक्तप्रकारकरत्यादिरूपा धर्माः । उक्तप्रकारकदर्शनादिधर्मास्तु भूमगमकाः, न तु भूमप्रतिष्ठागमका इत्यनुबन्धादिभ्य इति सूत्रभाष्यात् । महिमेति । 'स एवाधस्ता'दित्युक्तम् । 'स वा' इत्युक्तं च । व्याकरणस्य वेदाङ्गत्वात् श्रीभागवतस्य वेदत्वात् तचतुर्थस्कन्धोक्त रुक्षणमाहुः स्वस्मिन्निति । 'रञ्जयतीति राजे'ति पृथुचिरत्रे व्युत्पत्तिः । तेनैवेति । भूम्नेव । इत इति । श्रुत्यन्तर्गतस्यात इत्यस्यार्थः । कार्यस्रक्षणेति । स्वरूप-लक्षणं तु 'सत्यं ज्ञानमनन्तमानन्दं ब्रह्में'ति ब्रह्मोपनिषदुक्तम् । सर्वातमभावेति । ननु विगाढ-भावस्य विरह एव भाष्ये उक्तेः 'यस्मिन् दृष्टे श्रुते विज्ञाते' इति लक्षणश्रुतिविवरणे प्रकाश एवोक्तसंयोगे सर्वात्मभावपदस्थैकदेशविरह एव प्रवृत्तस्य कथं जीवेश्वरभेदेनाधिभौतिकादिभेदेन संयोगविप्रयोगभेदेन च द्वादशप्रकारेषु प्रवृत्तिरिति चेत् । न । भाष्येऽतिविगाढमावपदेति पदार्थस्य विवक्षितत्वात् । तथा च वि विशेषेण गाढो रहः बलं बलपदवाच्यो भावः प्रेमा विगाढमावः। तस्य ज्ञापको निरोधलक्षणग्रन्थोक्तो निरोधः । तदुक्ते तु सर्वात्मभावे सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भाव इति । आत्मनो भाव इति षष्ठीतत्पुरुषं विधाय सर्व आत्मभाव इति कर्मधारयः । 'सर्वेन्द्रियाण्यन्तः-करणस्य वृत्तय' इति पञ्चमस्कन्धे निरूपितम् । 'एकादशामी मनसो हि वृत्तय आकृतयः पञ्चिथयोऽभिमान' इति । तदुक्तमाचार्यैः 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षजे । विरहेण महाभागा महान् मेऽनुग्रहः कृत' इति स्रोके 'सर्वोप्यात्मनो भावो भगवत्येवाधिकृत उत्तरोत्तरं वृद्ध्यर्थ आरब्ध इवे'ति सुबोधिन्या । ननु विरहेणेत्युक्तौ पुष्टिमार्गीयत्यागवतीनां विरहसामयिकसर्वात्मभावपदनिर्वचनम्, ४७ वि स्०र०

सर्वत्र तदेव स्फुरतीनि 'स एवाधस्ता'दिलादिनोक्त्वा, कदाचित् खसिन्नेव भगवन्वस्फूर्निरिप अवतीनि 'अथाहङ्कारादेश' इलादिना तासुक्त्वा, एतेषां व्यक्षिचारिआवत्वेनानियतत्वं ज्ञापितुं पुनः सर्वत्र अगवत्स्फूर्तिमाह 'अथात

### भाष्यप्रकाशः।

न यदुद्धवं प्रति सर्वात्मभावस्वरूपं स्वस्मिन् विगादभावात्मकं भगवतोक्तं तदेवोक्तमि-त्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायामेतद्ग्रिमोक्तकार्यान्यथानुपपत्त्यार्थादुक्तं भवतीति वक्तमेतद्विभ-जन्ते तत्रेत्यादि ।

# रिक्मः।

न तु संयोगसामयिकसर्वात्मभावपदिनर्वचनिमिति संयोगीयान्यन्निर्वचनिमिति चेत्। न । संयोग-विप्रयोगभेदेनैकस्या एव भक्तेहैंविध्यात् । न च संयोगे मानाभाव इति वाच्यम् । विहितभक्तय-साध्यत्वेन भक्तिपदं सर्वात्मभावेऽर्धदलवाचक स्यादिति । न चास्त्वेवमिति वाच्यम् । विशिष्टे शक्ति-वादिनां घट इत्युक्ते हि न घटत्वाविषयकप्रत्ययो भवतीति तथा वक्तुमशक्यत्वात् । तथा च प्रत्ययः । प्रतिमादिं पश्यतो भगवन्तं पश्यामीति चक्षुःसयोगे । विष्रयागे तु देहिकपारतत्र्य देशैक्येपि । तदा न पर्यामीति प्रत्ययः । तथा च प्रयोगः । विगाढभाववान् निरोधादाचार्यवदिति । एवं सर्वस्मिन् भाव इति सर्वात्मभाव इति ठाऌभट्टकृतसर्वात्मभावविवेके । सा व्युत्पत्तिरतिविगाढभावेन वक्ष्यमाणस्फूर्तौ । तथा चैतादशः सर्व आत्मनो भावो यत्र विगादभावे स विगादभावः सर्वात्मभावः । द्वितीयद्छे त्वतिविग,ढभावः अतिपदार्थोऽनुभवसाक्षिको विरहे सयोगापक्षयातिशयरूपः । तत्र सर्वस्मिन्नात्मभात्रो यत्रातिविगाढभावे स सर्वात्मभावः । तदुक्त स्वद्यात्मभावस्वद्यपं स्वस्थिन् विगाढभावात्मक-मिति । अन्यस्मिन् कामुकेऽय भावः सर्वात्मभावः स्थात्, तद्भावृत्त्यर्थ स्वस्मिन्निति । विगाढ-भावात्मकसर्वात्मभावाचिरोधात्मकस्तस्मादतिविगाढात्मके स्फूर्त्वात्मकः सर्वात्मभावः । एव संयोगे द्विविधोपि त्रिविधः आध्यात्मिकाधिदैविकयोरभेदात् । अतिविगाढभावतदुद्भवस्फूर्तिरूपो द्विविधोपि विरहे त्रिविधः । उक्ताभेदात् । एवं षड्विधो जीवे । ईश्वरेप्येव षड्विधः कारणरूपः । तदुक्त प्रदानव-त्स्त्रभाष्यप्रकाशे 'तेन भगवद्धमें'त्यादिना । व्युत्पत्तिस्तु सुबोधन्या एव 'सर्वोप्यात्मनो भावः' इत्यंस्याः श्रुतौ निरवध्यानन्दरूपत्वेन रसरूपत्वेन पुत्रादिभ्योपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्य आत्मनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा यन्मात्रां सर्व उपजीवन्ति स सर्वस्तदशिभूतो भगवद्धर्म ऐश्वर्या-दिवदतिरिक्तः। ननु स दत्तो जीवेष्वपि तादृश इति चेत् । न । 'एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुप-जीवन्ती'ति श्रुत्या प्रदानवत्सुत्रोक्तरीत्या भगवद्धर्मात्मकसर्वात्मभावदानेपि भगवद्धर्मसर्वात्मभावस्योक्त-विधत्वमपि । मात्रारूपत्वेन परिणामात् । एतेन प्रदानवत्सूत्रोक्तभाष्यप्रकाशोक्तलक्षणकसर्वात्मभावनिर्व-चनाभावात् तद्विरोध इत्यपास्तम् । तत्र भगवद्धर्मात्मकसर्वात्मभावनिर्वचनात् । आध्यात्मिकाधिभौतिक-स्फूर्तिविगाढभावयोर्मात्रात्वादुक्तविधत्वम् । पुराणमतेन तु प्रदानवदेवेति सूत्रभाष्यप्रकाशेऽनुरागात्मेत्या-दिविशेषणविशिष्टः सर्वात्मभावो ज्ञेयः । तथा चैतेन श्रुतिवाक्येन सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽ-न्तःकरणस्य भावः 'कामः सङ्कल्प'इत्यादिश्चत्युक्तस्तस्य विद्यारूपस्य स्वरूपं 'दर्शनाचे'ति वक्ष्यमाण-' सूत्रादुक्तमित्यर्थः । निरोधलक्षणोक्तविद्यारूपमिति यावत् । श्रीवल्लभजित्कृतसर्वात्मभावनिरूपणे सर्वात्मभावपदस्यायमर्थकः । भक्तिमार्तण्डे च । 'नन्दगोपव्रजस्त्रीणां' नन्दगोपसर्वात्मभावत्वेन 'मनसो वृत्तयो नः स्यु'रिति भ्रमरगीतीयवाक्योक्तेन सर्वात्मभावनिरूपणस्य युक्तत्वात् । उक्तश्चतेश्चेति

अयमर्थः। अत्र व्याख्यातरीत्या यो भूममहिमाधारह्यः पुमान् परिचायायेष्यते, तस्य या स्फूर्तिः, सा नाखण्डत्रक्षज्ञानह्या, 'तत् केन कं पत्रये'दित्यादिवत्तदाकाराभावात्, किन्तु सखण्डतद्व्या, पण्णां दिशां परिदृश्यमानस्य सर्वस्य चानुवादपूर्वकं तत्स्फूर्तिकथनात्। सापि न वामदेवादिस्फूर्तिव'न्मनुरभवमहं स्थेश्वे'त्यादिसर्वत्राहङ्गहरूपा, अहङ्कारादेशोत्तरं पुनरातमादेश-कथनेन तस्याः व्यभिचारवोधनात्। अतः सा द्विविधाया अपि ज्ञानिस्फूर्तिवंशक्षणिति तद्वानिपितेभयो विरुक्षणः। 'स्यदि पितृरोककाभो भवती'त्यादिवदस्य कामानामनुक्तत्वाद्वराद्यपासकभयोपि विरुक्षणः। मत्र्यसुखानमीप्सुत्वाह्योकतोपि विरुक्षणः। किन्तु सत्यवदनादि-कारणभूतकृत्यादिजनकसुखलाभवत्त्वस्य भूमप्रतिष्ठाप्रश्लोत्तरारम्यां तन्महिमाधारत्वेनोक्तत्वात् पूर्वभूमराभवानुक्तः, तेन दृष्टश्चतविज्ञातभगवत्कः परमभक्तस्तत्र ततोऽन्यदर्शनादिराहित्यस्थोक्त-त्वादिरहमावे प्रपश्चविस्रारकपरमासिक्तरूपो योऽतिविगादभावस्तेन सर्वत्र तदेव आसक्तिविषयं रिवः।।

भाष्यार्थः । भाष्यीयेवकारव्यावर्समाहुः अयमर्थे इति । 'सा सा सा सा जगित सकले कोऽयमद्रैत-वाद' इत्यत्राय भावः कामुकस्योपवर्णितः । कचित् तत्रापि संभोगविगाढभावनिरोधवित्रयोगाति-विगाढभावस्फूर्तीनां सत्त्वात् लैकिकः सर्वीत्मभावो रूपप्रपञ्चान्तर्गतो बन्धको रूपप्रपञ्चस्य बन्धकत्वात् 'सर्वेग्रन्थीनां प्रविमोक्ष'इति श्रुतिविरोधाचेत्यत आहुः क्रर्त्थेति । तथाच ठौकिके सर्वात्ममावे मर्त्यसुखा-भीप्सुरिवकारी, अलैकिके तु शुद्धाहारी। 'प्राणपोषको ह्याहारः, तस्य सदोषत्वे तु न कित्रित् सिध्यती'ति भाष्यात् । 'न परयो मृत्यु परयती'ति मृत्य्वस्पृष्टसुखत्वात् सर्वात्मभावस्यामर्त्यसुखाभीप्सुरिकारी । एतेन वैष्णवस्य स्वस्त्रियामेतादृशभाववतो भावेषि न क्षतिः। आत्मविषयत्वाच । न चायोग्ये भावकल्पनिमिति वाच्यम् । 'यद्यदिष्टतम'मिति वाक्यात् । 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति सूत्राच । आत्म-विषयकः कैवल्यरूपः । रूयादिविषयकोऽकैवल्यरूपः । स्वत्येत्यादि । सत्यवदनविज्ञानमतिश्रद्धानिष्ठाः सुखादयः तासां कारणीमूता कृतिरादिः कृत्यादिसुखस्यादिः । तस्या जनकेत्यर्थः । ननु सत्यवदना-दिजनके स्रोतावतेव च।रितार्थी कारणभूतकृत्यादी स्रोधिकमिति चेत्, न । एतदनुक्ती सत्यवदनादिसक-ठजनकेति अमः स्यात्, तन्निवृत्तये कारणभूतायाः सुखस्यादिरूपायाः कृतेर्जनकत्वनिश्रयार्थ कारणभूत-कृत्यादीत्यस्थानाधिक्यात् । उक्तत्वादिति । 'यदा वै सुखं रुभतेऽथ करोती'ति श्रुत्येत्यर्थः । दृष्टेति । भूमलक्षणश्चतिच्याख्याने विशेषरूपेण लब्धः । परभेति । दृष्टश्चतिवज्ञातभ(ग)वत्कत्वमेव परमभक्तत्वम् । संयोगविगाढभावयोस्तु प्राकृतयोरनुवादात् । सयोगविगाढभावनिरोधानां वक्ष्यमाणत्रयप्रतिपादकप्रन्था-नुरोधेन वक्तव्यत्वात् । अत्र सत्यवदनादीनां सनिवेशप्रकारः । सर्वात्मभावे 'भक्तिः प्रवर्तिता दिष्टचे'ति वाक्य भ्रमरंगीते, भक्तिवर्धिन्यां च 'सेवायां वा कथायां वे'ति वाक्यं विविदिषोर्भक्तस्य सत्यवदनादिजनककृतिर्गुरूपसत्तिः । अस्य पुष्टित्व सन्दर्भस्यैकादशद्वादशाध्यायोक्तस्यैतन्निवन्धे उक्त-त्वात् स्फूर्तिनिरोययोः सर्वात्मभावपद भाष्ये श्रीभागवते चोक्तमिति । अनुग्रहमात्रेण कृतिः पुष्टित्वात् । ततो निष्ठा, ततः श्रद्धा, ततो मितः, ततो विज्ञानम्, ततः सत्यं सत्यवदन कथा कथनादिरूपमुक्तश्चिति-प्रामाण्याञ्ज्ञेयम् । तन्त्र भूमलक्षणे । ततः दर्शनश्रवणविज्ञानाद्यनन्तरम् । उत्तेति । एतस्य विरह-भाविलङ्गत्वम् । न च प्रेमलक्षणे सयोगे वियोगवर्तन प्रेमेत्युक्तत्वात् वियोगवर्तनं संयोगेऽस्त्विति शङ्क्यम् । प्रेमलक्षणत्वात् । सर्वात्मभावस्य प्रदानमात्रसाध्यत्वात् । परमासक्तीति । परः सर्वोत्क्रणे मीयते ज्ञानस्य स्कूर्त्यात्मकस्य विषयीकियते यस्यामेतादृश्यासक्तिरनुषङ्गबद्धधीरूपा तया

भगवत्स्वरूपमेव सर्वत्र स्फुरतीति 'स एवाधस्तादित्या'दिनोक्त्वा, एतेषां विरहभावकृततत्तत्स्फू-तिरूपाणां ज्ञानानां व्यभिचारिभावत्वेनानियतत्वं ज्ञापियतुं पुनरहङ्कारादेशात् पूर्व निरूपित-रिक्षमः।

व्यविहयते ज्ञायते इति तद्रपोऽतिविगाढभाव इत्यर्थः । 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपा-दाम्बुजाश्रया' इति भ्रमरगीतोक्तसर्वात्मभावे निरोधस्कन्धोक्ते निरोधस्य प्रपत्रविस्मृतिपूर्वकमगवदा-सक्तिरूपस्य सनिवेशो भाष्यस्य आवश्यकः । तेनातिविगाढभावे वक्तव्येऽस्य विशेषणस्य कि प्रयोजनमिति कुचोद्य निरस्तम् । च्याभिचारीति । विरहेत्यादितत्तत्स्फूर्तयोऽधःस्थत्वादिप्रकारकास्म-द्विशेष्यका बोध्याः । ते तु त्रयस्त्रिशत् । 'चिन्ता रमृतिर्हर्ष औत्सुक्यमपस्मारो विबोधो मतिरुन्मादो मरण'मित्येतेषु मतिरत्र सम्भवति । तस्या लक्षणं शास्त्रोपदेशमन्नाचैरर्थनिर्धारणं मतिरिति । 'तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिर्विशिष्यत' इति गीतातः व्यभिचारित्वमस्या भक्तिरसात् पूर्वभावित्वेनोत्तरभावित्वेन च, भक्तिमार्गे उन्मादो वा । तस्य लक्षणम्, 'सन्निपातग्रहादित उन्मादश्चित्तविभ्रमः ।' तदुक्तं 'उत्तमानां विप्रलम्भो भवेत् प्रियवियोगतः । नीचानां विभवभ्रंशात् सर्वेषां सन्निपातत' इति । अत्रापि वाक्यं 'इत्युन्मत्तवचो गोप्यः कृष्णान्वेषणकातराः' इति । अत्र भक्तिपदवाच्यत्वात् षद्रसु सर्वात्मभावपदव्युत्पत्तिः । सयोगः परस्परालिङ्गनपरिचुम्बनाद्यनन्तभेदत्वाद-परिन्छेद्य इत्येक एवं । सर्व आत्मनो भावः परम्परया यत्र संयोगे स तथोक्तः । सयोगे परम्परया निरोधकारणत्वात् । वि विशेषेण गाढो हढः चलपदवाच्यो भावः प्रेमा । 'हढः स्थूलबलयो'रिति पाणिनिस्त्रात् । न च भावपदार्थौ रतिर्वाच्य इति वाच्यम् । रतेर्भगवद्याहकत्वात् । 'वशे कुर्वन्ति मां भक्त्ये'ति वाक्यात् । 'तं भजे'दिति श्रुतेश्च । न च प्रेमपदोपसन्दाने विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यो न वेति शिक्कत्वा प्रदानसाध्यत्वं सर्वात्मभावस्थोक्तम्, तद्भद्गः, प्रेमपदेन विहितभक्तिलाभो न, अन्यसाधनसाध्यत्वादिति वाच्यम् । भाष्ये विहितपदाचित्तशुद्ध्यादीनां मर्यादाभक्तिसाधकत्वे पुष्टौ प्रदानसाध्यत्वे वाधकाभावात् । न च प्रदानसाध्यत्वेऽनुग्रहासाध्यत्वापत्त्या भिक्तहेतुविरोध इति वाच्यम् । सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भरूपे द्वादशाध्याये पुष्टिमार्गकथनानन्तरं 'याहि सर्वात्मभावेने'ति वाक्यात् पुष्टिभक्तित्वेपि सुबोधिन्याः सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भावः, 'कामः सङ्गलप इतिश्रुत्युक्तो वा, 'एकादशामी मनसो हि वृत्तय' इति पत्रमस्कन्धोक्तो वा भवनं भगवति सत्ता वर्तन तत्परत्वेनावस्थापन वेत्यर्थिकायाः सिद्धस्य वक्ष्यमाणस्य विद्यारूपस्य निरोधस्य दानना । इतरस्याध्यात्मिकाविभौतिकस्यानुग्रहसाध्यस्य पुष्टित्वादनुग्रहेणोपगमात् । श्रीतस्य प्रदानसाध्यता, पोराणस्य तु अनुग्रहसहकृतप्रदानसाध्यता सर्वात्मभावस्य निरोधात्मकस्य । वक्ष्यमाणनिरोवात्मकस्य । विगादगाव सर्व आत्मनोठन्तःकरणस्य भाव उक्तो यत्रेतिन्युत्पत्तिः । 'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सत' इति गीनायाः । निरोवे च्युत्पत्तिः । सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी भावः 'कामः सद्गल्प इति श्रुत्युक्तः । भाष्यं भूमपदवाच्यो यः । 'एतेन सर्वात्मभावस्वरूपमेवोक्त भवती 'नि भाष्यान् । माष्यमने इय मुख्या व्युत्पत्तिः सर्वात्मभावस्य । मूमलक्षणश्रुतिसिद्धत्वात् । पत्र तु सर्वात्म मावव्युत्पत्तिशस्याः सर्वात्म मावान्तः पातित्वात् सर्वात्मभावा इत्युन्यन्त इति भक्तिहसदिशा ज्ञायते । अयापि व्युत्पतिविग्हे । विशिष्टो रहो विग्हः । अन्तःसवेदनम् । विरहो, 'विरहे ये विविधा ्किसावा उत्पद्यन्ते. ते न सङ्गमेषी ति विशिष्ट्यम् । स च चक्षूरागः । प्रथमित्यवस्थाप्रकारेण िक उत्कारक्ष्य रूपः । नन्यन्नः सर्वद्नेषि चक्षुराग इति चेत् । न । 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षदा-

स्याष्ट्रस्या सर्वत्र भगवत्स्फ़ुर्तिमाह 'अथात आत्मादेश' इत्यादिना ।

विधात्रयसमाप्तौ च 'स वा एष एवं पश्य'नित्यादि कथयति । तत्र 'स' इत्यनेन पूर्वोक्तं परामृश्य, 'एष' इत्यनेन महिमानं निगमयति । तत्रायमर्थः । पूर्व विधात्रयस्योक्तत्वात्तासां प्रत्येकमहिमरूपत्वे, 'स वा एष' इत्यत्र बहुवचनापित्तः । सम्रदितस्य तथात्वे पूर्वविधापरामृष्टस्य भूम्नोपि महिमत्नपत्तिः, अतस्तदुभयमत्र नाभिष्रेतम्, कि'न्त्वेवं पश्य'नित्यादिनोक्तासु द्शनादिक्रियासु पूर्वोक्तविधात्रयं कर्मत्वेनैवाभिष्रेत्यैवंपदेन परामृश्वति, दर्शनादिमतश्राष्ट्रे फलं

# रिक्मः।

वृत्तचक्षुरमृतत्वमिच्छ'न्नितिश्रुत्यान्तःसंवेदने चक्षूरागोक्तेः । आत्मदर्शनं 'सा परानुरक्तिरीश्वरे' इति शाण्डिल्यसूत्रेण रागमन्तरासम्भवचक्षूरागरूपां भक्तिमाह । द्विषति चक्षुःस्वकारणनिर्वाहाय । न चास्तु चक्षूरागः संयोगवद्धिरहेपि, रागस्य भैक्तिलक्षणत्वात् , परन्तु सम्यक् ज्ञानं तस्य श्रुतौ न सम्भवति, प्रत्याशादिभिस्तिरस्कारादिति बोध्यम् । 'भवतीनां वियोगो मे न हि सर्वात्मना कचि'दित्यस्मात् । प्रसङ्गः । ननु 'कामाद्गोप्यः', 'अलमन्यविचारेण, प्रेमेच्छेति स्थितं मत'मिति वाक्याभ्यां इच्छा ममेति चेत् । न । 'अनाविष्कुर्वन्नन्वया'दितिसूत्रे भक्तिरसस्य गुप्तस्यैवाभिवृद्धिस्वभावत्वेन कामादीनां गौण-श्रेमत्वात् । अतः 'कामस्तस्य दिदृक्षेवे'ति 'नैव इच्छा तु साधारण्या'दिति कारिकाशाण्डिल्यसूत्रयो-रिच्छायां विशेषस्य दूषणस्य चोक्तेः । अतः बहुविधोपि विरहोत्रैक एव गण्यते, संयोगवदिति सिद्धम् । ननु विप्रलम्भ इति वक्तव्ये तदेकदेशोपादानं भाष्ये कुत इति चेत् । न । विप्रयोगस्याभिलाषविरहे-र्ष्याप्रवासशापहेतुकत्वेन पञ्चविधस्य सङ्गमप्रत्याशाकालीनास्तदनुत्पादो विप्रलम्भ इति लक्षणलक्षितस्या-द्यावयवोऽभिलाषं इच्छारूपः द्वितीयो विरहः । देशैक्येपि गुर्वादिपारतत्र्यम् । अन्यासिङ्गिनि प्रिये कोप ईर्ष्या । प्रवासो वैदेश्यम् । उत्पादिकोपनियन्नणं शापः वाग्दण्डः । विप्रलम्भलक्षणे प्रत्याशा प्राप्तिनिश्रयः । तत्रोद्धवस्य 'अत्रागतोऽहं विरहातुरात्मे'ति वाक्याद्धिरहेऽन्तर्भावि सर्व भवतीति विरहस्य भागवतमते मुख्यत्वात् । अन्यथा प्रवासहेतुके विप्रलम्भे विरहहेतुकत्वं विरुद्धमुक्तं स्यात् । सर्वस्मिन्नात्मभावः परम्परया यत्र विरहे स सर्वात्मभावः । संयोगविद्वप्रयोगेपि सर्वात्मभावं वक्तं तत्रेत्यारभ्य इत्यादिने-त्यन्तं भाष्यं ततः संयोगभाव इत्यादिभाष्येण सुखान्वितमपि ह्ययेतनश्चत्या तदेव भाष्यं संयोज्य 'सर्वात्मभावस्वरूपमेवोक्तं भवती'ति भाष्यमावृत्त्या पुनर्योजयन्तिस्म विधेति । विधात्रयमात्मादेशाहङ्कारा-देशात्मादेशरूपम् । अहङ्कारस्य पुरुषविधत्राह्मण आत्मतः प्रथममुत्पत्तिदर्शनात् । जीववाचकस्याहङ्कारस्य त्रयोगः, न तु सन्निपातलक्षणैकदेशस्यास्मत्पदवाच्यस्य हेयस्य । लक्षणं तु सन्निपातस्त्वहमिति ममे-त्युद्धव या मति'रिति । न चोक्तोन्मादोत्पादकः सन्निपातोऽस्त्वित शङ्क्यम् । भेदांशे तस्याविरोधात् । भक्तानामन्तराभूतस्याभेदस्यादानादयं ब्रह्माभिप्रेतोऽहेय एव । तदुक्तं सुबोधिन्यां 'कृत्वाऽतरन् वत्स-\_पदं स्म यत्छवा इत्यस्य । भेदः संसारः । सुबोधिन्यां भूम्रोपीति । न च निरोधरुक्षणोक्तनिरोधस्य भूमपदवाच्यत्वेन स्फूर्तिविषयस्य कथं भूमपदवाच्यत्विमितिशङ्क्यम् । भक्तिहंसोक्तदिशा सर्वात्मभावान्तः-पातिनोपि स्फूर्तिविषयस्य भूमत्वात् । पूर्वोक्तेति । एवंपदेन पूर्वोक्तेत्यादिरित्यन्वयः । पूर्वपसमशार्थिक एवकारः । फल्लिमिति । 'आत्मरितरात्मक्रीड आत्मिमिश्चन आत्मानन्दः, स स्वराड् भवती'ित श्चत्या आत्मादेश' इत्यादिना। ततः संयोगभावे सित पूर्वभावेन सर्वोपमिदिना खपा-णादिसर्वतिरोधानेनाश्चिमलीलानुपयोगित्वं न शङ्कनीयम्, यतो भगवत एव सर्व-सम्पत्तिरित्याशयेन 'तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत' इत्युपक्रस्य 'आत्मत एवेद्र' सर्व'भित्युक्तवान्। ततः शोकैस्तङ्कावस्वस्यस्यस्य मूलकारणमाह 'आहारश्च-

#### भाष्यप्रकाशः।

वदित, तैन 'कर्म फलार्थत्वा'दिति न्यायात्ताद्यक्षलजनकं यद्विधात्रयकर्मकं ज्ञानं तदत्र महिमत्वेन फलित । तथाचात्राग्रे आत्मरत्यादिपदे रितकीडामिथुनानन्दानां रस्रूरूपं भगवन्तं भजत
एव धर्माणामुक्तत्वात् दृष्टश्चतिज्ञातभगवत्को रसस्य संयोगवित्रयोगाभ्या द्विधानुभवविषयत्वाद्विरहभावेऽतिविगादभावेनोक्तरीत्या सर्वत्र तत्स्क्रितिमान् भक्तो भूममहिमाधारत्वेन सिद्ध
इति तस्य या स्क्र्तिः सोक्तरीतिकसर्वात्मभावव्यभिचारिभावरूपेव, नान्यविधेति तेन भगवित
विगादभावरूपं तत्स्वरूपमेवात्रोक्तं भवतीत्यर्थः।

एतदेव फलतोपि निगमियतं, 'तस्य ह वा एतस्ये'त्यादेर्प्रन्थस्य तात्पर्धमाहुः तत इत्यादि। तथाच विरहमावानन्तरं संयोगमावे असति पूर्वमावेन विरहातमकेन तथेति वृथेवेदं सर्वमिति शङ्कानिरासाय 'तस्य वा एतस्वे'त्यादिना भगवत एव सकाशात् सर्वस्थितिष्ठक्तवान्, अतो विरहेण सर्वोपमर्दामावाङीलोपयोगसिद्धिरिति, सापि तादशभक्ततद्भावयोशिमकत्यर्थः। एत-देव सङ्गह्मस्थतात्पर्यकथनेन दृढीकुर्वन्ति तहः स्ट्रोक्तिरित्यादि । श्लोकास्तु 'न पत्रयो मृत्युं पत्रयति न रोगं नोत दुःखताम्। सर्वभ हि पत्रयः पत्रयति सर्वमामोति सर्वश इति। स एकघा भवति त्रिधा भवति पश्चधा। सप्तधा नवधा चेव पुनभकाद्याः स्मृतः। शतं च दश चैकश्चर्म सहस्राणि च विभश्चतिः। आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धौ भ्रवा स्मृतिः। स्मृतिप्रतिलम्भे रिक्षः।

फलमित्यर्थः । न्यायादिति । अयं न्यायः पूर्वभीमांसायां तृतीयाध्याये वर्तते 'कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वा'दिति सूत्रसिद्धः । कर्माण्यपि शेषाणि फलार्थत्वात् पारार्थ्यस्य शेषलक्षणत्वादिति जैमिनिः सिद्धान्तवक्ता आहेति सूत्रार्थः । विधान्त्रयेति । 'एव पश्य'न्नित्यस्य विधात्रयं पश्यन्नित्याद्यर्थात् विधात्रयेत्यादिः । ज्ञान किया कर्मेति यावत् । ननु कथं ज्ञान कर्मेति चेत् । न । 'भूवादयो धातव' इसस्य सूत्रस्य 'कियावाचिनो भ्वादय' इसर्थात् । अन्नेति । विरहे । उक्तेति । भाष्योक्तरीतिक-निरोधात्मकसर्वात्मभावेत्यर्थः । लेनेत्यादि । विगाढभावस्यातिविगाढभावस्य रूप व्यवहारो ज्ञानं येन सर्वात्मभावेनेति वहुत्रीहिः। विरहभावेपीत्याद्युक्तग्रन्यात्। विरहभावेऽतिविगाढभावेनेति पाठः । तत्र विरहभावेऽतिविगाढमावेनेति भाष्यात् । तत्स्वरूपं सर्वात्मभावस्वरूपम् । एवकारेण 'सर्वात्मभावं विद्ध'दिति नवमस्कन्धवाक्ये 'सर्वस्मिन्नात्मभावो यत्र क्रियाकठाप' इति श्रीवरीग्रन्थेन सर्वस्मिन्नात्मभाव इति समासावेदकश्रीभागवतेन चास्यार्थस्थेतरार्थापेक्षया प्रामाणिकत्वादितरेऽर्था व्यावर्सन्ते । यथैतेनेत्यादिभाष्ये एवकारेण 'मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्बुजाश्रया' इत्यादिना अमरगीतोक्तश्रीनन्दसर्वात्मभावस्य 'वन्दे नन्दव्रजस्त्रीणा'मित्यत्र नन्दव्रजस्त्रीत्वेन तासामपि वक्तुं शक्यत्वेन 'आत्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति श्रुत्या च सर्वः सर्वेन्द्रियसम्बन्धी आत्मनोऽन्तःकरणस्य भाव इति षष्ठीतत्पुरुषगभितकर्मधारयार्थस्येतरार्थापेक्षया प्रामाणिकत्वादितरेऽर्था व्यावर्खन्ते, तद्वत् । अर्थ इति । तत्रायमर्थ इत्यत्रत्यार्थमुद्दिस्यैतादृशार्थत्वं विधीयत इति तत्रायमर्थ इति न वाक्यान्तर-मिति न वाक्यभेदः । गमिकेति । तादशभक्तभाववान् आत्मतः पुष्टिमार्गीयप्राणादिसर्वसम्पत्तेः ।

# द्धा'वित्यादिना। प्राणपोषको ह्याहारः, तस्य सदोषत्वे तु न किश्चित् सिध्यति।

भाष्यप्रकाशः

सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष' इति । अर्थस्त, पश्यः उक्तविधया भूमदर्शनवान् मृत्युरोगौ न, दुःखभावं च न पश्यित, उतेति पादपूरणे, अथवा पक्षान्तरे, दुःखसत्तामेव न पश्यित, का वार्तां
मृत्युरोगयोः । तत्र हेतुमाह । हि यतो हेतोः सर्व भूमात्मकं पश्यो भूमद्रष्टा पश्यित । तेन
दुःखादिकं न पश्यितीत । तस्य फलमाह । सर्वशः सर्वेण सर्वमामोतीति न तस्य पुनः शोकः ।
प्राप्ती, प्रकारमाह 'स-एकधे'त्यादि । अनेन 'आत्मत आविभावितरोभावा'विति यत्पूर्वमुक्तम्,
तस्य प्रकार आविभावप्रकारोक्तिद्वारा विद्यतः । स भूमैय उक्तप्रकारैः प्रकटो भवन् पश्यस्य
सर्व प्राप्यतीति । अथवा । पश्य एव भगवतः सकाशात्तत्त्वमुनार्थं तथा प्रकटीभवतीति
बोध्यः । मध्ये, द्विधा चतुर्धा षोढा अष्टधा दश्येत्यादिप्रकारत्यागस्तु तिरोभावप्रकारबोधनार्थः । विशेषतस्तु तादशाधिकाराभावान्न विवेचितुं शक्य इति नोच्यते । तेन विरहसामयिकद्शैव बोध्यत इति हृदयम् । एवमग्रेपि भगवत्कृपया बोध्यम् । एतस्य सर्वस्य मूलकारणमाहारश्चद्विः । सा च 'त्वयोपश्चक्तस्यगन्धवासोऽलङ्कारचिताः । उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव
मायां जयेमही'तिप्रकारेण भगवदत्तप्रसादेन भवन्ती सन्त्वं शोधयति । तच्छद्वौ सत्यां ध्रुवा
पूर्वावस्थास्मृतिः । तस्याः प्रतिलम्भे अविद्याकामकृतानां सर्वासां प्रन्थीनां प्रकृष्टो ज्ञानितोऽप्यथिको विमोक्ष इति ज्ञेयः । अतः परं श्रुतिरेतस्य ज्ञानस्य यस्तेकस्तिनददेयत्वायाह 'तस्तै
मृदितकषायाय तमसस्पारं दर्शयित भगवान् सनत्कुमार' इति । तथाच सोपि दर्शयित, न

श्रात्मसृष्टी द्वात्मतस्ताद्द्यभक्तभावरिह्तानामप्यात्मतः प्राणादिसर्वसम्पत्तेहेंतोः साधारण्यवारणाय पुष्टिमार्गीयित । 'निपातः पादपूर्ण' इति निरुक्तेनोतपद्र्यिमुक्त्वा प्रन्थान्तरानुरिधेनाहुः अथवेति । स्मात्मकं सुखात्मकम् । सर्वेणेति । उपनिषद्घाख्यानेपि 'बह्वल्पार्थाच्छस्कारकादन्यतरस्याम्' इति पाणिनिस्त्रात् सर्वदाता सर्वद्यःपदार्थो बहुद्यःपदार्थ इति सर्वेणेत्यस्य सर्वदातृत्वेनापि प्रकारेणेत्यर्थः । तिरोभावेति । श्रुतार्थापत्त्या तिरोभावप्रकारबोधकः । पूर्वमाविभीवादेकधा सत्यज्ञानानन्तानन्दरूपम् । इह तु 'सिच्दानन्दता स्तत' इति निरोधलक्षणप्रन्थवाक्यादेकधा । पश्चाद्विधा सत्यानन्दत्वप्रकाराम्यां तिरोभावः । ज्ञानमात्रप्रकाराम्यां स्थितः । एकधायां लीलविद्याद्विधा सत्यानन्दत्वप्रकाराम्यां तिरोभावः । ज्ञानमात्रप्रकाराम्यां स्थितः । एकधायां लीलविद्याद्विधामक्तिविद्यामत्वप्रकारिवीन्वर्भविति । एवमप्रेपि । न च 'स्वप्राणादिसर्वतिरोधानेने'ति भाष्यात् प्राणादिप्रकारो वक्तं योग्य इति शक्काम् । पूर्वं भक्तस्य सायुज्यादिदद्यायां तथात्वेन पञ्चधा भवनादौ तिन्नवेशस्य सुकरत्वाददृष्टः कयं कत्य्येत । विवेचित्नुमिति । महाकविप्रयोगोऽयं काव्यप्रकाशे । अतो विवेक्तुमिति नोक्तम् । विगतं वं सुखं यस्मिन्निति विवः प्रपञ्चः तस्मिन् अचितुं पूज्यितुमिति वा । नोच्यते इति । विशेषाकाङ्कायां 'सदा सर्वात्मभावेन भजनीयो व्रजाधिप'इति वदद्विः प्रभुमिस्तथैव सेवित इति तद्वस्थान् तर्कणीयो विशेषः । तेनेति । प्राणादिसर्वतिरोधायकप्रकारबोधनेन । पूर्वेति । 'जातिं स्मरति पौर्विकी'मिति मनुः । 'सोऽह' मित्याकारिका व्युचरणात् पश्चादविद्यासम्बन्धात् पृवेति प्रस्थानरक्वाकरे 'जीवस्यानुस्मृतिः सती'ति वाक्यात् । 'स्मृतिर्भिक्ति'रिति रामानुजाचार्याः । प्रविकानितरागादिग्रन्थीनाम् । सर्वात्मभावफलत्वेन 'स स्वराद्द मवती'ति शुत्युक्तोऽर्थो व्याल्यातः, पूर्वे 'सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्ष'स्तु सिद्धान्तमुक्तावत्यां 'ततः संसारद्वःखस्य निवृत्ति'रित्यनेनोक्तः।

एवं सित भगवदितिरिक्तस्य खतो निदीषत्वाभावाद्भगवानेव चेत्प्राणपोषको भ-वेत्, तदा सर्व सम्पचते। स च सर्वात्प्रभावे सत्येव भवति। स च तथा तद्र-रणं विना न भवति। नचोक्तकार्यानुषेयिमित वरणिष्ठः सर्वोत्मभावः, तस्यैव

#### भाष्यप्रकाशः।

तु दातुं शक्रोति, एतस्य भगवत्परमकृपाप्राप्यत्वात् । तर्हि कथनमपि कुत इत्याकाङ्कायां सन-त्कुमारस्य कृपालुत्वमाह 'तं स्कन्द इत्याचक्षत' इति । योऽसा वरदानेन शिवस्य पुत्रोपि जातस्तेन तथेत्यर्थः । द्विरुक्तिः समाध्यर्था । तद्तत् सर्व हदिकृत्य आहुः एवं सतीत्यादि । एवं श्रुतितात्पर्यमुक्तवा सत्रं व्याकर्तुमाहुः स्व चेत्यादि । स भगवाश्व प्राणपोषकः सर्वात्मभावे सत्येव भवति । स सर्वात्मभावश्व तथा अत्यनुग्रहेण तस्य जीवस्य वरणं विना न भवति, तत् वरणं च भगवत्कृतप्राणपोपणानुमितमवीत्मभावरूपकार्यानुमेयमिति वरणलिङ्गं सर्वात्मभावः

# रिक्ष्मः ।

सोऽवान्तरफटमिति तद्दीकायाम् । पर्केति । विरहसामयिकसर्वात्मभावदातृत्वं पारम्य कृपायाम् । तथा च प्रदानवन्स्त्रभाष्यम्, 'सर्वान्सभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेन पूर्वमज्ञानेनेति तत्त्वासम्भविप स्वत एव कृपया दान'निति । चरदानेनिति : कचित् प्रसिद्ध पुत्रभवनम् । द्विरिति । 'वाक्यादेराम-चितस्यास्यासमतिकोपकुरसन्थर्सने विव'ति स्त्रेण सम्मतौ द्विवचन वावयादेरामचितस्य । 'स्कन्दिर् गति-शोषणयोः । भ्वादिरनिद । स्कन्दस्य शिवपुत्रत्वे । वरदातुः पितुर्वा शोकशोषकत्वम् । तद्योगरूढ्या । रूट्यभावे तु नागयज्ञोपवीतिन्यपि स्कन्द इति प्रयोगापत्तिः पुराणमते, श्रौते तु मते वेदान्तत्वेन योगमात्रादरणात् स्कन्दति प्रकरणात् शोकम् , शोषकः 'तरति शोकमात्मवि'दिति श्रुतेः शोकस्य । इति न रूढ्यपेक्षा । इत्थ च द्विरुक्तिश्चरमवर्णध्वसरूपसमाध्यर्था, श्रौतपौराणमतातिरिक्तमताप्रतिपा-द्यतात् । अतितात्पर्यमिति । यथाहु रुपनिषद्धाख्यानकारा विश्वेश्वराः 'पूर्वप्रपाठके श्रेष्ठाधिकारिणं प्रत्येवं ब्रह्मात्मतत्त्वमुपदिष्टम्, अथोत्तरप्रपाठके मध्यमाधिकारिणः प्रति शाखाचन्द्रन्यायेन ब्रह्मणि बुद्धिस्थिरीकरणार्थ सोपानारोहणन्यायेन बोधनार्थ नामादित्राणान्तसङ्गीर्तनद्वारा भूमारूयं निरितशयं तत्त्वं निरूप्यते' इति प्रपाठकाभासे । तद्भाष्ये पूर्वविकल्पसूत्रस्य निराक्रियते, तथापि 'अधीहि भगवो ब्रह्मे'त्यादिप्रपाठके नामादिप्राणान्तसङ्गीर्तनेन माहात्म्यज्ञानस्याक्षुण्णतया पूर्वप्रपाठकेनात्माभेदज्ञानस्य जातत्वेन सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तौ तात्पर्यम् । 'भगवान् ब्रह्म कात्रुर्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीषया, तद्घ्य-वस्यत् कूटस्थो रतिरात्मन्यतो भवे'दिति शास्त्रार्थनिरूपके द्वितीयस्कन्धे वाक्यात् । न च यत्र 'नान्यत् पत्रयती'त्यादेस्तु श्रुतेर्भुख्यभक्तावभिधावृत्तिरस्तु, कि तात्पर्येणेति चेत्, न । उक्तश्रुत्यभिधा-वृत्तिप्रतिपाद्यसर्वात्मभावेऽन्यासां श्रुतीनां तात्पर्यमुक्त्वेत्यर्थात् । अनीति । सर्वात्मभावोक्तिसन्दभे पुष्टिभक्तेरपि सत्त्वात् पुष्टिभक्तिकारणं सर्वात्मभावस्थापीत्यारायेनोक्तं सामान्यतो विशेषाकाङ्कायाम् । परमक्रुपयेति बोध्यम्, 'स्वत एव कृपया दान' भित्युक्तभाष्यात् । कचिद्भाष्ये तेन प्रकारेणेत्यर्थ इति तथापदार्थोपि इत्यते । विनेति । 'यमेवैष वृणुत' इति श्रुतेः । भगेत्यादि । सर्वात्मभाववान् भगव-रकृतप्राणपोषणात् । इत्येवमनुमितः भक्तः सर्वात्मभाववानित्यनुमितिविषयीकृतः सर्वात्मभावस्तद्र्यं कार्य तेनातुमेयं वरणवान् सर्वात्मभावादित्येवमनुमातुं योग्यमिति हेतौस्तथा । तस्येत्यादिभाष्य विवृ-ण्वन्ति स्म । 'त्रभूतार्थे त्वनव्यय'मिति विश्वादाहुः सर्वेत इत्यादिभाष्यार्थम् । भूयस्त्वादिति । पदेनानेन मुधातुघटितेन 'फलमत उपपत्ते'रिति सूत्रसंवाद्यर्थ एकादशसर्वस्वसर्वात्मभावमनुभवतां भूम-

भ्र्यस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वात्तद्वरणमेव सर्वतः कालादेर्बलीय इत्यर्थः। यिष्ठिः भेव सर्वतोऽधिकम्, तस्य तथात्वे किं वाच्यमिति कैम्नुतिकन्यायोपि सूचितः ज्ञानमार्गीयज्ञानेन प्रतिबन्धशङ्कायामाह तद्पीति। उक्तमिति शेषः। अन्तर भृतग्रामवत्स्वात्मन इति सुत्रेण। तचोपपादितमस्माभिः॥ ४४॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५ ॥

तत्राह, नात्र वरणिलङ्गभूयस्त्वं निरूप्यते, किन्त्वात्मज्ञानप्रकारिवशेष एव। तथाहि। पूर्वप्रपाठकं आत्मना सहाभेदः सर्वस्य निरूपितः श्वेतकेतृपाख्यानेन, अग्निमे च 'सोऽहं भगवो मस्त्रविदेवास्मि नात्मिवि'दित्यादिना नारदस्यात्मिजज्ञा-सैवोक्ता। एवं सत्युत्तरमपि तद्विषयक्षमेव भवितुमईति, अत आत्मप्रकरणत्वादु-भयोः प्रपाठकयोः पूर्वस्मिन् यदभेद उक्तः, तस्यैव सह्दपं 'आत्मत एवेद सर्व'-

भाष्यप्रकाशः।

सर्वतो ऽधिक इति तस्य वरणमेव कालादिभ्यो बलिष्ठम् । अतः कालादिरूपप्रतिबन्धकसद्भा-वेपि तत्कार्य भवत्येवेत्यर्थः । एवमत्र प्रदानवत्स्वत्रोक्तसर्वात्मभावस्कर्षं सफलं श्रुत्या विवे-चितं बोध्यम् । हिशब्दस्यचितमर्थमाहुः यि छिङ्गेत्यादि । स्यचित इति । निश्चयार्थकहिशब्द-प्रयोगेण स्यचितः । सत्रशेषमवतारयन्ति ज्ञानमार्गीयेत्यादि । आत्मादेशे 'आत्मेवेदं सर्व'मिति सर्वस्थात्मत्वेन भानं श्रावितम् । तथा सति स्वात्मन्यपि तदभेदो भासत्येव । भाते च तिसन् विरहभावप्रतिबन्धादुक्तरूपः सर्वात्मभावो ज्ञानमार्गीयज्ञानप्रतिबद्धो नोदेष्यतीति शङ्कायामाहे-त्यर्थः । समाधि व्याकुर्वन्ति अन्तरेत्यादि । पूर्व भजनानन्दरूपफलदित्सायां सत्यां हि भग-वता विरहभावः सम्पाद्यत इति तत्प्रतिबन्धकं न कियत इति तस्मिन्धिकरण एवोपपादितमिति सा शङ्का तदनुसन्धानेनैव निवार्थेत्यर्थः ॥ ४४ ॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५॥ पूर्वोक्तमर्थं दृढीकर्तुं सूत्रद्वयेनाशङ्कते इत्याशयेनावतारयन्ति तन्नाहेत्यादि । उक्त इतीत्यन्तम् । तन्नाहेति । उक्तेऽर्थे पूर्वपक्षी चोदयति निरूपित इति । 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मिति महावाक्ये निरूपितः । उत्त-

ठक्षणं स्मार्यते । तेन विषयः प्रपाठको भवति । भूमपदस्य भूधातुघितत्वात् । सर्वत इति । इतिहितौ । तस्य भक्तस्य तत् वरणमेव वक्ष्यमाणकैमुितकन्यायप्राप्तमेव । कालादिभ्य इत्यत्रादिपदेनादृष्ट्यीष्रबोधोक्तसेवाचकादि संगृद्धाते । भवत्येवत्येवकारोऽन्यत्रादृष्टसिद्धान्तेऽयोगव्यवच्छेदकः । नीलं
सरोजं भवत्येवेतिवत् । एविमत्यादि । विवेचित्रमिति । महाकिविप्रयोगादिद्र । विवे अचितमिति
वा । 'अञ्च गतिपूजनयोः ।' 'अच इत्येके' इत्यस्य सेदत्वात् । हीति । ननु सर्वात्मभावनिरूपणस्योपक्तान्तत्वात् सर्वात्मभावस्य कालादिभ्यो बिल्छत्वेन तत् सर्वात्मभाव एव कालादेर्वेलीय इति भाष्यपाठापितः, सा च सर्वात्मभावस्य पुल्लिङ्गत्वादयुक्ता । तत्यदस्याव्ययत्वेन तदनुरोधेन बलीय इत्येव
नपुंसकत्वसमर्थने बलीयःपदस्य विशेष्यनिम्नत्वेन बलीयानिति भाष्यपाठापितिरिमामाशङ्कां परिजिद्दीर्षवो
द्वीत्यादिः । सूचित्रमिति । वाच्यार्थं तु निश्चयात्मकं स्वयमेव वक्ष्यन्ति तस्मिन्निति । सायुज्यात्मकाभेदाितिरिक्तेऽभेदे । ज्ञानमार्गीयेति । ज्ञानिवशेषणाद्धाष्ये ॥ ४४ ॥

पूर्विवकलपः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५ ॥ तत्राहेति । क्षिद्धाष्येऽ-त्राहेति पाठः । अर्थस्त्वेक एव । चोद्यतीति । सोति शेषः । भाष्ये आहेति लिडन्तप्रयोगात् भिलन्तेनोक्तभिति पूर्यकारार्ट्येन प्रजारेपात्नाभेद एव सर्वस्योकः। तदे-वाह । पूर्वस्य पूर्वप्रपाठकोस्तान्माभेदज्ञानस्य विक्तस्यः प्रकारनेद एवाग्रेपि निरू-प्यने । तंत्रोपपत्तिवाह अकरणादि नि: कास्प्रदिनन्। अञ्च किञ्चानित्तसम्मनमेव हष्टान्तमाह तद्व्यसंबादार्थ क्रियानात्वदिति । यथा द्वनप्रकरणे वाशं तिक्रयास्पष्ट्रच्यते, आन्तरं हु इन्देश्यापारक्षप्रच्यते । न ह्येतावतान्यतरस्य ति इत्यं वक्तं शक्यम् । प्रकरणभेदात् । नपेहापीलर्थः ॥ ४५ ॥

# अशिदेशास ॥ ४५॥

नामरूपात्मकं हि जगत्, नत् पूर्व सर्वज्ञान्त्य नास्नन् क्रमाभेदो निरूपितः, अग्रे तु ऋगादिदिया अन्य नामात्मकन्नकार्वं नन्नानिदिरयते।

साष्यप्रकाशः। रमिति । सनत्कुनारोक्तं प्ररहत्तरस् । व्याकुर्वन्ति नदेशःहैत्यादि । अग्रेपीति । नवमेऽसिन् प्रपाठके । उपगादिन मिति । अपतारणग्रन्य उपगादितम् । पाद्यं तदिति । बाधं पूजनम् । ति दिस्तत्विति । ५ जनिम्नत्वस् ॥ ४५ ॥

अतिदेशाच ॥ ४६॥ व्याङ्कवेन्ति नानेत्यादि । नामरूपात्मकं हि जगत्, तत् पूर्व पूर्व सिन् प्रपाठके 'ऐतदात्म्यमिदं सर्व'मिति सर्वपदेनानूद्य, तिसन् ब्रह्मा नेद ऐतदात्म्यपदेन निरूपितः । अग्रे अस्मिन् प्रपाठके त्, 'यद्वे किञ्चाध्यमीष्टा' इत्यादिना नारदोत्ता ऋगादिविद्या रिश्मः।

अस्य च तद्धाख्यानत्वात् । धातूनामनेकार्थत्वात् । भाष्ये । अन्धेनेति । शाखासदेशे चन्द्रशाखा-शब्दवजीवान्तर्यामितया जीवसदेशे ब्रह्मणि त्वमिति व्यपदेशः । 'य आत्मिनि तिष्ठ'न्नित्यादिश्चतेरिति प्रकारेणेत्यर्थः । यद्वा । 'ब्राह्मणोऽस्य मुखमासी'दितिवत्ततो जातत्वात्तदिति व्यपदेशः । 'इग्यणः सम्प्र-सारण'मित्यत्र 'काकात् जातः काकः, रथेनात् जातः रथेनः, एवं सम्प्रसारणात् जातो वर्णः सम्प्रसा-रण'मिति महाभाष्योक्तेः। 'सन्मूलाः सौम्येमाः सर्वाः प्रजाः' इति वाक्यरोवाच । 'ब्राह्मणो मुखमित्येवं मुखात् जातत्वहेतुतः । यथावदच्छुतिस्तद्वजीवो ब्रह्मेति वा भवे'दितिस्मृतेश्चेति प्रकारेणेत्यर्थः । अन्येपि प्रकारा भक्तिमार्निण्डे सन्तीति ततोऽवधयाः। परन्तु शाखाचन्द्रन्यायः शाह्मराणां प्रसिद्धः। ततो जात-त्वनिवन्धनं तदिति पक्षोपि 'आत्मत एनेद्र सर्व'मिति श्रुतिमापातत उपजीवति । ततो ह्रौ प्रकारौ युक्तौ ।

प्रकृते । नवम इति । नवमप्रपाठक इति वाक्यात् । अङ्कतः सप्तमः । अवैति । तत्राहे-त्याद्यवतारणग्रन्थ इत्यर्थः । क्वचित्पुस्तके 'तैथाचायमर्थ इत्याद्याहे'त्यन्तो ग्रन्थः, स उपेक्ष्यः, मूलपुस्त-केऽदर्शनात् । सर्वात्मभावप्रकरणानादरे वीजाभावात् । ज्ञानप्रकरणस्य पूर्वपक्षिसम्बन्धित्वेपि 'हि आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति समाप्तिस्थश्चतेः 'एतज्ज्ञानमिति प्रोक्त'मित्यव्यभिचारिणीं भक्तिं मध्ये कृत्य गीतावाक्याच 'यत्र नान्यत् पत्रयती'त्यस्या असन्दिग्धत्वान्महाप्रकरणाविरोधात् सर्वात्मभावस्य गीतामते ज्ञानत्वेन । एतदेवेति । महाप्रकरणत्वमेव । स्पष्टत्वान्न व्याक्रियते ॥ ४५ ॥

अतिदेशाच ॥ ४६ ॥ ऋगाद्दिविद्येति।अत्र छान्दोग्ये विद्यापदाभावेपि मुण्डके 'द्वेविद्ये

<sup>9 &#</sup>x27;तथाचायमर्थ । अत्र हि वरणलिङ्ग सर्वातम्यावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रण सिध्यति, येन प्रकरणमनादत्य स पृह्येत, किन्तु तदारभ्य 'आत्मत एवेद सर्व'मित्यन्तेन सन्दर्भेण, अत॰ सन्दर्भो यथा सर्वात्मभावबो वक्रमवान्तरप्रकरणम्, तथा प्रपा-ठकद्वयात्मबोधकं महाप्रकरणम् । तदा भूमलक्षणवाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकद्वयरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्तेव्यमित्यर्थ । एतदेव दढीकर्तु हेत्वन्तरमाह ।' अयं भाग. श्रीपुरुषोत्तमै. खयमेकवार लिखित्वा पश्चात् लोपितो मूळपुस्तके दश्यते ।

# 'नामैवैतन्नामोपास्खे'ति। इतोपि हेतोज्ञीनप्रकारभेद एवाग्ने निरूप्यत इत्यर्थः॥४६॥ विद्येव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुराब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्तयति । यदुक्तं सनत्कुमारनारदसंवाद आत्मज्ञान-प्रकारविशेष एव निरूप्यत इति, तहा, किन्तु विद्येव निरूप्यत इति ।

अञ्चेदमाकृतम् । 'नायसात्त्रे'नि झ्तिरिनरसाधननिषेधपूर्वकं वरणस्य

#### भाष्यप्रकाशः।

अन्ध नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । तथैव मनःत्रभृतिरूपात्मकं जगत्तच्छव्देनान्ध तत्त-दात्मकब्रह्मत्वं तत्रादिश्यते । अतो यथा कौण्डपायिनां सत्रे 'मासमग्रिहोत्रं जुहोती'त्यग्रिहो-त्रनाम्ना प्राकृताग्रिहोत्रधर्मास्तत्रादिश्यन्ते, तथात्र 'नामोपाखेति स यो नाम ब्रह्मेत्यपास्त' इत्या-दिवाक्येनीमादीज्ञगद्रपानन्ध नामादिशब्देस्तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तेष्वतिदिश्यत इत्यतिदेशादिप हेतोज्ञीनप्रकारविशेष एवाग्रेऽस्तिन् व्रपाठके निरूप्यत इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

विद्येव तु निर्घारणास् ॥ ४८ ॥ उक्तं पूर्वपशं सूत्रव्याख्यानेन निरस्यन्ति तुद्याव्द इत्यादि । ननु विद्याशव्दो ज्ञानसामान्ये प्रसिद्धः, सर्वात्मभावस्वरूपे ज्ञानविशेषे कथं नियम्यत इत्या-काङ्मायां तदुपपादनाय वरणादिश्चत्येकवाक्यतया प्रकृतश्चितितात्पर्य वक्तं पूर्व वरणश्चितं व्याकु-विन्ति अत्रेत्यादि । अस्यां उक्तायां श्चतो वरणश्चत्यविरुद्धं तात्पर्य तसाद्वरणश्चत्यर्थ उच्यत इत्यर्थः । वरणश्चित्रतु 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न सेधया न वहुना श्चतेन । यमेवेष शुणते रिक्तः ।

वेदितव्ये' इत्युपकम्य, 'तत्रापरा ऋग्वेदो यजुवेदः सामवेदोऽधवेवेद' इति श्रुतेविद्यापदप्रयोगोऽस्ति । अतिदिश्यत इति । 'नामैवैतन्नामोपास्वे'ति श्रुत्यातिदिश्यत इत्यधः । नन्वत्र नामत्व-मितिद्यते, न नामात्मकन्नह्यत्विति चेत् । न । 'स यो नामन्नह्यत्युपास्त' इति पूर्वार्थानुवादकश्रुत्या नामोपासनस्य नामात्मकन्नह्योपासनत्वात् । अतिदेशस्तु अन्यत्र । 'सत्यं ज्ञानमनन्त नह्ये'ति प्रतिपाद्ये न्नह्याण प्रतीतस्य महात्वस्यान्यत्र नाम्नि कार्यत उपासनायाः प्राप्तिः । तदुक्तं पूर्वाचार्यः । 'अन्यत्रैव प्रतीतायाः कृत्स्वाया धर्मसन्ततेः । अन्यत्र कार्यतः प्राप्तिरितदेशोऽभिधीयत' इति । प्राकृताद्वह्योपासना-स्थात् तत्समानेषु नामोपासनकर्मसु धर्मप्रवेश आज्ञाविषयप्रवेशो 'नामैवैतन्नामोपास्वे'त्यनेन स्थात् स वेदो वातिदेशः । 'प्राकृतात् कर्मणो यस्मात् तत्समानेषु कर्मसु । धर्मप्रवेशो येन स्थात् सोतिदेश इति स्मृत' इति तैरेव । तत्त्वच्छव्यदेनेति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्यस्य दिक्तावप्यर्थस्थिक्यात् । स च स चेति विग्रहे एकशेषापत्तिः । तत्त्ति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्यस्य दिक्तावप्यर्थस्थिक्यात् । स च स चेति विग्रहे एकशेषापत्तिः । तत्त्ति । मनःप्रभृतिशब्देन तच्छव्यस्य दिक्तावप्यर्थस्यक्रिते । मासामिति । अत्यन्तसयोगे द्वितीया । अग्निह्येष्ठोज्ञेति । द्वितीयत्रक्षणादरेणातिदेशरूपेण । तन्त्रेति । मासामिति । अत्यन्तसयोगे द्वितीया । अग्निह्येष्ठोज्ञेति । द्वितीयत्रक्षणादरेणातिदेशरूपेण । तन्त्रेति । मासामिति । अत्यन्तसयोगे द्वितीया । स्र्वेत उक्तम्, 'कियामिधान तच्छुतावन्यत्र विधिप्रदेशः स्था'दिति । चतुःस्त्रमिदमधिकरण भाष्ये प्रसिद्धम् । भाष्ये 'सायमग्निहोत्रं ज्ञहोती'ति पपाठ भाष्यकृत् । ज्ञानेत्यादि । नद्वत्वप्रकारकनाममनःसङ्कल्पादिविशेष्यकज्ञानप्रकारविशेष इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

विद्येव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥ इदम्पदार्थमाहुः वरणेति । आकृतपदार्थमाहुः तात्पर्यमिति । भिन्नवाक्यत्वार्थ शेषं पूर्यन्ति स्म तस्मादिति । उक्तवेति । श्रुतिरूक्त्वा वृत-

साधनत्वस्वतः वृत्तः भ्यत्वे हेतुं वद्न् वरणविषयमप्याह 'तस्येष आतमाः वृण्ते तनुं खांभिति। तस्य वृतस्यात्मन एप भगवानात्मा, अत एव तत्तन्रू सः स जीवात्मा। तहरणस्यावद्यकत्वद्वापनाय खानिति। सदों हि खकीयां तनुमात्मी-

#### भाष्यप्रकाशः

तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा वृणुते तनुं स्वा'मिति मुण्डके कठबह्यां चास्ति । विवृणुत इति पाठा-न्तरं चास्ति । उक्तविति पाद्त्रयेणोक्त्वा । अतः ण्वेति । सगवतो वृतात्मात्मत्वादेव । तथाच तस्येष आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयः । ननु माध्यन्दिनानामन्तर्थामित्राक्षणे 'यस्यात्मा शरीर'मिति सामान्यत आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वश्रावणात् कथं वृतस्यैव तत्तन्द्रप-त्वमित्याकाङ्कायामाहुः तद्वरणस्थेत्यादि । तथाच यद्यपि तत्र सामान्यत आत्ममात्रस्य शरी-रत्वं श्रावितम्, तथापि 'य आत्मानमन्तरो यमयती'ति नियन्तव्यत्वायव साधारण्येनव श्रावि-तम्, न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वकम् । अतः सर्वेषु शरीरत्वे साधारणेपि यं स्वीयत्येनालोचित-वाँस्तमेव वृणुत इत्यर्थः । विवृणुते इति पाठेपि विशेषेण वृणुत इत्यर्थः ।

नतु विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वाहिष्टणुत इति पाटेऽयमर्थी न लप्सते, किन्तु यं ष्टणुते तस्य स्वां ततुं प्रकाशयतीत्यवायों लप्सत इति चेत्। मेवस् । तसिक्रिप पक्षे तनुविवरणलिङ्गेनोक्तसार्थस्य लामात् । तथाहि । सर्देपां जीवानां तौल्येऽप्यत्र 'यं वृणुत' इति विशेषकथनाहरणीये किथिहिशेषो विविक्षितः । सोपि न जीवे साधारणशास्त्रीयसाधनजन्मा, पूर्वाधीसङ्गत्यापत्तेः । नापि साधनाभावजन्मा, पामरपशुकीटमात्रेषु तदापतेः, साधनशास्त्रवयध्यीपत्तेश्च । अतोन्य-थानुपपत्ता भगवदालोचनजन्मेव वाच्यः । सोपि न ज्ञानिभक्तसाधारणः । भावभेदानुपपत्तेः । 'सं विद्यणुत' इत्येतावतेव चारिताध्येन तनुपद्वयध्यापत्तेश्च । अतस्तनुपदानुरोधात् साकारस्थेव प्रकाशो वक्तव्यः । स तु प्रायो भक्तानामेवेति वरणविषयतया सुखेनेव भक्तो लप्सते ।

# रहिमः।

लम्यत्वे हेतुं स्वात्मत्वम्, स्वात्मा ज्ञानित्रभृतिभिर्लभ्यत इत्यलभ्यस्य लाभो वृतभक्तस्योक्तः। वदन्निति लान्दसं पुंस्त्वम् । श्रुतीनां वा सर्वात्मभावकरणात् भगवत्सेवानुकूत्यरूप पुंस्त्व जातमिति लीलायां प्रसादशक्तेः श्रुतिषु सत्त्वेन स्नीत्विविशिष्टशक्त्यविश्वश्चन्नश्चितः पुस्त्विविशिष्टवदनकर्जी समानाधिकरणेत्यर्थः। तादृशं पुस्त्व टिप्पण्यां तदादाय वेदाः प्रमाणम्, शतं बाह्यणा इतिवदुपपाद्यम् । सामानाधिकरण्यं च भिन्नप्रवृत्तिनिमत्तत्वे सत्येकार्थवोधकत्वम् । 'लटः शतृशानचावप्रथमासमानाधिकरणे' इति सूत्रेण वद्वित्वत्य शता शाब्दवोधिप सामानाधिकरण्यमुपपाद्यति । वरणविषय तनुम् । द्वितीयाया विषयार्थ-कत्वात् । अत्रैव श्रुतिचेद्वितिति प्रयोगः साधुः। अन्यथा मर्यादाभङ्गप्रसङ्गात् । भाष्यप्रमाण्याद्वैतादशः प्रयोगः। वृणुत्व इत्यर्थे इति । न च सिद्धान्तान्तर एकव्यापकजीवपश्चस्योक्तत्वादवृतानामप्यात्मनां शरीरत्वेन वृतलभ्यालभ्यलापत्तिरिति शङ्क्यम् । अरूपवत्स्वत्रसिद्धिसद्धान्तान्तरेपि वृतत्वाच्छेदेना-लभ्यलामाङ्गीकारात् । स्वमिति । आत्मीयम् । स्वामित्यक्ते स्नीत्विविशिष्टस्य स्थात् , तनुविशेषणत्वे तु भिन्नलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्येव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्राय इति । सिद्धान्त-मुक्ताविलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्येव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्राय इति । सिद्धान्त-मुक्ताविलिङ्गस्यादर्शनेन स्वामित्येव । सामान्ये नपुसकत्वस्या(स)गतिकगतित्वात् । प्रायः । आदाविति भक्ता व्यवधानम् , तथापि नलकूवरमणिग्रीववत् कदाचित् तथाऽव्यवधानेपि साकारप्रकाशः । कर्मठस्य सुरच्यामोहलीलासामयिकसाकारप्रकाशः, अतः श्राय इत्युक्तम् । एवकारो 'नैषा

१. हेतुत्वम् ।

ग्रत्वेनात्मत्वेन च वृणुते, तद्विशिष्ट एव भोगान् सुङ्के । अत एव तैत्तिरीयकोप-निषत्खिप 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति सामान्यतो ब्रह्मविदः परब्रह्मप्राप्तिमुक्त्वा, अग्रिमची विशेषतोऽवदन् । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति परब्रह्मखरूपमुक्त्वा, 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चि-ते'त्युक्तम् । एतद्यथा तथानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमस्माभिः ।

### भाष्यप्रकाराः ।

यत्तु केचिदस्सिक् मन्त्रे 'यमेव परनात्मानमेष विद्वान् वृणुते प्राप्तुमिच्छति, तेन वरणेन एष परमात्मा लभ्यः, नान्येन साधनान्तरेण । नित्योपलब्धस्त्रभावत्वात् । कीदशोऽसावात्मलाभ इति, उच्यते । तस्य एष आत्माऽविद्यासंछन्नः स्वां परां तनुमात्मतस्वस्ररूपं प्रकाशयति । प्रकाशे घटादिरिव विद्यायां सत्यामाविर्भवतीति मुण्डके व्याचक्तः । यदि काठके यमेव स्त्रमा-त्मानमेष साधको वृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा लभ्यः ज्ञायते इत्येतत्। निष्कामश्रात्मानमेव प्रार्थयते । आत्मनैवात्मलाभ इत्यर्थः । कथं लभ्यत इति । उच्यते । तस्या-त्मकामस्येष आत्मा विवृण्ते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तत्तुं खां खकीयाम्। खं याथार्थ्यमित्यर्थ इति । तत्रापि तनुपदवैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वात् वरणीयवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच व्याख्येयवि-रोधः स्फुट एव । किश्च । गीतायां 'एवं सततयुक्ता य' इत्यर्जुनप्रश्ने, भगवता 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मित्युत्तरेण, 'चतुर्विधा भजन्ते मा'मिति भजनम्रुपऋम्यैव, 'ज्ञानी त्वात्मैव मे मत'-मिति ज्ञानिभक्तस्यैवात्मकत्वकथनेन, 'तपिस्वभ्योऽधिको योगी'ति सन्दर्भे शुष्कज्ञान्यपेक्षया ्योगिन उत्कर्षमुक्तवा, 'श्रद्धावान् भजते यो मां स मे युक्ततमो मत' इति भक्तोत्कर्षकथने चास-क्तार्थसैवोपोद्धलनाच तदसङ्गतम् । अतो विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वपक्षेपि तनुप्रकाशिल-क्रेन भक्तस्यैव वरणविषयत्वं निश्रीयत इति तेष्वेव स्वीयत्वं सिध्यतीति पूर्वोक्तप्रकारे न कश्चि-दोष इति हृदिकृत्योक्तार्थदार्ढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः अत एवेत्यादि । तथाच यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभिष्रेतः स्थात् , तदास्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत । अतो न पूर्वोक्तेऽर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः। एतच्छुतावपि विप्रतिपत्तिश्चेत्, तदा सा निरसनीयेत्याशयेन आहुः एतदित्यादि । आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसरूपस्यैव रहिमः।

तर्केण मितरापनेये'ति विरोधकम् । 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्य' इत्यादिश्रुतौ वाराह्वाक्याद्वक्तिप्रवेशवत् वरणश्रुताविष मिक्तप्रवेशस्य न्याय्यत्वेन तर्काभावाद्वृते । 'वृद्ध सम्भक्तौ' त्र्यादिः संविमजनार्थं
इति स नोपात्तः । नतु परेषामयमर्थः, न तु वैयाकरणानाम्, सम्यक् सेवारूपसर्वात्मभावः सम्मिक्तपदार्थोऽस्तु, श्रुतौ विकरणव्यत्ययोऽस्त्विति चत् । न । मिक्तमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकाररूपमिति
माच्ये विकरणव्यत्ययानङ्गीकारात् । न चेदमप्रयोजकिमिति वाच्यम् । 'आचार्यवान् पुरुषो वेदे'ति
श्रुतेः । इच्छतीति । ज्ञानवान् इच्छात इति ज्ञानमनुमेयम् । य इच्छिति, स यतिष्यत एव ।
इतीति । इमं प्रश्नरूपं हेतुं विचार्य श्रुत्योच्यते इत्यर्थः । प्रकाशः इति । सित सप्तमी । घटादि-िस्ति । पूर्व विद्यमान एवात्मतत्त्वं प्रकाशयिति, तद्वत् । घटादेरुपादानविषमसत्ताकान्यथाभावरूपविवर्तत्वात् । अभेदेति । ननु भवतामप्यभेदाङ्गीकारोऽस्त्येवेति चेत् । न । भावाद्वैतेन पटस्तन्तव
इत्यमेदप्रत्ययेपि तन्तवः पट इत्यप्रत्ययात् तादृशमेदमादायोपपत्तेः । नन्वभेदमादाय पाक्षिको दोष इति
चेत् । न । उपष्टब्यत्वादित्याद्वः किञ्चेति । रस्रकृपस्येति। एतनानन्दमयाधिकरणोक्तः प्राप्तिपदार्थः, न

परशब्दार्थत्वेन निणीतत्वात् परमव्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्वास्रो निणीतत्वाद्वरणेनेव तत्प्राप्तेरिष विचारितत्वाच्यर्थः ।

ननु वरणश्रुतिः काठके 'अन्यत्र धर्माइन्यत्राधर्माइन्यत्राखात्कृताकृतात्, अन्यत्र भृताच भव्याच यत्तत् पश्यसि तद्वदे'ति प्रश्ने, 'सर्वे वेदा यत्यद्पामनन्ती'त्यादिना, 'एतद्येवाक्षरं ब्रह्मे'ति प्रकृत्य पिठता । मुण्डकेपि 'अय परा यया तद्क्षरमधिगम्यते यत्तद्दश्यमग्राह्म'मित्यक्षरमेवोपकम्य पिठता । एवं सित पुरुपोत्तमप्रसङ्गस्य क्षृत्राप्यद्शेनात् कथ्यमत्रवं भृगवत्यरत्वेन व्याख्या- यत इति चेत् ।

अनवधाय वदिस । काठके सर्ववेदवेद्यतं परस्येवोच्यते । तच वाच्यवाचकामेदिववश्चया प्रणवे वक्तमश्चरपदेन प्रणवं परामृद्य, तत्र ब्रह्मत्वप्रपासनासाधनत्वाय विधीयते मन्नद्वयेन । ततो 'न जायते न स्रियते वे'ति मन्नद्वयेनोपासकस्वरूपप्रकृत्वा, 'अणोरणीयान् महतो महीया'नित्यादि-मन्त्रत्येण तस्य परसात्मनो विरुद्धधर्माश्रयत्वादिकप्रकृत्वा, तस्य ज्ञानं कथिमत्याकाङ्कायां 'नाय-मात्मे'ति पठ्यते । अतो नात्र तद्वन्धः । द्वण्डकेपि प्रथमे सुण्डके 'यन्तद्वद्यमग्राह्य'मित्यादिना सर्वकारणत्वेनाक्षरं प्रस्तुतम्, द्वितीयेपि 'यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्कुलिङ्का' इति मन्नेण तस्मात् सजा-तीयविजातीयसृष्टिस्वक्त्वा, 'दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यतः । अप्राणो ह्यमनाः शुश्रो ह्यस्रात्परतः पर' इति मन्ने पूर्वोक्तादक्षरात् परतः परोऽतिरिक्त उक्तः । तृतीयेपि 'द्वा सुप-णें'त्यनेनान्तर्यामितया तमेव परामृद्य ततो 'जुष्टं यदा प्रयत्यन्यमीश्व'मित्यादिना तद्द्शनफ्र-रुमुक्त्वा, ततो 'ज्ञानप्रसादेने'त्यनेन निष्कलध्यानात्तद्द्शनमुक्त्वा, ततो ज्ञानप्रसादेपि न स्वसा-रुमिः।

तु व्यापनरूप इति ध्वन्यते । न च कामिनामालिङ्गने कामिन्यादिव्याप्तीच्छासस्वा'दश्रुत' इत्यत्र रसरूपत्वेपि व्यास्यर्थोऽस्त्वित वाच्यम् । 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति सूत्रात् तावत्याः शरीरप्रति-बद्धाया व्याप्तेः स्वीकारात् । अनवेति । 'एतद्येवाक्षर त्रह्म, एतद्व्येवाक्षर पर'मिति श्रुतौ ब्रह्म-परयोः शब्दवैरुक्ष्याहितवैरुक्षण्यमनवधाय । परस्यैचेति । अनिद्मित्थतयेति शेषम् । ईक्षत्यधिकरण उपपादनादेवकारोऽवधारणे । न'न्वेतद्भवाक्षरं ब्रह्मे'त्यनेन सर्ववेदवेद्यत्वमक्षरेपि श्रुत्योच्यते, तत्राहुः तच्चेत्यार्दि । प्रणच इति । 'नवीनभावजनक' इत्यादिगायर्च्यथकारिकातस्तादशोऽर्थी ध्वन्यते । अकार उकारो मकारोऽर्धमात्रा चेत्येतचतुष्टयात्मके ब्रह्मरुद्रविष्णुकृष्णरूपे वाचक इत्यर्थः । विधीयते, नत्वारोप्यते । तथा च परस्येक्षत्यधिकरणे कृष्णस्य 'यतो वाचो निवर्तन्ते' इति श्रुतिप्राप्ता-शब्दत्वं निषिध्यते तद्द्वारानिदमित्थतया सर्ववेदवेद्यत्व इतरत्र तु वर्तत एवेदमित्थतया सर्ववेदवेद्यत्वम्। श्रुतिश्च 'अमित्येतत् । एतद्भोवाक्षरं ब्रह्म, एतद्भोवाक्षरं पर'मिति । पर कृष्णरूपम् । परपदार्थस्यानन्द-मयाधिकरणे निरूपणात् । एतचादृश्यत्वाधिकरणे समन्वयाध्यायद्वितीयपादे निपुणतरमुपपादितम् । मश्रेति । 'एतद्भोवाक्षरं त्रह्म, एतद्भोवाक्षर परम् । एतद्भोवाक्षर ज्ञात्वा यो यदिच्छिस तस्य तत् । एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम् । एतदालम्बन ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते' इति मन्नद्वयेन । तस्य त्रणवार्धमात्राप्रतिपाद्यस्य । ज्ञानमिति । फलात्मकम् , न तु साधनात्मकम् । सर्वेति । तथा च सर्व-कारणे निरङ्कराजगजन्मादिकर्तृत्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वरूपलक्षणसङ्गत्या परमे ब्रह्माक्षरात्मकं प्रस्तुतमित्यर्थः। अतिरिक्त इति। गोकुले नित्यलीलाकर्ता। 'तानि परे तथा ह्याहे'ति न्याससूत्रात्। इतीति। शङ्कर-भाष्ये प्रतिपाद्यान्तराभावादिति भावः । छान्दोग्ये सामशाखायां काठकं यज्ञःशाखायां मुण्डक शाखान्तरम् ।

# किश्व। पुरुषोत्तमलाभे हेतुभूगं तु भक्तिमार्गे यद्गरणं स्वीयत्वेनाङ्गीकाररूपं

### भाष्यप्रकाशः ।

मर्थ्येन पश्यति, किन्तु तत्सामर्थ्येनैवेत्याशयेन 'नायमात्मे'त्यादिकं पत्र्यते । तेनोभयत्रापि पुरु-षोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् ।

एतदेव गीतायाम्रपद्धंहितम् । 'द्वाविमौ पुरुषौ लोक' इत्यारभ्य, 'प्रथितः पुरुषौ-त्तम' इत्यन्तेन ।

ननु तथापि शासान्तरस्थस्य वाक्यस्य कथमेतच्छेषत्विमिति चेत्, ऐकार्थ्यादिति ब्र्मः । 'हानौ तूपायने'ति स्त्रे, कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानदृष्टान्तेषु भास्निनां 'कुशा वानस्पत्या स्थिता मा पाते'ति निगमस्थवाक्यशेषत्व'मौदुम्बर्यः हुशा' इति शास्त्रायनिवाक्ये सर्वेभीष्यकाररादतम् । जीमिनिना च बाधलक्षणे 'अपि तु वाक्यशेषः स्थादन्याय्यत्वात् विकल्पस्य विधीनामेकदेशः स्था'दिति स्त्रे 'नानुयाजेष्वि'ति वाक्यस्य 'आश्रावयाऽस्तु श्रोषद्र यज ये यजामहे वप'हिति-दूरस्थवाक्यशेषत्वमादतम् । तसाकात्र शङ्कालेशः ।

नतु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमपि तत्तदनुरूपमनेकविधमिति रसमार्गीयमेवात्र कथं ग्रहीतुं शक्यत इत्याकाङ्कायामाहुः किश्चेत्यादि । तथाचाग्रिमश्चत्या तथावसीयत इत्यर्थः । श्रुतिस्तु

कुरोति। 'कुशा च छन्दश्च स्तुतिश्चोपगानं च कुशाच्छन्दस्तुत्युपगानानि तेषु तद्वत्। सप्तम्यन्ताद्वतिः। अयं स्त्रैकदेशस्य भाष्यकाराणां समासः । भास्त्रविनामिति । एतेषां कचित् प्रसिद्धा शाखा । क्किचोति । 'भो कुशा यूयं वानस्पत्या वनस्पतियोनयः ख्याता इत्थंमृता यूयं मा मां पात रक्षते'त्यर्थः । शाट्येति । खाण्डिकेयानां पश्चभेदा भवन्ति । कालेताः शाट्यायनी हिरण्यकेशी भारद्वाज्यापस्तम्बी चेति । शाट्यायनिनस्तैत्तिरीयशाखास्थाः । छन्द आदिषु तु श्रुत्यन्तरगतविशेषान्वयो वक्ष्यते । यथा 'नवाक्षराणि छन्दांस्यासुराणि, अन्यानि दैवतानि, तेषां कचित् छन्दोभिः स्तुवते' इत्यत्राविशेषप्राप्तौ 'देवछन्दांसि पूर्वाणी'तिपैक्त्याम्नानाद्विशेषग्रहः प्रतीयत इत्यर्थः । यथातिरात्रे षोडशिनो ग्रहस्याङ्गभूतं स्तोत्रं कदेति छान्दोगादीनामाकाङ्कायामुदयसमयाविष्टे सूर्ये षोडशिनः स्तोत्रमिति समयाध्युषिते सूर्य इत्यार्चश्चतेः कालविशेषग्रह इत्यर्थः । ऋचो धीयत इत्यार्चाः । 'यथार्त्विज उपगायन्ती'ति विशेषश्चतेर्नाध्व-र्श्वरूपगायतीति श्रुत्यन्तरादध्वर्श्वभिन्ना ऋत्विज उपगायन्तीत्यर्थविशेष इति भाछविनः। नतु भवद्भिः कि विचारितमित्यत आहुः जैमिनिनेति । इदं सूत्र दशमस्याष्टमे पादेऽस्ति । पर्युदासाधिकरणसिद्धान्त-सूत्रम् । सूत्रार्थस्तु, यज्ञमात्रे ये यजामहे इति प्रयोक्तन्यमिति श्रुतम् । नानुयाजेषु ये यजामह करोती-त्यपि श्रुतम् । तत्र नकारस्य निषेधार्थकत्वेऽतिरात्रे षोडशिग्रहणाग्रहणयोरिवानुयाजेषु यज्ञत्वाविशेषात् प्रयोक्तव्यम्, निषेधान्न प्रयोक्तव्यमिति विकल्पः स्यात्, तस्यान्याय्यत्वाद्ये यजामहविधेरेव नानुयाज-वाक्यमेकदेशः स्यात्, पर्युदासवृत्त्या विधिवाक्यशेषः स्यादिति यावत् । तथा चानुयाजभिन्नेषु यागेषु 'ये यजामह' इति प्रयोक्तव्यमित्येकवाक्यतेति । ननु ये यजामहे वषडिति वाक्ये 'ये यजामहे' इति प्रयोक्तव्यमिति कथं श्रुतमिति चेत् । न।नानुयाजेष्विति निषेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वेनानुयाजसम्बद्धेन नेत्य-नेन शब्देनानुयाजव्यतिरिक्तेषु 'ये यजामहः कर्तव्य' इति श्रुत्यर्थे ये यजामहस्य कर्तव्यतानुयाजेषु प्राप्तानुयाजव्यतिरिक्तयागेषु प्राप्यत इति ये यजामह इति प्रयोक्तव्यमित्यस्य लाभात् । न च नेत्य-यंशब्दः करोतिना सम्बधात्विति वाच्यम् । तदा ये यजामहं न करोतीत्येवं प्रतिषेधः स्यात्, तस्थानिष्टत्वात् । पर्युदासः सदग्प्राही तदर्थको नशन्दः । करोतीत्यस्थाधिकरणमालायां कर्तव्य इति बलस्य तथात्वं च न वहेत् । एतादृशस्य हृदि भगवत्प्राकृष्यं भवतीत्याह 'एतैरू-पायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्यैष आत्मा विश्वाते ब्रह्मधामे'ति । अस्यार्थस्त्वेष आत्मा आत्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तमः ब्रह्म अक्षरब्रह्मात्मकं धाम विश्वाते इति । धामपदं पुरुषोत्तमस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानमिति ज्ञापनार्थमुक्तम्, अन्यथा न वदेत्। तेन तद्भृदये स्वस्थानमाविभीवियत्वा स्वयं तत्र प्रकटीभवतीति

### भाष्यप्रकादाः।

दीनां जीवकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे सिद्धे बलाभावानुपपत्तिताद्वस्थ्येऽसिन् बलाभाविनपेधमुखेन बलहेतुताबोधनात्तद्वलं लौकिकमार्यादिकवलाभ्यामितिरिक्तं भगवद्नुग्रहजन्यं पुष्टिमार्गीयमेव
ग्राह्मम् । तच्चोक्तरीत्या भक्तिरूपमेवेत्यतः सैवात्र गृह्यते । बलपदस्य सामर्थ्यसामान्ये शक्तत्वेऽप्युक्तयुक्त्या तद्विशेष एव पर्यवसानादित्यर्थः। एवश्चेतद्रग्रे प्रमादस्यालिङ्गतपसश्च यो निषेधः, तेनाप्रमादस्य सलिङ्गतपसश्च सहकारिता बोध्यते । तत्राप्रमादो भगवदिच्छानुरूपसेवाकरणादिरूपः ।
सलिङ्गं नपश्च सर्वोत्मभावसहितविरहभावरूपं ह्रोयम् । एतदुक्तरार्धमवतार्य व्याकुर्वन्ति एताद्दद्वास्यत्यादि । तद्वद्वय इति । तस्यैवं यतमानस्य हृदये । ननु भवत्वेवं श्रुतिद्वयार्थः, तथापि
पूर्वस्त्राभ्यां यदस्यात्मप्रकरणादिना जीवत्रह्याभेद्परत्वमाशङ्कितम्, तस्य कथं परिहार इत्याकाङ्कायां

इत्यत्र यमेव वृणुते तेन रुभ्य इत्यर्थः, तदुक्तम्, 'केवरुन हि भावेने'त्युपक्रम्य, 'येऽन्ये मूढिधयो नागाः सिद्धा मामीयुरज्जसे'ति, तस्मान्नायमवकारान्वय इति शङ्कचम् । एवमन्वये पुष्टिभक्तिमात्र-सङ्ग्रहे मार्यादिकानां भक्तानामसङ्ग्रहापत्तेः । नन्वेवमेव विवक्षितं सिद्धान्तमुक्तावलीटीकायाम्—'ज्ञानि= भक्तौ चेद्विशेषतोऽनुगृह्णाति, तदा पृष्टिभक्तिं प्राप्नतः आदा'विति ग्रन्थात्, वक्ष्यन्ति च 'फलमत उपात्ते'रिति सूत्रभाष्ये इति चेत् । न । येन केनापि लभ्य इति प्राप्तौ तदर्थं वृणुत इत्यस्यावस्य-वक्तव्यत्वेन तत्रान्वयौचित्यात् । न चैवमपि वरणकर्त्रान्वयोस्तु, तावतापि पृष्टिभक्तिप्राप्तेर्वृणुत इत्यस्य 'वरण कुरुत' इत्यर्थाद्वरणरूपप्र इत्येकदेशान्वयोऽनुचित इति शङ्क्यम् । यमेव वरणमेव वरणकतैवेति त्रेधान्वयेपि वरणस्यैव मुख्यत्वात् । 'वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वे'ति भाष्यात् । अस्मिन्निति । 'नाय-मात्मा बलहीनेन लभ्यं इति वेदे । उत्तेति । अन्ययानुपपत्तिरूपकारणकजन्यावलम्बमक्तिरूपमेवेत्या-कारकप्रमेत्युक्तरीत्येर्थः । उक्तेति । भाष्योक्तयुक्त्येत्यर्थः । 'पुनर्बलाभावनिषेधं न कुर्यात् ', 'बलस्य तथात्वं न वदे'दित्यन्यथाज्ञानरूपयेत्यर्थः । 'स्वामिनः फलश्चतेरित्यात्रेय' इति स्त्रे भाष्ये बल सर्वा-त्मभाव इत्यात्रेयः । बोध्यते इति । 'भत्तया जानाति चाव्यय'मित्यादौ भक्तौ कारणता, इतरयोः भक्तया सहकारितेत्यर्थः । प्रमादोऽनवधानता, तदभावोऽप्रमादः स ईदशो विवक्षित इत्याहुः तस्त्रे-त्यादि । सेवाकरणकथास्विष्यादिरिप प्रमादकः । भगवदिच्छानवधानात् । अतो विशेषणं भगव-दिच्छेति । मतान्तरीयोऽर्थों लौकिकपुत्रपश्वादिविषयासङ्गनिमित्तात् प्रमादादिति 'शमदमाद्युपेतः स्वा'-दिति सूत्रे स ज्ञानमार्गीयः। भजनस्य द्वितीयदलमाहुः सिलिङ्गिमिति। 'भक्तयाहमेकया ग्राह्म' इति वाक्ये एकपदेन मुख्यभक्तेरुक्तेः । भाष्येऽप्यादिपदेनासा अप्युक्तेः । अतो विशेषणं सुर्वात्मभावेत्यादि । अत्र सर्वस्मिन्नात्मभाव इति समासः स्फूर्त्या विवक्षितत्वात् सा छिङ्गं भवति, तया तपोरूपविगाढभावातु-मानात् । विगाढभाववान् स्फूर्तेरिति । इतरक्ष्याख्यानं तपोत्र ज्ञानं छिङ्गं सन्यास इति । तत्तु ज्ञानस्य सञ्चारिभावत्वेनात्मछाभाहेतुत्वेन सन्यासस्य 'दर्शनाचें'ति सूत्रे व्रजसीमन्तिनीनामुदाहरणेन तासां लागोऽङ्गमिति सर्वात्मभावाङ्गत्वेन पूर्व सिद्धत्वात् ज्ञानमार्गीयम् । 'सोऽध्यक्ष' इति सूत्रे भाष्येऽ'भ्युप-

ज्ञाप्यते । प्रकृते श्वेतकेतृपाख्याने परोक्षवादेन ब्रह्माभेद्बो्धनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठा-नत्वयोग्यता ज्ञाप्यते । अग्रे तु न ह्येतावतैवाधिष्ठानात्मकाक्षराविर्मावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा।तथा सित ज्ञानिनां सर्वेषां परप्राप्तिः स्यात्, नत्वेवम्, 'भक्त्याह-मेकया ग्राह्य' इत्यादिवाक्यैः, किन्तु भगवद्नुग्रहेण भक्तसङ्गेन च भक्तौ सत्या-मिति ज्ञापनाय भक्त एव तद्बोधाधिकारीत्यपि ज्ञापियतुं भक्तस्य नारदस्य भगव-दावेशयुक्तस्य सनत्कुमारस्य च संवाद उक्तः। तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते। भक्तिमागं तु निरुपंधिस्नेहविषयः स एव यतः। स तु सर्वात्मभावैकसम-धिगम्य इति सर्वात्मभाव एव विद्याद्याब्देनोच्यते। परमकाष्टापन्नं यद्वस्तु, तदेव

#### भाष्यप्रकादाः।

पूर्वस्थास च तात्पर्यमाहुः प्रकृत इत्यादि । प्रकृते छान्दोग्यस्थ आत्मवाक्ये श्वेतकेतूपाच्याने, अन्यार्थमन्यकथनरूपो यः परोक्षवादस्तेन जीवस्याक्षरब्रह्माभेद्वोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोग्यता ज्ञाप्यते, अग्रे तदिश्रमप्रपाठके तु 'न ह्येतावते'त्युक्तरीत्या योग्यतामात्रेण न सः, किन्तु भगवद- नुप्रहमक्तसङ्गाभ्यां जातायां भक्तौ स इति ज्ञापियतुं तयोः संवाद उक्तः, तस्य च संवादस्य मिक्तमार्गीयलिङ्गवत्तया तथात्वात् तत्रत्यात्मश्रब्देन तन्मार्गे निरुपिधशीतिविषयः पुरुषोत्तम एवोच्यते, न जीवात्मा, नाप्यक्षरब्रह्म, पुरुषोत्तमस्तु सर्वात्मभावेकप्राप्य इति स एव सर्वात्मभावो विद्याश्रब्देनोच्यते । किञ्च, 'परमकाष्ठापन्न'मित्याद्यक्तरीत्या वेदान्तस्थापि पुरुषोत्तम एव तात्प-

# रहिमः।

गमादिभ्य' इत्यत्रादिपदात् भगवद्वशीकरणसमर्थः स्रोहः । प्रभ्वनिङ्गितार्थत्यागस्तदनुरूपं भजनं चाप्रमादस-लिङ्गतपो बलपदार्थत्वेन व्याकृतम् । तत्र भगवद्दशीकरणसमर्थः स्नेहो बलं सर्वात्मभावपदवाच्यमुख्य-भक्तिः । प्रभ्वनिङ्गितार्थत्यागस्तदनुरूपं भजनं च बलमप्रमादः । इङ्गितपदेन कोशे काल उक्तः, अत्र त्विच्छोक्ता। कोशे कियतां शब्दानां नामनारायणादिकोशेषु पाठात् । पूर्वस्थेति। जीवब्रह्माभेदपर वस्य । परोक्षेति । आनन्दमयाधिकरणे विवृतः । पुरुषोत्तमेति । भक्तिरसत्वात् स्पष्ट नोक्तम् । भगवदि-त्यादि। मक्तिहेतौ स्पष्टम् । अग्रे तिवत्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति स्म अग्रे तदिति। भक्तेति। ननूपासना-मार्गीया भक्तिः 'सत्सङ्गलब्धया भक्तया मिय मां य उपासिते' इति वाक्यादिति चेत् । न । उपासना-मार्गस्य गोपालतापिनीय उक्तवात् गोपालतापिनीयस्य सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणादाबुदाहृतत्वात् पाठकमस्य भक्तिनिरूपणोत्तरमुपासनानिरूपणात् तथात्वात् । यद्वा । मुख्यभक्तिप्रकरण उपासनाया अयुक्तत्वात् 'सत्सङ्गान्मामुपागता' इति पुष्टिप्राकरणिकवाक्योक्तसत्सङ्गो गृद्धते, अत एव सत्सङ्गपदं विद्वाय भक्तसङ्गपदम् । सं त्वित्यादिभाष्यं विवृण्वन्ति सम पुरुषोत्तम इति । तथेति । उक्तज्ञापक-त्वात् । तयोरिति नारदसनकुमारयोः । तन्नेत्यादि भाष्यं विवृण्वन्ति सम तस्य चेत्यादिना । यत इति भाष्यीयपदस्यार्थोऽयम् । विद्यापदमक्षराधिगमके मुण्डके उक्तं पुरुषोत्तमाधिगमके सर्वात्मभावपदे विद्यापदं कुत इत्यपेक्षायां परमेत्यादिभाष्य विवृण्वन्ति स्म किञ्चेति । इत्यादिवक्ष्यमाणभाष्योक्त-रीत्या। तात्पर्धिमिति। 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'ति श्रुतौ हीदमित्थतया निरूपण 'यतो वाच' इति श्रुतिविरुद्धम्, अतोऽनिदमित्थतया 'सर्घे वेदा' इत्यादि । अतः परमकाष्ठापन्ने पुरुषोत्तमारूये वस्तुनि तात्पर्यवृत्तिः, अन्यत्राभिधा । तथा च प्रतिपाद्यमिति भाष्यं तात्पर्यवृत्त्येदमित्थतया प्रति- ं वेदान्तेषु मुख्यत्वेन प्रतिपाद्यम् । अक्षरब्रह्मादिकं तु तिहिभूतिरूपत्वेन तदुप।गित्वेन नध्यज्ञाधिकारिफलत्वेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र विद्याद्याव्दप्रयोगः
'पचारिकः, सर्वोत्मभाव एव मुख्यः । युक्तं चैनत् । अक्षरविद्यिण्या विद्यायाः
काशास्त उत्तमविद्यिण्यास्तस्या उत्तमत्वम् । एवं सति पूर्वप्रपाठकस्याक्षरकरणत्वादुत्तरस्य पुरुषोत्तमप्रकरणत्वास्त्वद्वेत्विसिद्धिः अत उक्तन्यायेन विद्यैप्रिमप्रपाठके निरूप्यते, न तु पूर्वोक्तात्मज्ञानप्रकारविशेषः । अत्र हेतुमाह

#### भाष्यप्रकाशः।

र्। यद्यपि मुण्डके 'अथ परा यया तद्वरमधिगम्यत' इत्यक्षरिवद्यायाः परिवद्यात्त्रमुक्तम्, तथा-प्रेमे 'अक्षरात् परतः पर' इति पुरुषस्य ततः परत्वश्रावणात्तिद्वद्यायामेव परिवद्यात्वं विश्राम्यती-क्षरिवद्यायां नान्तरीयकतया विद्याद्याब्दप्रयोगः परत्वोपचारादेवेति सर्वात्मभाव एव विद्यापदप्र-गो मुख्यः। तस्या एव च विद्याया उत्तमत्वम्। एवं सत्युभयत्र प्रतिपाद्यभेदेन प्रकरणभेदान्व-कस्य प्रकरणेक्यस्यस्त्रपस्य भवदिभमतात्मविद्याप्रकारिवद्येपतासाधकस्य हेतोरिराद्विरित्यसदिभिष्रेत-

# रिहमः।

द्यार्थकम् । पुरुषोत्तमे तात्पर्यवृत्तिः इति भक्ति(मार्तण्डे स्पष्टम् ) ....। तदुक्तं 'भगवान् त्रह्य ात्रहर्येने 'त्यत्रातमपद पुरुषोत्तमपरमिति । श्राद्मणादिति । न च शङ्करभाष्योक्तोऽर्थोस्त्वित शङ्क्यम् । ातायामक्षरपदस्य तत्राशक्तेः । ननु पुराणमत भवदुक्तार्थेऽक्षरात् परत्व श्रीभागवते ततः परत्वं वाराहे ते चेत् । न । अदृश्यत्वाधिकरणोक्तश्रुत्या 'तानि परे तथा ह्याहे'तिसूत्रोक्तश्रुत्या चास्य विषयस् ौतत्वात् । कियतामर्थानां पौराणिकसँदशत्वात् । अक्षरेत्यादिभाष्य विवृण्वन्ति स्म **यद्यपी**ति । त्र भाष्ये तद्धि भूति रूपत्येने सादि । तत्र विभूतिरूपत्वमुत्कृष्टत्वे सस्यवरत्वरूपमुक्तश्रुतावेव विभू-निरूपणाध्याये 'अक्षराणामकारोऽस्मी'ति 'अकारो विष्णु'रित्यन्यत्र कोशादौ । अदृश्यत्वाधिकरणोक्त-ा)स्य साधिष्ठानत्व उपयोगित्वेन 'अक्षरिया'मिति स्त्रोक्तरीत्या मध्य(म)धिकारी ज्ञानाधिकारी तस्य ठत्वेनेति त्रयाणां तृतीयान्तपदानामधीस्त्रयः । विश्वारूयतीति । आधिदैविकादिभेदेन विश्वास्यति । क्तमित्यादि । विषयिण्या इत्यन्तभाष्यार्थः । एतेन भाष्यीयाक्षरत्रह्यादिकभित्यादिपद व्याकृतम् । ान्तरीयकेति । गौणतया । परत्वोपचारः सिहो माणवक इतिवत् । उक्तक्षत्वमिति । विद्यानामनि-ात्वादुत्तमविषयिण्या उत्तमत्वमुचिततरमेव । तेन तन्त्रेति भाष्यार्थमाहुः इत्यक्षरेति । इतीति तेन (र्थिकः । सर्वात्मभावसमासो लक्षणश्रुत्युक्तः प्रसिद्धः । 'नातः परतरा विद्ये'ति निरोधलक्षणवाक्यात् । त्तेरीयशिक्षायां 'अथाधिविद्य'मित्यादि आयुष्ये अव्यय विभक्तीतिसूत्रेणाव्ययीभावः । विद्यास्त्रिति प्रहः । आचार्यः पूर्वरूपम् । आचार्यः सनत्कुमारः । अन्तेवास्युत्तररूपम् । अन्तेवासी नारदः । विद्या न्धः । विद्या सर्वात्मभावः । प्रवचन<सन्धानस् । प्रवचनं प्रपाठकः । विद्या प्रायपाठपठितत्वाच या । एवं सतीत्यादिभाष्यमवतारयामासुः एवं सतीति । प्रतिपाद्येति । प्रतिपाद्येति । प्रतिपाद्येति । तित्रे द्वितीयाध्यायेऽस्ति । हेन्गेरिति । प्रपाठक आत्मविद्याप्रकारविशेववान् प्रकरणैक्यात् , नात्मवि-प्रकारविशेषवान् प्रकरणभेदादिति प्रत्यनुमानेन साध्यसायकत्वेनासिद्धः । न चासिद्धिक्रपहेत्वाभासः-ार्थः राङ्गयः । 'प्रकरणभेदा'दिति भाष्यप्रकारोनास्य हेतोः सत्प्रतिपक्षत्वस्कोरणात् । अस्मदिति । सदिभिन्नेतः सर्वात्मभावो विद्योच्यते निरूप्यते उक्तन्यायेन प्रकृतसूत्रेण प्रमाणेन । एवकारेण तु त्रिसद्धा ब्रह्मविद्योपनिषदुता विद्याधिकरणविषयवाक्यमस्तु, स्पष्टत्वात्, किमनेन प्रपाठ-

निर्धारणादिति । 'सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मित्युक्तवा, सुखखरूपमाह 'यो वै भूमा तत्सुखम्, नाल्पे सुखमस्ति, भूमैव सुखम्, भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य' इति । अक्षरपर्यन्तं गणितानन्दत्वात् पुरुषोत्तमस्यैवानन्दमयत्वेन निरविधसुखा-तमकत्वात् स एव भूमा, तस्यैव विजिज्ञासितव्यत्वेन निर्धारणादिखर्थः । भूम्रो

### भाष्यप्रकाद्यः।

मेनात्रोच्यते, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः । एवं प्रकरणभेदे सत्यतिदेशोऽप्यिकिश्चित्कर एव । अतिदेशमात्रेण तदवान्तरभेदत्वस्य काप्यसिद्धत्वादिति। हेतुं व्याक्चर्वन्ति स्तुखं त्वेवेत्यादि । तथाच पूर्वत्र
'सदेव सोम्ये'ति सद्धूपमात्मानं प्रकृत्य तदभेदज्ञानसुपदिष्टम् । इह तु भूपपदोक्तं निरवध्यानन्दरूपं
जिज्ञास्यत्वेन निर्धारयति। यद्यत्र पूर्वप्रकृत आत्मा बोधनीयः स्यात्, तदात्रापूर्व भूमशब्दं न वदेत्,
वदति तु भूमपदम् । अतः शब्दान्तरेण पूर्वस्यादात्मनः सकाशाद्धूमपदोक्तस्य भेदे सिद्धे विषयभेदानात्र पूर्वोक्तं ज्ञानसुच्यते, किन्तु सुख्या सर्वात्मभावरूपैव विद्योच्यते । यद्यपि 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्ये'त्यादिश्रावणात्रयाणामविनाभावः, तथापि सावधिनिरवधित्वाभ्यामानन्दस्य भेदात्
पूर्वत्र गणनापरिच्छित्तस्यव तस्य सिद्धिः, न तु निरवधेः । अतो भूमपदेनात्र तस्यैव निर्धारणात्
तथेत्यर्थः । नतु भूमात्र जिज्ञास्यत्वेनोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं लभ्यत इत्याकाङ्घायामाहुः भूक्ष इत्यादि । तथाच भूमलक्षणस्थेन 'यत्रे'तिपदेन पूर्वोक्तरीत्या भूमज्ञानसत्ताद्धच-

# रिक्सः।

केने'ति शङ्काव्यवच्छेदः । सन्दिरधानामेव श्रुतिवाक्यानामधिकरणविषयवाक्यत्वात् । अतिदेशोति । 'अतिदेशाचे'ति सूत्रोक्तः । तदिति । ज्ञानप्रकारिवशेषरूपस्य । भेदपदं विशेषवाचकम् । 'भेदो द्वैघे विशेषे स्या'दिति विश्वात् । प्रपाठको ज्ञानप्रकारविशेषप्रतिपादकोऽतिदेशादिति । ज्ञान-प्रकारावान्तरभेदो विद्यतेऽस्य प्रतिपाद्यत्वेन स प्रपाठकः ज्ञानप्रकारावान्तरभेदस्तस्य भावस्तत्त्वम् । काप्यसिद्धत्वादिति । नृतु वैकृताङ्गेषु यत्रातिदेशो वर्तते, तत्र वैकृताङ्गत्वेन ज्ञानप्रकारविशेषो वर्तते एव, उक्तानुमाने च वर्तते, अतः कुत उच्यते कापीति चेत् । न । अतिदेशमात्रेणेत्युक्तेः । तथाहि । सर्वात्मभावनिरूपकत्वे प्रपाठकस्य सिद्धे प्रपाठको न ज्ञानप्रकारावान्तरभेदप्रतिपादकः, अतिदेशादिति पूर्वोक्तहेतोर्विरुद्धत्वात् साध्याभावसाधको हेतुर्विरुद्ध इति । तथा विकृतावतिदेशो वर्तते, तत्रातिदिष्टानामेव वैकृताङ्गत्वेन ज्ञानप्रकारविशेषाभावात् । विकृताबुद्दिष्टानामङ्गानामपि वैकृतत्वेन ज्ञानात् । तत्र चातिदेशाभावात् । हेतुमिति । अन्यहेतूक्तेः सौत्रं हेतुमित्यर्थः । तथा चेति । पूर्वत्रप्रपाठके । कृष्णस्य सदानन्दत्वादानन्दांशमाहुः सदंशस्थोक्तत्वात् इहेति । पूर्वेति । 'स आत्मा तत्त्वमसि श्वेतकेतो' इत्येवं पूर्वप्रपाठके प्रकृत आत्मा । अपूर्वमिति । न पूर्वप्रपाठकेऽभि-धायकत्वेनास्तीत्यपूर्वो भूमशब्दस्तम् । किन्तिवित । एवकारेणान्यविद्याव्युदासः । यथा 'कर्ण एव दाते'त्यत्र । न च विद्यापदं ज्ञानसामान्यवाचकमित्युक्तत्वात् ज्ञानकाण्डत्वाच कथं सर्वात्मभावो विद्येति चेत् । न । मुख्यभक्तेरपि सर्वात्मभावरूपायाः छान्दोग्ये विद्याप्रायपाठपठितत्वात् ज्ञानकाण्डपठितत्वाच विद्यात्वमविरुद्धम् । भक्तिप्रायपाठपठितत्वादर्चनस्य कर्मणो भक्तित्वमिव । अक्षरेत्यादिभाष्यमवतारयांच-भूवुः यद्यपीति। तस्य आनन्दस्य। तस्यैव निरवध्यानन्दस्यैव। तथा तस्प्रापिका सर्वात्मभावत्वप्रका-रिकैव विद्योच्यते, 'फलमत उपपत्ते'रिति सूत्रे.सर्वात्मभावस्थैव तत्प्रापकत्वोक्तेः । भ्यूसेति । 'आनन्दम-योऽभ्यासा'दितिसूत्रोक्तः। 'पुरुषोत्तमसैवे'त्याद्यक्तभाष्यात्। सर्वात्मेति। पूर्वोक्तः। पूर्वेति । लिङ्गभू- लक्षणमग्रे उच्यते 'यत्र नान्यत् पर्यती'त्यादिना। यस्मिन् ज्ञाते सति नान्यत् पर्यतीत्यर्थः। तथा सति सर्वोत्मभाववतः प्रभुद्द्यने सत्यपि लीलोपयोगिवस्तुद्-श्रीनादिकमनुष्पन्नमिति राङ्का तु 'तस्य ह वा एतस्यैवं पर्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आतमतः प्राणा' इत्यादिना निरस्ता वेदितव्या। तैः सह लीलां चिकी-षेतः प्रभुत एव सर्व सम्पद्यते, न तु भक्तसामध्येंनेति भावेन तदुक्तेः॥ ४०॥

#### भाष्यप्रकादाः ।

नात्तज्ज्ञानरूपस्य सर्वोत्मभावस्य लाभ इत्यर्थः । नतु भूमलक्षणे तदितरदर्शनं निषिध्यते, सर्वात्मभाववतां तु तत् दश्यते इति कथं तेन तल्लाभ इत्यत आहुः तथा सत्तीत्यादि । तथा सतीति । सर्वत्र भूमदर्शने सित । तैः सहित । प्राणादिभिधेर्मः सह । तथाच तादशलीलो-पयोगिपदार्थदर्शनं प्रभुसामर्थ्यकारितम्, भगवदिच्लाया एव तथात्वात्, न तु सकृतम्, अतस्तेषां भगवदेकद्रष्टृत्वं निर्वोधम्, अतः सुखेन तल्लक्षणात्सर्वोत्मभावलाभ इत्यर्थः ॥ ४७ ॥

# रहियः।

यस्त्वसूत्रोक्तरीत्या । भूक्षेति । यत्रेति सति सप्तम्या दर्शनादिविशेषे व्याख्याते भूम्रो ज्ञानं चाक्षुषादि-त्वस्य सत्तास्चनात् । लज्ज्ञानेति । तस्य भूभ्रो ज्ञान भूमा ज्ञायतेऽनेन तत् तद्रप्रस्य । लाभ इति । यत्रेति भूमलक्षणश्रुतौ 'भगवद्रपत्वात् सर्वात्मभावस्ये'ति भाष्यादेकरूपत्वालाभ इत्यर्थः । ननु 'सत्यं ज्ञानमनन्तमानन्दं ब्रह्में ति श्रुतेर्ब्रह्मेतादक्, स भूमा सर्वात्मभावस्तु सर्वोप्यात्मनो भावरूप आनन्दधर्म इति कथमुभयोरेकरूपतेति चेत् । न । प्रकाशाश्रयन्यायनैक्यात् । तथा च भूमाधिकरणभाष्यं 'भाव-शब्दस्यापि सर्वत्वात् भगवति वृत्तेरदोष' इति । मन्प्रत्ययार्थस्य भावत्वेन भाववाचकशब्दस्यापीत्पर्थः । नतु लक्षणसङ्गमन कथम्, इत्थम् । भूम्नि स्पष्टत्वात् सर्वात्मभाव उच्यते । यत्रेति यच्छब्दार्थस्य भूमत्वेप्यानन्दमयत्वात् तस्य स्वरूपात्मकात्मना ग्रहणम्, 'स्वयमेवात्मनात्मान वेत्य त्व पुरुषोत्तम' इति वाक्यादानन्दमयत्वे सर्वात्मभावस्य यच्छब्दार्थता । नतु पृथगेव लक्षण कुतो न कृतमिति चेत् । न । 'उत्तमश्लोकजनेषु सख्य'मिति वाक्यात् । अत्र शास्त्रार्थरूपभगवान् भक्तसविलत एव फलतीत्येकलक्षण-लक्षितत्वम्। इदं पुष्टिमार्गीयमोक्षनिरूपणे उपपादितम्। ननु निरङ्कशजगत्कर्तृत्वेन शास्त्रप्रतिपाद्यत्वरूपं न्नह्मलक्षणं कथम् । एतस्यैव जिज्ञास्यत्वेन 'अथातो न्नह्मजिज्ञासे'त्यत्राप्यस्यैव न्नह्मपदार्थत्वात् । अरूपवत्स्त्रेप्येव प्रतिपादितमिति विद्वन्मण्डने स्पष्टम् । 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमि तिश्चतेः । सर्वात्मभावे यथायोग्य . . . . । तदितरेति । भूमेतरेत्यर्थः । सुषुप्ताविव । तत् भूमेतरत् । तेनेति । भूमपदेन सर्वात्मभावस्य लामः दर्शनसहितस्य कथमित्यन्वयः । तथेति । एतस्यैव विवरणं 'प्रभ्वि'-त्यादिभाष्ये भाष्यत्वात् स्वपदानि वर्णितानि । भाष्ये । अनुपपन्नमिति । 'नान्यत् पश्यती'तिश्चतेः । प्रकृते । स्वकृतमिति । आत्मीयभक्तकृतम् । ठीठाविष्करणमात्रं भक्तेच्छाकृतम् । 'अचलत्वं चापे-क्ष्ये'ति स्त्राभासात्। यद्वा । 'न तु भक्तसामर्थ्येने'(ति)भाष्ये भक्तबलं निषद्भम्, न तु भक्तेच्छा, तेन नाचलः वस्त्रामासविरोधः । भगविदिलादि । सोच्छाविर्भावितलीलोपयोगिपदार्थकमगवदेकद्रष्टृत्व-मित्यर्थः । तथा च स्वेच्छाविर्भावितलीलोपयोगिपदार्थेऽन्तरदर्शनादिकं 'नान्यत् पत्रयती'त्यादिना निषिध्यते इति भावः । लिद्धित्यादि । तस्य भूम्रो लक्षणात् तदितरदर्शनरिहतात् तदितरदर्शनरिहत-सर्वात्मभावलाभः सुखेनेत्यर्थः ॥ ४७ ॥

१, आत्मन ।

# दर्शनाच ॥ ४८॥

हर्यते च सर्वातमभाववतां भक्तानां व्रजसीमन्तिनीप्रभृतीनां पूर्वमितर-विस्मृतिर्भगवत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसामर्थ्यमिति व्यासः खानुभवं प्रमाणत्वेनाह । उक्तं च श्रीभागवते ताभिरेव 'चित्तं सुखेन भवतापहृतं गृहेषु यिविर्विशत्युत कराविष गृह्यकृत्ये, पादौ पदं न चलतस्तव पादमूला'दित्यादिना। तेन ज्ञानश-किकियाशक्तितिरोधानमुक्तं भवति। अग्रे तदाविभीवादिकं स्फुटमेव॥ ४८॥

ननु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमान्तमेकं वाक्यम्, तन्नोपक्रमे 'मस्नविदे-वास्मि नात्मविच्छत्र होवं मे भगवदृशेभ्यस्तरित शोकमात्मविदिति, सोऽहं भगवः शोचामी'त्यादिना खात्मज्ञानस्यैवोपक्रमादुपसंहारोपि तमादायैवोचितः। अग्रे चेत् आत्मपदानामीश्वरपरत्वं स्यात्,वाक्यभेद् उपक्रमविरोधश्च स्यात्,तसा-द्वाक्यानुरोधात् पूर्वज्ञानप्रकारविशेष एवायमिति मन्तव्यमित्यत उत्तरं पठति।

# श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

### भाष्यप्रकाशः।

द्रश्नीच ॥४८॥ शब्देनान्याद्रश्नें साधियत्वा प्रत्यक्षेणापि साधयतीत्याशयेन व्याक्तर्वन्ति हत्यादि । स्वानुभवमिति । स्वयं समाधावनुभूतम् । शेषं निगदव्याख्यातम् ॥ ४८ ॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । ननु मास्त्वस्य पूर्वप्रकरणशेषत्वम् , तथाप्यस्य प्रपाठकस्यान्तमेकवाक्यत्वं तु निःसन्दिग्धम् , विषय-

द्रीनाच ॥ ४८॥ दाब्देनेति । 'नान्यत् प्रयती'त्यादिशब्देन । दृश्यत इत्यादि । सर्वात्मभावो व्रजसीमन्तिनीनां 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यत्र अमरगीते 'गोपगोपाङ्गनावीत'मिति गोपाठतापिनीये 'गोप्यो नाम विष्णुपत्यः स्यु'रिति गोपीचन्दनोपनिषदि । पुराणहृदयैरत्र सर्वेन्द्रियव्यापारा भगवत्परा उन्नेयाः। ननु दर्शन शाब्दं व्यासानामस्त्वित चेत्। न । पुनरुक्त्यापत्तेः। समाधाविति । 'अनर्थोपशमं साक्षाद्भक्तियोगमधोक्षज' इति समाधिभाषोक्तभक्तिः समाधावनुभूता, तत्प्रपञ्चः 'चित्तं सुखेने'त्यादिस्तदात्मक एव । भाष्ये ज्ञानशक्तितिरोधानं चित्तहरणेन। न च 'मनसैवानुद्रष्टव्य' इति श्रुतेर्मनसः क(ा)रणत्वमिति शङ्क्षम् । 'नेह नानास्ति किञ्चने'त्यप्रेतनश्रत्या तस्याभेदज्ञानकरणत्वात् । अतो ज्ञानमागीयं करणं विद्यय चित्तं सुष्ठप्तिश्राहकं भूमः सुष्ठप्तित्वाद्भूमा- धिकरणपूर्वपक्षे तद्वाहकं गृहीतम् । 'करावपी'त्यादिना क्रियाशक्तितिरोधानम् ॥ ४८॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥ व्यवहारे वयं भाद्या इति वदतां वेदान्तिनां मायावादिनामाशङ्कामाहुरित्याशयेनाहुः निवत्यादि । आन्तमित्यादि । अन्तं आ अमिव्याप्य आन्तम् । एकवाक्यत्वं स्वार्थबोधे समाप्तानां 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मिवं'दित्यादीनां वाक्यानां 'यत्र नान्य'-दिति भूमलक्षणवाक्यस्याङ्काङ्कित्वाद्यपेक्षया पुनरेकवाक्यत्वं संहत्य जातं पूर्वतित्रणं निःसन्दिग्धं तृतीये तृतीयपादे निःसन्दिग्धम् । विषयस्य श्रीपुरुषोत्तमस्य भेदौ क्षराक्षरात्मकौ, तयोरत्र निरूपणीयत्वेना-भावात् । विषयनिष्ठोऽक्षरस्य वा भेदस्तस्यामानात् । विषयोऽक्षरो नेत्यन्योन्याभावविषयिणी प्रतीतिः ।

# भाष्यप्रकाराः।

भेदाभावात्, तत्र चौपक्रमे 'सोऽहं भगव' इत्यादिनात्मैव पृष्टः, उपक्रमश्रासञ्जातिरोधत्वादुपसंहारान् प्रवल इति पूर्वतचे स्थितम्, अत उपसंहारोऽप्युपक्रममादायेव नेतुम्रचित इति तत्रत्या
आत्मशब्दास्तत्परा एव युक्ताः, अग्रे चेत् 'अथात आत्मादेश' इत्यादीनामात्मपदानामीश्वरपरत्वं स्थात्, तदा ऐकार्थ्याभावात् 'अथात आत्मादेश' इत्यादिकं मिन्नं वाक्यं स्थात्, उपकमिवरोधश्र स्थात्, अत उपक्रमगतात्मवाक्यानुरोधात् पूर्वप्रकरणोक्तात्मज्ञानस्य प्रकारविशेष एवा-

आत्मैवेति । परमतप्रतिपन्नः । श्रीपुरुपोत्तमश्चात्मपदार्थः । आत्मरान्दा 'आत्मतः प्राण' इत्याद्याः । तत्परा निर्गुणत्रह्मपराः । अग्ने चेदिति भाष्य विवरांचकुः अग्ने चेदिति । ईश्वरेति । न च कोशादीश्वरः शिव इति शङ्क्षम् । कोशस्य 'वेदाः श्रीकृष्णवाक्यानी'त्यत्र निवन्धे सर्वथा प्रामाण्याभा-वात् । भिन्नमिति । अर्थभेदात् प्रश्नविषयात्मभिन्नात्मप्रतिपादकमुत्तरवाक्यं भिन्न स्यात् । शङ्कर-भाष्येऽस्य सूत्रस्याभामे प्रकरणात् ठिङ्गमपास्य क्रियाशेपत्वमध्यवसायितम् । तत्र क्रियाश्वेठ ज्ञानप्र-कारविशेष निवशयास्वसूद्धः क्षिञ्चेति ।

अत्रैव ज्ञेयम् । भाष्ये वाक्यमात्र वाक्यानामेकवाक्यतात्मकं जगृहुराचार्याः, तत्प्रसिद्धग्रन्था-नुरोधेनोढाहरणसात्रम्, अन्यथा 'वाक्याद्वलीयस्त्वाच न वाघ' इति सूत्रकरणापत्तेः । अतो वाक्यप्र-करणाभ्यां वलीयस्त्व लिइस्य वोध्यते इति । न च स्थादसमाख्ययोरग्रहणे 'वाक्यप्रकरणाभ्यां वळीयस्त्वाच न वाध' इति सूत्रकरणापत्तिरिति वाच्यम् । स्थानस्य देशसामान्यरूपस्यानुष्ठानदेश-सामान्याभावात् पाठदेशसामान्यं भवति । पाठदेशसामान्येपि यथासरूयरूपपाठदेशसामान्यं नास्ति 🕇 यथासङ्ख्यमनु(ष्ठान)देशः समानां(श)स्तस्याभावात् । सन्निधिपाठरूपपाठदेशसामान्यस्थानारभ्याधीतविष-यत्वाभावात् । वाक्यस्यानारभ्याधीतकविषयत्वात् । एव स्थानस्याग्रहणम् । समाख्याया यौगिकशब्द-रूपायाः स्ववाच्यपदार्थानामङ्गाङ्गित्वबोधिकात्वाद्वाक्येऽनुपयुक्तत्वात् । एव समाख्याया अग्रहणम् । उभयाकाङ्काप्रकरणम् । तस्य तु 'नात्मवित् , तरित हो।कमात्मवित्', 'यत्र नान्यत् परयित, नान्यत् शृणोती'त्यादीनामन्योन्याकांक्षा वर्तते एवं सर्वात्मभावस्योपकारकस्यात्मज्ञानस्योपकार्यस्य चाकांक्षा । परन्त्विद् ऋियामात्रविषयम्, न ज्ञानप्रकारिवशेपविषयस् । तथा च भाद्टभास्करे राणकः तेन सिद्धस्य समिधादेः कियाद्वारेण ग्रहणेन तेन कियाया एव प्रकरणेन ग्रहणम् । तत्राप्याराद्वपका-रिकाया एव प्रयाजादिरूपायाः यस्याः श्रुतिलिङ्गवाक्यैर्नान्यसयोगो यागार्थत्वात् । सनिपत्योपकारि-कायास्त्ववघातादिरूपायाः द्रव्यदेवतार्थत्वेन श्रुतिलिङ्गवाक्यैविंनियोगान्न प्रकरणग्रहणमिति । न च कियास्थाने ज्ञान प्रक्षिप्य उक्तन्यायेन ज्ञानप्रकारविशेषविषय प्रकरणमस्त्वित राङ्म्यम् । देवता-विषयत्वेन प्रकरणाग्रहणात् । अवघातादिक्रियावत् । परन्तु वाक्याद्वलीयस्त्वादिस्त्रप्रसङ्गात् प्रकरणमुपात्तम् । न च वाक्यस्थानारभ्याधीतवाक्याङ्गाङ्गिभावोपयोगितयात्र प्रपाठके आरभ्याधीतत्वेन 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मवि'दित्यादिवाक्यानां नाङ्गाङ्गिभावो भूमलक्षणवाक्येनेति वाच्यम् । नामा-दिप्राणपर्यन्तं ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्त्वा जिज्ञासितव्यत्वेन सत्यादिसुखान्तमुक्तम् । 'यो वै भूमा तद्मृतम्, अथ यदल्पं तन्मर्खं'मिति श्रुतावथेति भिन्नप्रक्रमेणाल्पानां मर्त्यत्वविधानात् नामादीनामुपा-सनाप्रकरणेन शोकतरणमनुपठभमानः सत्यादीनां जिज्ञासाविषयाणां शोकतारकत्वं 'स स्वराड् भवती'-त्यादि 'न पश्यो मृत्यु पश्यति, न रोगम्, नोत कुखता'मित्यनयोक्तमिति सर्वात्मभावबोधकया 'यत्र नान्य'दिति श्रुत्याङ्गाङ्गिभावो 'नात्मवित् , तरित शोकमात्मवि'दित्यादिश्रुतीनां भवत्येव ।

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणजसर्वातमभाविष्ठङ्गभूयस्त्वं बाधितव्यम् । वाक्या-पेक्षया श्रुतिलिङ्गयोर्वलीयस्त्वात् । एनइलीयस्त्वं तु 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थान-समाख्यानां समवाये पारदौर्वल्य'मिति जैभिनीयसूत्रे सिद्धम् । प्रकृत इतरसाधन-निषेधपूर्वकं 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा वृणुते तनुं स्वा'मिति श्रुति-र्वरणमात्रलभ्यत्वमाह । एतद्ये च 'नायमात्ना बलहीनेन लभ्य' इत्युपकम्य, 'एतैक्दायैर्यतते यस्तु विद्वास्तस्यैष आत्मा विद्याते ब्रह्मधासे'नि श्रुतिः प्रस्यते ।

# भाष्यप्रदाशः।

यमिति मन्तव्यम् । किंश्व, अत्र हि वरणिलक्कं सर्वात्मभावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रेण सिध्यति, येन प्रकरणमनादृत्य स गृह्येत, किन्तु तदारभ्य 'आत्मन एवेदं सर्व' मित्यन्तेन सन्दर्भेण । अतः सन्दर्भो यथा सर्वात्मभावबोधकमवान्तरप्रकरणम्, तथा प्रपाठकः सर्व आत्मबोधकं महाप्रकरणम्, मतो भूमलक्षणवाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्तव्यमित्यत् उत्तरं स्त्रं पठतीत्यर्थः । सत्तं व्याकुर्वन्ति नैयमित्यादि । स्त्यस्विमिति । परमोत्कर्षः । तत्र किं श्रुत्या-दिकमित्यपेक्षायां पूर्व श्रुतेरुक्तत्वात्तां सारयन्तो लिक्कं स्कुटीक्ववन्ति प्रकृते इत्यादि ।

# रक्सिः।

आत्मश्रन्दानां 'नात्मिन'दित्यादीनां 'आत्मैनाधस्ता'दित्यादिश्रुत्युक्तात्मिनषयत्वात् । नन्कमनारम्याधीतत्वमङ्गाङ्गिभाने तन्नमिति चेत् । न । अनारम्याधीतत्वनदेकार्थिनिषयत्वस्यापि तन्नत्वात् । यथा चातुर्मास्यप्रकरणपिठतस्य 'द्वयोः प्रणयति द्वाभ्यामिश्व प्रणयती'ति वाक्यस्य शास्तान्तरीयस्य वा 'आह्वनीयादध्वर्युप्रतिप्रस्थातारौ सहाग्नी प्रणयत' इति वाक्यस्येकवाक्यत्या चातुर्मास्यान्तर्गतयो- वैरुणप्रघाससाकमेधसञ्जयोः पर्वणोरीद्य प्रणयनमङ्गत्वेन ज्ञायते । 'सामध्यमाठोच्य प्रणयनेन पर्वद्वयं भावये'दिति । द्वयोरित्यस्यतत्पर्वद्वयविषयत्व तस्मात् । तदेतदेकवाक्यत्वमुक्त तिन्नधीरणानियमाधिकरणे 'तस्मात् त्व'मित्युपकम्य, 'याहि सर्वात्मभावेने'त्यत्र, 'सर्वात्मभावेन मां पुरुषोत्तमं याहि, अभयं यास्यस' इति । पुरुषोत्तमप्राप्तिस्तु फठात्मकज्ञानद्वारा, तदुक्त 'तरित शोकमात्मिव'दिति । तदेकवाक्यत्योपसहारस्य 'स स्वराङ् भवती'त्यस्य बठेन निर्णयाद्वाक्यविनियोगोऽयम् । अधिकरणमाठायां जैमिनीयन्यायमाठाविस्तरोपनामिकायां तु उक्ततन्त्रविशेषः कश्चिन्नोपनाः । तृतीयस्य तृतीयपादारम्भे उपक्रमोपसं- हारैकवाक्यताबठेन निर्णयाद्वाक्यविनियोगो भवतीति विशेषातिरिक्तः । तेन वाक्यप्रकरणे उमे ग्रहीते। प्रसिद्धग्रन्थान्ररोधात् ।

तदाहुः किश्चेति । वरणेति । इदं भाष्ये स्पष्टीभविष्यति । सन्दिग्धत्वादिति । 'सर्वात्मभावोऽधिकृतो भवतीनामधोक्षज' इत्यस्य पुराणमतत्वात् । न च 'आत्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति छान्दोग्यसमाप्तिस्थश्चितिवचारेणासन्देह इति वाच्यम् । 'आत्मिन हार्दे ब्रह्मणि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'त्यर्थेन 'कृष्णमूर्तिः सदा ध्येये'त्याद्यर्थभावात् । उत्तरमिति स्त्रविशेषणम् । उत्तरस्त्रेण पठतीत्यस्य पर्यायत्वम् । यदि चैवं व्याख्यातपृर्वपक्षोत्थानमेव न सम्भवति, पूर्वतिष्ठणां मायावादिनां च ठिङ्गभूयस्त्वं श्रुत्वा वाक्यचिन्तास्फुरणात् श्रुतिचिन्ता तु स्यात्, तेषां ठिङ्गाच्छुतेः भावत्याद्याक्यस्य तु ठिङ्गात् दुर्वठत्वादिति विभाव्येत, तदा तु ह्युपनिषद्धाख्यान्तर्गतस्य कस्यचित् तिर्केतुः शङ्गया व्याख्यानमित्युन्नीयेत । भाष्ये । जैकिनीयसूत्र इति । तृतीयस्य तृतीयपादस्थे । पूर्वमिति । विद्यविति सूत्रे श्रुतेवेदरूपायाः ठिङ्गं शब्दसामर्थ्यम् ।

१. किञ्चेलारभ्य, अनुसर्तव्यमिलन्त पाठ. ३७८ पृष्ठे टिप्पणे निवेशितन्तत उद्धृत्य श्रीपुरुषोत्तमैरत्र योजित इति । ७० **इ० स्० र**०

अयमर्थः । सत्यिमदमात्मबोधकमान्तमेकं वाक्यम्, उपक्रमश्च बलीयान्, तथापि स नाश्चप्रतिग्रहेष्टिवाक्य इव निःसन्दिग्धः । तत्रत्यात्मपदस्य जीवाक्षरपुरुषोत्तमसाधारण्यात् । तथा सित तत्र को वा ग्राह्य इति विमर्शे, नारदस्य शोकतारकात्मज्ञानार्थ प्रष्टुं प्रवृत्तत्वेन ताद्दश् एवात्मा ग्राह्यः । स च निरविधसुखरूपत्वात् पुरुषोत्तम एव, न जीवः, नाप्यक्षरम् । आद्यस्य दुःखित्वादन्यस्य गणितानन्दत्वात् । अतो निरविधसुखरूपात्माभिधायिका या भूमश्रुतिः, सा वाक्यात् बलीयसी । बुश्वत्सितात्मखरूपनिर्णायकत्वात् । किश्च । 'आत्मलामान्न परं विद्यत' इति श्रुत्यन्तरे आत्मलामस्य परमलाभत्वश्रावणाच्छोकतारकोऽप्यात्मा लम्यमान एव शोकं तार-यति, न त्वलभ्यमानः । लाभश्च न ज्ञानमात्रम्, किन्तु खाधीनतापुरस्कृतम् । प्रकृते च 'यदा वै सुखं लभत' इत्यादिकथनाह्यस्यमानस्थेव निरविधसुखरूपस्य भूमः शोकतारकत्वमिमसंहि-तम् । तस्य च 'इतरिनेषेधे'त्याद्यक्तरीत्या वरणश्चितिस्तन्मात्रलभ्यत्वमाह । एतद्ग्रे च 'नायमा-त्मे'ति भक्तिलस्यत्ववोधिका श्चुतिः पठ्यते । अत आत्मज्ञानस्य ज्ञायमानस्यात्मनो वा शोक-तारकत्वसम्पादिका 'लभत' इति लामश्चितिश्च ताद्दशी । तथा 'यमेवैष' इति श्चितिरणमात्रल-भ्यत्वमात्मन आह । तद्गिमा च भक्त्यादिलभ्यत्वम् । तानि च वरणस्थेव च्यापारभूतानि । एत-

# रहिमः।

इतरेलादिभाष्ये कस्य इतरिनेषेधेत्यादीत्यपेक्षायां भूमः सर्वात्मभावरूपसेत्याहुः अयमर्थ इति । अश्वेति । इयं तृतीयस्य चतुर्थचरणे चतुर्दशाधिकरणेऽस्ति । भूमेति । 'नायमात्मे'त्यत्र बर्ल-निरपेक्षरवरूपं भूमश्रुतिः 'तपसो वाप्यलिङ्गा'दित्यत्र निरपेक्षरवरूपं वा भूमश्रुतिः, प्रकृते तु 'स भूमे'ति मूमरूपा निरपेक्षरवरूपा श्रुतिः उपक्रमगतात्मवाक्याद्धलीयसी। न च विनियोगविधेरभावात् कारणाभावे सहकारिषण्णां कारणानां कथमुपयोग इति वाच्यम् । पूर्वतन्त्रवत् कारणत्वाभावात् । तत्रत्यबलाबल-मात्रादरणात् । न च श्रुतिर्वेदः सूत्र इति शङ्काम् । जैमिनेर्व्यासशिष्यत्वेन फलाध्याये 'परं जैमिनि-र्भुख्यत्वा'दित्यादिसूत्रे तन्नामग्रहणात् । अन्यथा वेदादिबलीयस्त्वादित्येव सूत्रयेत् । बुसुतिसतेति । बोद्धमिष्टस्यात्मनः । 'सुखं भगवो विजिज्ञास' इति श्रुतेः । द्योकमिति । ननु पश्चम्या भाव्यम् , तरणे-ऽपादानत्वात् । मैवम् । जीवः शोकं तरित, तं जीवं शोकं तारयतीति प्रेरणायां णिच् । तारयतीत्यस्य हारयतीत्यर्थात् । 'दुद्याच्पच्दण्ड्युविप्रच्छिचिब्र्शासुजिमन्थ्सुषाम् । कर्मसुक् स्यादकथितं तथा स्यान्नीहृकृष्वहा'मित्यत्र निञादीनां चतुर्णामर्थग्रहणात् । एवमपेक्षितोत्तया सिद्धापेक्षितेन समं भाष्या-न्वयमाहुः तस्य चेत्यादि । आत्मज्ञानस्यालाभत्वादाहुः ज्ञायमानस्येति । लाभेति । लाभप्रतिपादको निरपेक्षो रवः । ताद्दरी 'यदा वै सुखं लभत' इति वाक्याद्धलीयसी। भूमपदस्य सर्वात्मभावार्थकत्वप-क्षमुक्त्वा तस्य भगवदर्थकत्वपक्षमाहुः तथेति। आत्मनो भगवतः 'भगवद्रएत्वात् सर्वात्मभावस्ये'ति भाष्यात् । 'यमेवे'ति सावधारणश्रुत्या भक्तयादीनामप्रयोजकत्वमाशङ्क्याहुः तानीति । प्रमादाभावसर्वात्म-भावसिंहतविरहभावबलानि भक्तयादीनि । एतदिति । वरणमात्रलभ्यत्वं सर्वात्मभावदानद्वारा लिङ्ग शब्दसामर्थ्यरूपम्, 'फॅलमत उपपत्ते'रित्यत्र तथा व्याख्यानात् । सर्वात्मभावस्य तु वरणमात्रलभ्यत्वं प्रदानवद्धिकरणे सिद्धम्। अर्थद्वयं भगवत्सर्वात्मभावरूपं बहुषु स्थलेषु वर्तते । तत्रत्ये विचारे मात्रपदं

एतच 'विचैव तु निर्धारणा'दित्यत्र निरूपितम्। अपरं च, 'नात्मवित्, तरित शोकसात्मवि'दितिनारदवाक्यानुवाद्यो-

#### भाष्यप्रकाशः।

दिप पुरुषोत्तमस्य लिङ्गम् । 'पुरुषः स परः पार्थ भक्तया लभ्यस्त्वनन्यये'ति गीतावाक्यात् । एति छिङ्गं चकारात् भूमादिश्वतिः उभयमपि 'त्रिचेवे'ति स्त्रे निरूपितम् । अत्र श्वतिवोधको ग्रन्थः प्रायस्विति इति प्रतिभाति ।

पूर्वोक्तस लिङ्गेस श्रुत्यन्तरस्यत्वात् प्रकृतसन्दर्भसं लिङ्गं दर्शयन्ति अपरं चेति।
नारदवाक्यानुवादयोरिति। नारदवाक्ये तदनुवादे च। उत्तमप्रकात्मकेनेति। 'अस्ति

कात्रुर्ये एकत्र, अन्यत्रावधारणे बोध्यम् । गीतेति । सर्वात्मभावस्य छिद्ग तु 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्तिं ददाति किहंचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्यात् । भूझेति । भूमरूपनिरपेक्षो रवः आदिना पुरुषोत्तमरूपनिरपेक्षो रवः । विद्येतिसूत्रे पुरुषोत्तमरूपनिरपेक्षो रवो नास्ति । सर्वात्मभावरूपो रवश्रेताहुः अन्नेति । 'नायमात्मे'ति आत्मरवः पुरुषोत्तमवाची, 'तपसो वाप्यलिङ्गा'दिति सर्वा-त्मभाववाची । तथाप्युपपादनसापेक्ष इति घाघ इत्युक्तम् । ख्रुत्यन्तरेति । मुण्डकश्रुत्यन्तरेत्यर्थः । काठकश्रुत्यन्तरेत्यर्थश्च । अत्र 'नायमात्मे'त्यादिवाक्यस्यात्मलाभसामर्थ्य 'लभ्य' इति पदादालोचितम् । तनुविवरणसामर्थ्य 'विवृणुत' इति शब्दादालोचितम् । द्वितीयस्य 'नायमात्मे'त्यादिवाक्यस्य धामवेशन-सामर्थ्य 'विशत' इति शब्दादालोचितम् । तयोः स्वार्थबोधे समाप्तयोर्वाक्ययोः पुनराकाङ्कावशेनैकवा-क्यतया वरणाहिक्कं सर्वात्मभावः 'वरणजसर्वात्मभावे'ति भाष्यात् । तथा च निःसाधनो यः कोप्यु-क्तमक्तेरङ्गम् । वरणमात्रस्य साधनत्वमुक्त्वा पुनर्बठाभावनिषेधेनात्मठाभवाक्यस्य बलाप्रमादयोर्वाक्यस्य च सामर्थ्यमालोच्य परस्पराकाङ्कयैकवाक्यतया 'श्रेयोभिविविधैश्रान्यैः कृष्णे इति वाक्याद्विविधश्रेयोवानुक्तभक्तेरङ्गम् । 'एतैरुपायै'रिति श्रुतानुपायपदान्न पुष्टिमार्गायः. अपि तु मर्यादामार्गीयः । भक्तिहंसे स्पष्ट एवायमर्थः । तथा च यः कोपि वरणेन सर्वात्मभावं छभेतेति श्रुति कल्पयति पूर्व लिङ्गम् । द्वितीय तु लिङ्गं विविधश्रेयोवान् चलाप्रमादाभ्यामात्मान लभेतेति श्रुतिं कल्पयति । एवञ्च यत्पूर्वपक्षिणोक्त वाक्यात् ज्ञानप्रकारविशेषः प्रकरणाहिद्गस्य सन्दिग्धस्य बाध इति । तन्नोपपद्यते । लिङ्गस्यासन्दिग्धत्वात् तेन दुर्वलवाक्यान्न ज्ञानप्रकारविशेषः, प्रकरणं तु दुरापास्तम् । तथा च यथा तृतीयस्य तृतीयपादेऽष्टमाधिकरणे 'स्योनं ते सदनं कृणोमि घृतस्य धारया सुरोवं कल्पयामि । तस्मिन् सीदासृते प्रतितिष्ठ त्रीहीणां मेध सुमनस्यमान' इति । अस्य मन्नस्यार्थः । भोः पुरोडाश ते तव स्योनं समीचीनं सदनं स्थानं कुणोमि । विकरणव्यत्ययान्न तनादिकुञ्भ्यउः, किन्तु जुहोत्यादिभ्यः रुळः शपोपवादः । करोमीत्यर्थः । तच्च स्थानं घृतस्य धारया सुष्टु सेवितुं योग्य सुरोवं कल्पयामि । भो व्रीहिसारभूत त्वं व्रीहीणां मेध सुमनस्यमानः समाहितमनस्कस्तस्मिन् समीचीने उपविश तत्र स्थिरो भवेत्यर्थः । तत्र 'तस्मिन्' इत्यनेन पूर्वोत्तरयोरेकवाक्यत्वे सति सर्वोप्यय मन्नः स्थानकरणस्थाङ्गम् । तत्र विनियोजिका श्रुतिरेव कल्पनीया सर्वेणानेन मन्नेण स्थान कर्तव्य-मिति । तथा सर्वेण मन्नेण पुरोडाशः स्थापनीय इत्यपि कल्पनीया । सदनाङ्गत्ववत् प्रतिष्ठापनाङ्गत्व-स्यापि तद्वाक्यबोधितत्वात् । तथा सति सद्नस्थापनयोरस्य मन्नस्य विकल्पः जमुचयो वा स्वेच्छया भविष्यतीति प्राप्ते, सिद्धान्तितम् । यदेतत्पूर्वोत्तरार्धयोः परस्परान्ययेन सम्भवनेकवाक्य तदेतदुत्तरार्धस्त्र

रात्मप्रसुत्तमप्रशात्मकेन लिङ्गेन पुरुषोत्तन्नपरिमिति ज्ञायते । रा हि सर्वेन्च उत्तमोऽतो ब्रह्मोत्युपास्यत्येन सनत्क्रमारोक्तप्रतिरूपं ततस्तरो भूयोऽस्तीत्य-

# भाष्यवकादाः ।

भगवो नाम्नो भूय' इत्यादिरूपाधिक्यप्रश्नात्मकेन । एतदेव विभजनते ख हीत्यादि । स पुरुषोत्तमो हि निश्चयेन 'स उत्तमः पुरुष' इति श्रुतेः 'अतोऽस्मि लोके वेदे चे'ति स्मृतेः रहियः।

सदनकरणे शक्तिमकल्पयित्वा कृत्स्नं मन्नं सदने विनियोक्तं नाईति । तथा पूर्वार्धस्य स्थापने शक्तिमकल्पयित्वा न तत्र प्रभवति । तथा सति लिङ्गेन वाक्यबाधादर्धेद्वयमुभयोर्व्यवस्थितमिति व्यव-स्थापितम् । तद्वत् 'नायमात्मे'तिवाक्यद्वयं स्वार्थवोधसमाप्तम् । तत्र पूर्व वरणमात्ररुभ्यत्वमाह् श्रुतिः । भाष्ये भक्तिहेतुग्रन्थस्योदेशात् तत्र चानुग्रहस्य वरणकारणत्वेन निवेशादनुग्रहेण वरणमात्ररुभ्यत्व-माह भक्तिहेतुः । भाष्यत्वाद्वरणानुग्रह्योः कार्यकारणभावः । अत्रेतरसाधननिषेधपूर्वकवरणादि-मात्ररुभ्यत्वात् पुष्टिः। अत्रापि खरूपबरेन मुक्तिः, ज्ञानभक्तयादि दत्वा मुक्तिः । तत्र द्वितीयपक्षे पुष्टाविप सर्वात्मभावप्रवेश इति सर्वात्मभावमपेक्षते । स द्वितीयश्रुतौ लिङ्गपदेन श्रुतोऽश्रुतापेक्षया प्रबलोऽनुकृष्यते । 'गौणनुरूययोर्नुरूये कार्यसम्प्रत्ययात् ।' 'मुरूयमक्तिरि'ति सर्वात्मभावसमारूया । 'याहि सर्वात्मभावेने'त्येकादशसर्वस्व निवन्योक्तं श्रीभागवते एकादशस्कन्धे द्वादशाध्याये पृष्टिमार्गनिरूपणे यतः । श्रुतयश्च 'मक्तिरहस्यमजन'मित्यादि । अत्र मन पदादेकादश मनसो वृत्तयो प्राह्माः । 'आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्ये'ति । 'यत्र नान्यत् पश्यती'ति । 'श्रुतेश्चे'तिसूत्रमत्रैव चतुर्धचरणे । द्विती-यसां मर्यादाभक्तिः । 'न च प्रमादा'दिति भक्तयुपायकथनात् । अप्रभादाद्वे तपश्च । लिङ्गं तु प्रदानव रसूत्रोक्तरीत्या प्राप्यते । अत्रापि वरणमनुग्रहश्च योज्यः । किञ्च, 'पुरुषोत्तमठाभहेतुभूतं तु भक्तिमार्ग' इत्यादि 'विद्यैवे'ति सूत्रभाष्यात् । भक्तिहेतुग्रन्थरीत्यानुग्रहोपि । श्रुतयोपि 'आत्मा वा अर' इत्यादि 'त भजत् तं रसेत्' 'भक्तया जानाति चाव्ययम्'। तथा च दृष्टान्तानुरोधात् यथा 'स्नुवेणावद्यति स्विधितिनावद्यति हस्तेनावद्यती'त्यत्र सुवादीनां सामर्थ्यमाठोच्य 'द्रवं मांस कठिन'मिति श्रुतिं कल्प-यित्वा स्रुवस्य द्रवावदाने स्वधितेर्मासावदाने हस्तस्य कठिनावदानेऽङ्गत्वं विधिरर्थगतसामर्थ्यरूप-लिइमालोच्य बोधयति, तथा प्रकृते 'तदज्ञाने सर्वमौद्धं तेन तद्धृदयं स्पृत'मिति निवन्धात् पुराणविदो विगतसर्वमोहा यावद्वाक्याभ्यामुभयश्चितिभ्यां एक मार्गमुपगच्छन्ति, तावत् भागास्त्रयो मया प्रोक्ताः' इति वाक्याद्वरणसामर्थ्य तस्यान्मलाभहेतुत्वं ज्ञात्वात्मा लभ्यो भक्तिमार्गात्, सा भक्तिरिप पुष्टिः सर्वात्मभावरूपा, श्रुतौ वरणमात्रोपादानात् । अतः स्वेन वृतेन् सर्वात्मभावेनात्मा लभ्य इति श्रुतिं प्रकल्प्य पुष्टिमार्गीयस्य पूर्वश्रुत्युक्तमार्गाङ्गत्वम् । द्वितीयश्रुतौ भत्तयादेर्बठादिपदवाच्यस्य सामर्थ्यमालोच्य तस्य वरणमन्तराऽसम्भवं 'भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्ति ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाक्यादालोच्य वरणेन बलादि भक्तिरिति श्रुतिं प्रकल्प्य मर्यादामार्गीयस्य द्वितीयश्रुत्यु-क्तमार्गाङ्गत्वं च बोधयतीति । लिङ्गस्येति । वरणसामर्थ्यस्य भक्तयादेर्बलादिपदवाच्यस्य सःमर्थ्यस्य च । लिङ्गमिति । आत्मपद्स्य उत्तम्प्रश्चात्मकत्वं लिङ्गम् । सर्वात्मभावस्य 'स एवाधस्ता'दित्यादिनोक्तो भावो लिङ्गम् । स भगवतो नारदस्योत्तमत्वं 'यो यच्छ्द्धः स एव स' इति वाक्यात् पुरुषोत्तमप्रयुक्तं उपनिषदि, अन्यथा नित्ये वेदेऽस्तीति अनित्यस्य नारदस्य श्रीभागवते मध्यमाधिकारिण उत्तमत्वा-नविच्छन्नस्य संयोगापत्त्या स नारद इत्यर्थमनादृत्य भाष्यं व्याकुर्वन्ति स्म स्व पुरुषोत्तम इत्यादि ।

प्रच्छत् । अन्ते सर्वाधिकत्वेन सुखात्मकत्वेन भूमानं श्रुत्वा तथा नाप्टच्छत्, किन्तु तत्प्राध्यर्थमत्यार्था 'किस्मन् प्रतिष्ठित' इत्यप्टच्छत् । तदा सर्वात्मभाव-वत्स्वेव प्रतिष्ठित इत्याद्ययेन सर्वात्मभाविष्कात्मकं भावं 'स एवाधस्ता'दि-त्यादिनोक्तवान् ॥ ४९ ॥

### भाष्यप्रकाशः

सर्वेभ्यो नामादिप्राणपर्युन्तेभ्योऽक्षराचोत्तमः । अतो नामाद्याशान्तेषु ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन कथनात् सनत्कुमारोक्तप्रतिरूपं सनत्कुमारेण 'नाम्नो वाव भूयोऽस्ती'त्याद्यक्ते 'तन्मे ब्रवीतु भगवा'-नित्यंवं तल्लक्षितरूपं तत'स्ततो भूयोऽस्तीति'ति ज्ञात्वा अपृच्छत् । अन्ते पश्चात् सर्वाधिकं भूमानं श्रुत्वा, तथा 'अस्ति ततोऽपि भूय' इत्येवं नापृच्छत् , किन्तु तद्धिष्ठानमपृच्छत् । तथाचैतत्प्रश्रद्वयसामध्येनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमिति निश्चीयते । वाक्याल्लिङ्गस्यापि बलीयस्त्वादित्यर्थः । नन्वस्त्वात्मपदं पुरुषोत्तमपरम् , तथापि विवक्षितसर्वात्मभावबोधक-स्यात्रादर्शनात् कथं न तद्भयस्त्ववाध इत्यत आहुः तदेत्यादि । तथाच द्वितीयप्रश्नोत्तरे सर्वात्मभाविलङ्गस्य दर्शनान्न तद्धाध इत्यर्थः । एतेनावश्यकोपपत्तिरत्र वाक्यतात्पर्यनिर्णायिकेत्युक्तम् ॥ ४९ ॥

# रहिमः।

्खदादीनामुत्सर्गतः प्रधानपरामर्शित्वेन स पुरुषोत्तमः, न तु नारदः । अपृच्छदित्यत्र तु नारदः कर्ता । नंतु स नारदो हि निश्चयेन श्रोतत्वादुत्तमः, मध्यमाधिकारित्वस्य श्रीभागवतीयत्वेन भगवन्मतत्वात् । श्रीतत्वाभावात् । अतः सर्वोत्तमत्वात् । सनत्कुमारोक्तप्रतिकूलरूपम् , अन्यत् समानं च्याख्यानमिति व्याल्यानं कुतो नादतम्, अन्यथा स हि सर्वेभ्य उत्तम इति भिन्नं वाक्यं स्यादिति चेत्। न। पूर्वीक्तदोषाणामवर्जनीयत्वेन वाक्यभेदस्यादोषत्वात् । लह्हिसितेति । प्रति ठक्षणे 'ठक्षणेत्यम्भूता-ख्यानभागवीप्सासु प्रतिपर्यनव' इति पाणिनिस्त्रात् । नारदलक्षितं रूपम् । तथा चेति । पूर्वोक्त-प्रकारेण च प्रश्नद्वयम्, ततो 'भूयोऽस्ती'ति ज्ञानेन प्रश्नः अधिष्ठानप्रश्रश्च । वाक्यात् 'सोहं भगवो मन्नविदेवास्मि, नात्मवि'दिति वाक्यात् छिङ्गस्य ततो भूयस्त्वेन ज्ञातस्य ज्ञानविषयिणीच्छारूपस्य तद्धिष्ठानज्ञानविषयिणीच्छारूपस्य च अधिपदेनात्मरूपनिरपेक्षरवस्य बलीयस्त्वात् । तद्भयस्त्ववाधो लिङ्गभूयस्त्वबाधः । ननु वाक्यार्थजीवात्मरूपस्य प्रतीतस्य बाधाद्वाक्याप्रामाण्यापत्तिरिति चेत् , तत्राहुः एतेनेति । उपपादनादावियका युक्तिः, पुरुषोत्तमपर आत्मशब्दो न स्यात् , वाक्यप्रश्नसामर्थ्यश्चतयो न स्युरित्येवंरूपा वाक्यस्य तात्पर्यं तस्य पुरुषोत्तमे निर्णायिकत्येतेन भाष्येणोक्तम् । वक्तुरिच्छा तु तात्पर्यम् । तस्य शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्पृतिहेतुत्वम् , 'संयोगो विप्रयोगश्च साहचर्यं विरोधिता । अर्थः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य संनिधिः । सामर्थ्यमौचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वरादय' इति काव्यप्रकाश आदिपदात् । यद्यप्यादिपदार्थोऽभिनयादयः, इदं च नाभिनयः । अभिनयादय इत्यत्रा-दिशब्देन हृदयनिहितहस्तो गृहीतः । 'यथा 'इतः स दैत्यः प्राप्तः श्रीनेत एवाईति क्ष्य'मित्यत्रात्म-निर्देशो हृदयनिहितहस्तेन प्रतीयते । तथाप्यादिपदार्थत्वं तात्पर्यस्याप्यविरुद्धम् । जीवेऽभिधावृत्तिः, पुरुषोत्तमे तात्पर्यवृत्तिस्तस्या निर्णायिकेति वार्धः। परं वाकारोऽनादरे। तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धत्वादिनि वुक्ष्यमाणभाष्यप्रकाञ्चात् । सन्दिग्धेऽर्थे काव्यप्रकाशकारिकाप्रवृत्तेरुचितत्वात् ॥ ४९ ॥

नन्वेतया श्रुत्या न सर्वात्मभाविष्कशात्मको भाव उच्यते, किन्तु व्यापकत्वेन सर्वरूपत्वेन स्वभिन्नाधिकरणाभावाद्ययाप्रतिष्ठितत्वमेवोच्यत इत्यत उत्तरं पठित।

अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथक्तववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

भूमखरूपं श्रुत्वा 'स भगवः कांस्निन् प्रतिष्ठित' इति प्रश्ने 'स्वे महिन्नी'त्यु-त्तरम् । तद्रथेस्तु स्वीयत्वेन वृते भक्ते यो महिमरूपः स्वीत्मभावस्तस्मिन्निति । स्वरूपात्मके महिन्नीति वा । भगवदात्मकत्वात् स्वीत्मभावस्य । तदितरस्य साक्षात्पुरुषोत्तमाप्रापकत्वाद्स्येव तत्प्रापकत्वात् परमकाष्ठापन्नमहित्वरूपोऽयमेव भाव इति महिमदाब्देनोच्यते । स तु विषयोगभावोद्ये सस्यव सम्यक् ज्ञातो

### भाष्यप्रकाशः।

अनुषन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथकत्ववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥ सत्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथाच पूर्वभ्रपक्रमगतयाक्ष्यवलेन प्रत्यवस्थाने तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धार्थकत्यादुपसंहारगतत्वेप्यसन्दिग्धाभ्यां ततः प्रवलाभ्यां श्वतिलिङ्गाभ्यामेतद्वाक्ष्यार्थनिर्णयेनात्र ताम्यामात्नपदस्य पुरुषोत्तमपरत्वेप्येतया द्वितीयप्रश्चश्चत्या यत् सर्वात्मभावसमर्थनम्, तन्न युक्तम् ।
तदुक्तरश्चतौ पुरुषोत्तमस्य स्वप्रतिष्ठताया एव सिद्ध्या भवदुक्तसर्वात्मभाववद्कक्तस्थाधिकरणताया
असिद्धौ सर्वात्मभावस्यात्र प्रतिपत्तमशक्यत्वादित्याशङ्कायामिदं सत्त्रं पठतीत्यर्थः । उक्ताशङ्कानिवारकं सौत्रं हेतुश्चकश्चितिवचारश्चस्वेन व्याङ्गर्वन्ति भूसेत्यादि । यदुक्तमत्र सर्वात्मभावस्थिः
ङ्कात्मको भावो नोच्यत इति । तत्र । यतोऽत्र भूसस्यह्पश्चवणानन्तरं तद्याद्यरश्चे सनत्क्षमारेण
'स्त्रे महिम्नी'त्युक्तरश्चक्तम् । तत्र स्वपदस्थात्मीयवाचकत्वे स्वीयत्वेन वृतो यो मक्तस्तिष्ठिो यो
महिमा सर्वात्मभावरूप उत्कर्षस्तिसिक्तस्यर्थो भवति । यदि च स्वपदमात्मवाचकम्, तदा
सक्रपात्मके महिम्नीत्यर्थो भवति । स च महिम्रो सर्वात्मभाव एवेत्युभययापि तस्य महिम्रो
मगवत्स्वरुपात्मकत्वात्स्यपदं न विरुध्यते । नच तस्य स्वस्यत्वाभावादस्य तदात्मकभावस्यैव
तत्प्रापक्रत्वाद्यमेव सर्वोत्कृष्ट इत्ययमेव महिमपदेनोच्यते । स तु विष्रयोगमावोदये सत्यव
सम्यक् परमत्वेन रूपेण व्यमिचारिमाविर्जाते भवति।ते त्वनियतस्यभावा इति ज्ञापयितुं त्रिविधाः

# रिमः।

अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथवत्ववत् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥ उत्तरेति । तस्य प्रथस उत्तरश्चतौ 'स्व मिहन्नी'ति श्वतौ । सौन्नमिति । अनुबन्धरूपम् । सर्वोत्मोते । वृतपदसमिन्याद्दारात्तदुत्तरश्चत्युत्त्वतिष्ठप्तर्वार्थरूपसर्वात्मभावरूप इत्यर्थः । सर्वेति । 'तपसो वाप्यिठि-क्ना'दिति श्रुतेः । तदितरस्येत्यादिभाष्यं विवरात्रकुः न चेत्यादिना । तत्वापकत्वेति । 'स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्य त्वं पुरुषोत्तमे'ति 'भक्त्या जानाति चाव्यय'मिति भक्तिपरमात्मनोः स्वज्ञानसाधनत्वाद्देक्योक्तः पुरुषोत्तमभिन्नस्य तत्प्रापकत्वाभावात् । प्रवेशसायनत्वात् द्वयोरैक्यं वा । 'ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तदनन्तर'मिति वाक्यात् । भाष्ये स्वाक्षात्पदं प्रत्यक्षे तुल्ये वा । 'साक्षात् प्रत्यक्षतु-स्ययो'रिति विश्वात् । स्व तिव्वति भाष्यं विवरांवभूद्यः •स्व विद्यति । परेति । ननु सर्वात्मभावत्वेन सर्वात्मभावः कृतो न ज्ञातो भवतीति चेत् । न । परो मीयते ज्ञायते तेनाधिष्ठानेनित परमस्तत्त्वेना-

भवति व्यभिचारिभावैः।ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञापियतुं त्रिविधाः। 'स एवा-धस्ता'दिलादिना, 'आत्मैवेद् सर्व'मिल्यन्तेन निरूप्य, भूमप्रतिष्ठाधिकरंणप्रश्ने, यदुत्तरितं 'स्वे महिम्नी'ति,तमेवानुबधाति, 'स वा एष' इल्यनेन, तच्छब्दस्य पूर्वप-

#### भाष्यप्रकाशः

तदादेशाहङ्कारादेशात्मादेशरूपास्तिस्रो विधास्तस्य भावस्य ज्ञापकाः प्रकारासांस्त्रीन् प्रकारान् 'स एवाधस्ता'दित्यारभ्य 'आत्मेवेदं सर्व'मित्यन्तेन निरूप्य, भूमप्रतिष्ठाप्रश्ने यदुत्तरितं 'स्ते महिस्री'ति, तं महिमपदोक्तं भावमेषानुबन्नाति, 'स वा एष' इति तच्छब्दस्योक्तमहिमपरामर्शित्वात् तस्मिन् भक्ते 'एवं पश्य'न्नित्यादिना तत्कर्मकदर्शनादिकर्तृतागोधनेन तद्भाववैशिष्ट्यं बोधयँस्तमेव भावं महिमपदेऽनुषञ्चयति । तथाच, अनुबन्नातीत्यनुबन्धः पचाद्यच् । पूर्व स्वपदेनार्थवलेन वा उक्तं भावमनुलक्षीकृत्य बन्नाति नियमयतीत्यनुबन्धः, 'स एष एवं पश्य'न्नितिवाक्यस्थः । स इति पूर्वपरामर्शः । आदिपदेन त्रिविधभावबोधकाः पश्यदादयो धर्माः । स च तदादयश्रेत्यन नुबन्धादयः । द्वन्दः । तेभ्योऽनुबन्धादिभ्यश्चतुभ्यों हेतुभ्यः सर्वात्मभाव एव दृढीक्रियत इति एक्षिः ।

धिष्ठानत्वेन ज्ञातो भवति, 'स्वे महिम्नी'ति श्रुतिसमाकलनवेलासत्त्वात् । अन्यत्र कालेपि श्रुति-समाकलनजन्यसंस्कारोद्धोर्ध परमत्वेन न ज्ञातो भवति, अतो न सम्यक्, अधिष्ठानत्वेन, किन्तु सर्वात्मभावत्वेन, श्रुतिसन्दर्भाभावात् । तथा च 'महिम्नी'त्युक्ते सर्वात्मभावप्रतीतिर्यत्र, तत्र परमत्वे-नाधिष्ठानत्वेन ज्ञानमहिम्नीत्यधिष्ठानसंप्तम्याः । यत्र तु महिम्नीत्याद्यधिष्ठानप्रतीतिर्नास्ति, तत्र सर्वात्मभा-बुत्वेन सर्वात्मभावः प्रतीयते । राजकीयपुरुष इत्यत्र राजकीयत्वेन पुरुषप्रतीतिवत् । अनुबन्नातीति । नैतु तद्भाविङ्कानुबन्धो दृश्यते, पूर्वं ह्यतीति भाष्येण, न तु सर्वात्मभावानुबन्ध इति चेत्। न । लिङ्गानुबन्धे तद्भावोऽनुबद्ध एव । लिङ्गेन सर्वात्मभावानुमानादित्याशयात् । अन्यथा महिमरूपः सर्वात्मभाव इति भाष्यविरोधः। 'यदुत्तरित 'स्त्रे महिम्नी'ति तमेवानुबधाती'ति भाष्यविरोधश्चेति । तच्छ-ब्रस्थेति भाष्यं विवरामासुः स वा इति । दर्शनादीत्यादि । 'पत्रय'न्नित्यत्र कर्तरि लटः शतृप्रत्ययः मन्वान इत्यत्र शानच् । विजानन्नित्यत्र शता । एवं दर्शनादिकर्तृता । सा च दर्शनाद्यनुकूळव्यापारवत्ता । दर्शनाद्याश्रयतेति नैयायिकाः । तस्या बोधनेनेत्यर्थः । तद्भाववैशिष्ट्य लिङ्गारमकभाववैशिष्ट्यं षोधयन् तं लिङ्गात्मकं भावं महिमपदे सर्वात्मभाववाचकेऽनुषञ्जयति । षञ्ज सङ्गे म्वादिः (प्रेरणा ) णिजन्तः सर्वात्मभावस्य प्रतिपादकतासङ्गमनुपश्चाछिङ्गात्मको भावः सञ्जति तत्वात् । तर्हि स कीदक् येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विवृणोतीति लिङ्गभूयस्त्वसूत्रभाष्यप्रकाशात् तं भावं 'स एवा-धस्ता'दित्यादिश्चितिरनुषञ्जयित, महिमपदवाच्यसर्वात्मभावव्याख्यात्री यतः। ननु प्रतिपादकतासङ्गो व्याख्यात्र्या श्रुत्या, न तु महिमपदेन, अतः कथं महिमपदेन श्रुतिरनुषञ्जयतीति चेतु । न । अर्था-मेदात् । यथा कलशपदार्थो हि कम्बुग्रीवादिमान् घटपदेपि सञ्जति, अर्थामेदात् तं कलशपदमनुषञ्ज-यति । पचेति । 'नन्दिग्रहिपचादिभ्यो ल्युणि न्यच' इति सूत्रेण । स्वपद्नेनेति । 'स्वे महिम्नी'ति स्वपदेनार्थबलम्, तदितरेतिभाष्योपपादितं तेन वेल्यर्थः। बन्नातीति । 'स एवं पत्र्य'न्निलादि-श्चितिस्थं दर्शनादिकर्तारं श्चितिः सैव बधातीत्यर्थः । स चेति । 'स एवाधस्ता'दित्यादिदर्शना'दिकर्ता तदादय आत्मादेशाहङ्कारादेशात्मादेशरूपास्तिस्रो विधाः । अतो वक्ष्यते चतुभ्यों हेतुभ्य इति । हटी कियते इति । तदितरेत्यादिभाष्योपपादितो महिमरूपः सर्वात्मभाव एवं श्रुत्यानुबन्धात् । ननु

तस्य न वाध इति स्त्रे योजना । न बाध इति पूर्वस्त्रस्थमत्राप्यनुपजते । वस्तुतस्त्वत्र 'प्रज्ञान्तरपृथक्त्वव'दिति दृष्टान्तवोधितं भावपृथक्त्वमेव साध्यम् । तथाच प्रज्ञान्तरस्य यथा पृथक्त्वमस्ति,
तथास्य भावस्यापि पृथक्त्वम् । यदि हि 'स्त्रे महिम्नी'त्यत्रान्यत्राप्रतिष्ठितत्वादिकमिनेप्रेतं स्यात्,
न भावपृथक्त्वम्, तदानुबन्धादिकं न कुर्यान्, करोति च तन्, अतस्त्रथेत्यर्थः । पृथक्त्वप्रकारश्राप्ते भाष्य एव 'सुमुक्षुभक्तस्थे'त्यादिक्रपे नद्विवरणे स्फुटः । एवं स्वोक्तं व्यवस्थाप्य परोक्तं
रिवरः ।

न नूनं सर्वात्मभावानुबन्धः 'स एवाधस्ता'दित्यादिश्रुत्युक्तप्तर्वात्मभाविष्ठङ्गभावरूपं यदर्शनादि तत्कर र्त्रनुबन्धादिति चेत्। न । नूनं सर्वात्मभावानुबन्धो छिङ्गेपि सर्वस्मिन्नात्मभावः सर्वात्मभावः इति च्युत्पत्तिनिरूपणात् । लिङ्ग भूयस्त्वाधिकरणे भाष्यप्रकाशे 'तिहं स की इक् येन तेत्रैव प्रतिष्ठित इत्याका -ङ्कायां तं विवृणोति । 'स एवाधस्ता'दित्यादि'रूपग्रन्थालिङ्गलिङ्गिनोरभेदोक्तेश्च । कर्त्रनुबन्धस्य सर्वात्मभाववतोऽनुबन्धात् सर्वात्मभावबन्धात् महिमपदेन सर्वात्मभाव उच्यते इत्यनुबन्धहेतुना स भावो दृढीकृतः । ननु महिमशन्दस्य क शक्तिः, न तावजगित, 'एतावानस्य महिमे'ति श्रुतिनिरुक्तराक्तिः । 'गो अश्व महिमे'त्यादिना जगदेकदेशगवाश्वादिषु महिमपदंशक्तिमनूद्य 'नाहमेवं व्रवीमी'ति शक्तिनिषे-धात् । किन्तु 'महिमानमीश'मिति श्रुतेः शिवे शक्तिः, स तु 'ज्ञानेन भक्ते'ति श्रुतेः सर्वात्मभाववान् । भक्तेत्यत्र भक्तेः सर्वात्मभावरूपमुख्यभक्तिरूपत्वसम्भवात् । अत्रापि महिमपदशक्तावपि सर्वात्मभावस्था-प्रसिद्धेर्दर्शनाचेतिसूत्रे व्रजसीमन्तिन्य उदाहृताः। प्रहस्ते महिमपदस्य सामर्थ्ये शक्त्युक्तेः। श्रुतिपूद्धान रकत्वरूपसामर्थ्यस्य महिमत्वात् । प्रकृत उद्धारकत्वस्य सर्वात्मभावरूपत्वात् । 'दर्शनाचे'ति सूत्रात् । अत्र महिमपदं वेदान्तविषयत्वेन योगाद्धर्तते । योगस्तावत् । 'महु वृद्धौ' भ्वादिरात्मनेपदी, 'मह पूजने' भ्वादिः परस्मैपदी, 'महु भासे' चुरादिः परस्मैपदी, महित वृद्धि कुरुत इति महो भगवान् तस्य भावो वृद्धिर्जगद्रपेति जगदेतावान् महिमा । मंहयति भासते यो भगवान्, स महः, तस्य भावो महिमा शिवो भासारूपो 'महिमानमीश'मिति श्रुत्युक्तः । महति पूजयति यः सत्याख्यो भगवान् स महः, तस्य भावो महिमा पूजनाख्या 'यत्र नान्यत् पर्यती'त्यादिश्रुत्युक्ता । तद्धितान्तः । इम निच् । टिलो पः सर्वत्र । नन्दीति सूत्रेणाच् सर्वत्र । उदित्त्वान्नुम् । उदितो नुम्धातोः । ननु 'सत्य ज्ञान'मित्यादि-स्वरूपलक्षणे सत्यनिष्ठा पूजा कथं स सर्वात्मभावरूपेति चेत् । न । भक्तेति श्रुतेः सत्याख्ये शिवादौ मुख्यभक्तिसर्वात्मभावरूपपूजाया युक्तत्वात् प्रकृतेऽन्यत्र तु यथावस्तुप्रपत्र्वमित्येकेनानुबन्धरूपहेतुना स भावो दृढीकृतः। एवमात्मादेशाहङ्कारादेशात्मादेशैठिङ्कैः सर्वात्मभावोऽनुमितिविषयीकृतो दृढीकृतः। भक्तः सर्वात्मभाववान् आत्मादेशादहङ्कारादेशादात्मादेशाच । स स स स जगति सकले पश्यन्ती विर हिणीवदित्यत्र भक्तः सर्वात्मभाववानित्यनुमितिः । एव चतुर्भिर्हेतुभिर्देढीकृतेन सर्वात्मभावेन पूजय-तीत्यत्र सर्वात्मभावाभिन्नं पूजनं करोति, 'प्रकृत्यादिभ्य उपसख्यान'मिति वार्तिकेन तृतीयाऽभेदे । हेतौ तृतीयायां तु सर्वात्मभावेन पूजां सत्कारं करोतीत्यर्थः। भक्तिवर्धिनीटीकायां श्रीगोकुलनाथजिद्धिः 'पूजया श्रवणादिमि'रित्यत्र पूजापदं 'पूजां दैधुः सप्रणयावलोकै'रित्यत्रेव व्याकृतमिति । न<sup>्</sup>चैवं महिमपदे क्किष्टकल्पनेति वाच्यम् । मीमांसाशास्त्रस्य विचारशास्त्रत्वाद्विचारस्य चैवंविधत्वात् । तस्य न बाध इति ।

१ 'उदित्त्वाशुमुदितोर्द्दयोधीत्वो ' इति मूलपाठ । २ इर्द लक्षण समन्वयद्वितीयपादे विचारितम् । ३ लिङ्गा-त्मकभावः ।

रामिशत्वात्। एवं सित त्वदुक्तमन्यत्राप्रतिष्ठितत्वं चेदिह प्रतिपाद्यं स्यात्, तदोक्त-रीत्यानुबन्धं न कुर्यात्, अहङ्कारादेशादिकं च न कुर्यात्, उक्तप्रश्नोत्तरं खान्यव-स्त्वभावात् 'न क्वापी'त्येव वदेत्। तस्माद्स्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्यः। आदिपदात् त्रिविधा ये भावा उक्ताः, तेषामिष खद्धपं 'एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजान'न्निति क्रमेण यन्निरूपितं तदुच्यते। पूर्व ह्यतिविगादभावेन तदितरास्फूत्यी तमेव सर्वत्र पश्यति। एतदेवोक्तं 'एवं पश्य'न्नित्यनेन। ततः किश्विद्याह्यानुसन्धानेऽहङ्कारादेशो भवति। स त्वहमेव सर्वनः स्वकृतिसामध्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुते।

#### भाष्यप्रकाशः।

द्षयन्ति एवं सतीत्यादि । एवं सतीति । अनुबन्धादिस्रह्णविचारेणोक्तरीत्या श्रुतैः सामझसे सित । एवं सतीत्यस्य तस्मादित्यनेन सम्बन्धः । तथाचैवं श्रुतिसामझसे सित तसात् । अनुबन्धकरणाहङ्कारादेशादिकरणंन कापीं त्यवदन्ह्णाद्वेतुत्रयात् तथेत्यर्थः । नन्कहेतुत्रयात् यद्यपि पूर्वपक्ष्यभिमतं वाध्यते, तथापि त्रिविधभावैः सिद्धान्त्यभिमतं कथं सिध्यतीत्याकाङ्काया- मादिपदोक्तानां स्वरूपं व्याख्यातुं प्रतिज्ञानते आदीत्यादि। तदुच्यत इति । तत् व्याख्यायते । व्याक्विन्ति पूर्वमित्यादि । एतदेविति । एतादशं दर्शनमेव । स्व त्विति । अहङ्कारादेशवाँस्तु ।

# रहिमः।

अनुबन्धादिभ्य आत्मरत्यादि भवत्यतस्तस्य सर्वात्मभावस्य न बाध इत्यर्थः । ननु 'ततोऽतिदैन्येने'त्या-द्विवक्ष्यमाणभाष्यादनुबन्धादिभ्य आत्मरत्यादि भवतीत्येव सूत्रमस्त्विति वाच्यम् । 'नन्वेतया श्रुत्या न सर्वात्मभाविक द्वात्मको भाव उच्यते' इति प्रकृतसूत्राभासोक्तस्य कारणत्वात् सूत्रपठने । अतोऽनुबन्धा-दिभ्यः सर्वात्मभाविष्ठज्ञात्मकभावस्य न बाध इति युक्तमेव । उक्तेति । कर्तृद्वारा सर्वात्मभावानुबन्ध-रीत्या सर्वात्मभावितङ्गत्रयकथनरीत्या च श्चुतः 'स्वे महिम्नी'त्यस्याः प्रतिपाद्यसामञ्जस्य इत्यर्थः। न चानुबन्धादि भ्योऽन्यत्राप्रतिष्ठितत्व सिध्यति । तस्यार्थस्य ज्ञानमार्गीयत्वात् । आत्मादेशादेरसम्भवाच । श्रुत्यादिबलीयस्त्वादिति सूत्रे ज्ञानप्रकारविशेषदूषणाच । भक्तिमार्गीयव्याख्याने तु 'व्यतिहार' इति सूत्रोक्तसञ्चारिरूपस्य सुखेन सर्वात्मभाविङ्गत्वसम्भवाच । तथेति । अस्मदुक्तमार्गोऽनुसर्तव्य-त्वेन प्रकारेणेत्यर्थः । अतोऽस्मदुक्तोऽस्माभिः 'तन्निधीरणानियम' इत्यधिकरण उक्तः, कृत्यविषयोपि मार्गी भक्तिमतां भक्तिमार्गमनु पश्चात् सर्तव्यः प्राप्तु योग्यः । 'तयोरेव कृत्यक्तखठर्था' इति सूत्रेण उक्तमार्गोनुसर्यत इति वार्थः, कर्मणि तव्यस्वद्वा । भाष्य एवकारस्तु कर्ममार्गस्य हिरण्यगर्भा-तिरिक्तामोचकत्वेन ज्ञानमार्गस्याक्षरमात्रप्रापकत्वेन भक्तिमार्गस्यैव मार्गत्वात् । तदुक्त तृतीय-सुबोधिन्यां पत्रविशाध्याये सिद्धान्तान्तरनिरूपणोक्तिपुरस्कारेण चतुश्रत्वारिशे श्लोके 'सर्वं शास्त्रार्थं निरूप्य परलोकार्थं यत्तां अस्मिन् लोके एतावानेव निःश्रेयसोदयः, तचेत् स्थिरीभवति, तदा कृतार्थता, तिस्थरीकरणार्थं भक्तिरेव, केनापि प्रकारेण भगवति स्थिरं मनः परमपुरुषार्थसाधकमिति योग-सिद्धान्तः । तत्र भक्तिरेव स्थिरीकरणे हेतुरिति स्वसिद्धान्तानुसारेणापि भक्तिर्निरूपिता, भागवतानुसारे-्णापि । तस्माद्भक्तिः सर्ववादिसम्मतेति सैव कर्तव्ये'ति । इयं भक्तिमार्गस्य कृतिविषयस्य विषयीकुर्वाणा मुख्यभक्तिरूपसर्वात्मभावमपि सिद्धान्तविषयीकरोति । कैमुतिकन्यायेन 'इत्येकादशसर्वस्वं भगवान् स्वयमु-क्तवा'निति सर्वनिर्णयोपान्त्ये उक्तं कृत्यविषयम्पि । 'तस्यादन्यवचो मृषे'ति सर्वनिर्णयात्। अनुभवाच । एतादृशामिति । एवंपदादिति भावः । न त ज्ञानमार्गीयाभेददर्शनम् , एवंपदेन पूर्वविमर्शात् । पूर्वत्र करोति च तथा। अत् एवान्वेषणगुणगाने कृते ताभिः। एतदेवोक्तं 'एवं मन्वान' इत्यनेन। ततो निरुपिक्लेहविषयः पुरुषोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो भवति। तदा पूर्वकृतस्वसाधनवैफल्पज्ञानेनातिदैन्ययुक्तसहजलेहजविविधभाव-

#### भाष्यप्रकाशः

तथाचाहङ्कारादेशोक्तरीत्या स्वभाने स्वस्मिन् सामर्थ्यविशेषभानादहमेव सर्वैः प्रकारैः 'स्वसामर्थ्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुत' इत्यादिकयानया फिक्कियाहङ्कारादेशफलमुक्तम्, प्रामाणिकत्वाय परिचायितं च । 'ततो निरुपधी'त्यादिना चात्मादेशभानफलमुक्तम्। एवं विधात्रयोक्तानां स्वरूपं

# रहिमः

मम तत्स्वाम्युपरिष्टादित्यादिस्फूर्तौ षष्ट्या भेदावगाहिन्या आक्षेपात् । 'अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मन' इति सुत्रे भक्तानां भेदस्यादोषत्वोक्तेः । अत एवकारोपि । स्वभान इति । व्यापकत्वेन भाने । नन्वस्त्व-भिन्नानां भक्तानां व्यापकत्वम् , आधुनिकानामणूनां जीवानां तु व्यापकत्व'मानन्दादयः प्रधानस्ये'ति सूत्रविरुद्धमिति चेत् । न । सायुज्ये तदीयव्यापकत्वस्य जीवेष्वङ्गीकारात् । तमिति । व्यापकमि । मनुत इति। 'मन्वान' इति श्रुतौ 'मनु अवबोधन' इत्यस्य तनोत्यादिगणश्यस्योपादानम्। न तु मन्यत इति दिवादिगणश्यस, 'मन ज्ञान' इत्यस्य नवा 'मानयत' इति चुरादिगणश्य'मनि स्तम्भ' इत्यस्य मन्य-मान इति मानयान इति चाप्रयोगात् । अवबोधत इत्यर्थः । भाष्ये भागवतमतेनाहुः करोति चेति । अहं करिष्य इत्यत्र । ब्रह्महदे नीतानां मञ्जानां ब्रह्मभूतानामहमः प्राकट्यस्य 'ततोऽह नामाभव'दिति पुरुष्ट्र विधंबाह्मणाद्वक्तव्यतया 'करोति च तथे'त्युक्तम् । नेनु श्रौतं 'मनुत' इस्येतावदेव भणतीत्यलं भागवताय करोतीत्यस्मैपदायेति चेत् , तत्राहुः अत एचेति । कृष्णोपनिषदि 'तस्मान्न भिन्ना एतास्ता आभि-भिन्नो न वै विभु'रित्यभिन्नत्वेन तच्छन्दाभिहिताभिः कृते फलप्रकरणे इति श्रौते ते, मनुत इति श्रौते पूर्णीये इत्यर्थः । एतदेवेति । एवकारेण 'मन ज्ञाने' इत्यस्यानिटो मन्तव्य इत्यस्य युक्तिभिरनुचि-न्तनरूपमननस्य व्यवच्छेदः। 'मनु अवबोधन' इति सेटस्तदर्थामावात्। दर्शनसाधनत्वाच युक्तिभिरनु-चिन्तनरूपमननस्थास्य प्रकृतमननस्य दर्शनानन्तरभावित्वाच । एवंपदाच । प्रकृते । फलमिति । 'अहमेवाघस्ता'दिलादिस्फूर्ते'रहमेव सर्वैः प्रकारै'रिलादिफक्किकयोक्तं फलं 'अत एवे'लादिभाष्येण परि-चायितमित्यर्थः । तत इति । अन्वेषणस्य प्रकटीकरणार्थत्वेन गुणगानस्य दोषनाशार्थत्वेन दोषनाशान-न्तरं 'नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत' इति वाक्योक्तन्यायान्निरुपधिस्नेहस्तद्विषयस्तु प्रस्वोत्तमः । भक्तेः सर्वात्मभावत्वात् । 'इन्द्रियाणि जुहोती'तिश्चतेः । न च तृतीयमार्गत्वमिति वाच्यम् । श्रुतीनां वैराग्यशमदमतितिक्षामुमुक्षुत्वानामवर्जनीयत्वात् । साधनचतुष्टयवतां भक्तानां तृतीयमार्ग-त्वं चिन्त्यम् । विरहकालेऽन्वेषणपूर्वकृतगुणगानसाधनानां भगवदप्राकट्ये वैफल्यं तस्य ज्ञानस्य दैन्य-कारणत्वम्, न तु वैफल्यस्य, अतो ज्ञानपदम् । तेनातिदैन्यं कातरत्वं आर्तिरूपाधिकारिरूपं रसनि-विष्टं स्नेहे विविधमावोत्पत्तौ कारण भवतीति स्नेहे तद्यक्तत्वमुक्तम् । सहजपदेनानुग्रहजन्यत्वसूचनात् स्रेहे पुष्टिभक्तित्वम् । साधनजन्यत्वे स्रेहस्य सहाविभीवो न स्यात् । स्रेहस्य तु स्वभाव एव यद्विकि भभावजनकत्वम् । अतिरिक्तत्वेऽत्र गौरवम् । एतेन भाष्येण 'विजान'न्नितिश्रुतौ विविधमावप्रादुर्भाव उक्तः । 'जनी प्रादुर्भाव' इति धातोः । 'ज्ञा अवबोधन', इत्यस्य रूपं विजानन्निति, तदा तु विवि-धभावविषयकज्ञानवत्त्वेन विविधभाववान् ज्ञानद्वारेति भाष्यार्थः । तत इति । इद्मेवात्मादेशमानफ्छं

वान भवति । तदेतदुक्तं 'एवं विजान'श्वित्यनेन । अत एवोपुसर्ग उक्तः । ततोऽति-दैन्येनाविभीवे सति या अवस्थाः,ता निरूपिता 'आत्मरति'रित्यादिना । अत्रात्म-शब्दाः पुरुषोत्तमवाचका क्षेयाः । अन्ययोपचारिकत्वं त्यात्। मुख्ये सम्भवति तस्या-युक्तत्वात् । ननु सर्वोत्सभावस्यापि मुक्तौ पर्यवसानम्, उत नेति संशयनिरा-

भाष्यप्रकाशः।

व्याख्यायाग्रिमग्रन्यं योजयन्ति ततौऽतिदैन्य इत्यादि।

स्त्रांशमवतारयन्ति नन्बित्यादि। नन्क्युक्तिभिरत्र भवतु सर्वीत्मभावः, तथाप्यत्र फलत्वेन सर्वप्रनिथप्रिविमोक्षस्येवोक्तत्वात्तस्य च 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुत्यन्तरस्वारस्येन परावरदर्शनस्य यत्फलं तस्येवात्र ग्राह्यत्वात्तस्य च 'तमेवं विद्वानमृत इह भवती'त्यादिश्रुत्यन्तरेषु सुक्तिरूपस्येव सिद्धत्वादस्य भावस्यापि सुक्तावेव पर्यवसानमिति फलतो न कश्चिविशेषः। अथ, न, तदोक्तस्य फिलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फलवलेन पूर्वज्ञानविशेषत्वमेवादर्तव्यमितिशङ्कानिरासाय दृष्टान्तमाहे-

तदुक्तमित्यर्थः । अभिन्नमिति । अनुबन्धादिभ्यः किं भवतीत्याकाङ्कायामात्मरत्यादि भवतीति सूत्रं योजयितुर्घाश्रमित्यादिः। तत इत्यादि। ननु 'भक्तयाहमेकया श्राह्य' इति वाक्येन सर्वात्मभा-वस्य पुरुषोत्तमाविभीवकारणत्वोक्तेरतिदैन्यस्याविभीवकारणत्वं कथमिति चेत्। न । भक्तित्वेनेति वदामः । यतोत्र भाष्येऽतिदैन्यस्याविभीवहेतुत्वोक्तिर्भक्तयन्तःपातित्वेन भक्तित्वात् । अत भगवदाविभीवे भक्तदुःखं 'मूमिर्माता तथा चान्ये दुःखभाजो हरिप्रिये'ति कारिकया हेतुत्वेनोक्तम् । ्रद्भुद्धांचामिति । प्रसङ्गसङ्गत्या सूत्रांशेऽग्रेतनसूत्रेषु त्रिषु च फलं विचारयन्तः सूत्रांशमित्यर्थः । प्रदान-वत्सूत्रे सर्वात्मभावसाधन ठिङ्गभूयस्त्वादिसूत्रे प्रमाणप्रमेये विचार्य फलं विचारयितु सूत्रांशादारभ्य विचारः । चतुर्भिर्विचार एकादशस्कन्धसर्वस्वत्वात् सर्वात्मभावस्य । तथाचानुबन्धादिभ्य आत्मर-त्यादि भवति, अतः सर्वात्मभावस्य न बाधः । आत्मरत्यादिना तज्जनकत्रिविधस्फूर्तैः सर्वात्मभावरत्यादि-जनकत्रिविधस्फूर्त्या सर्वात्मभावस्थानुमानात् । पुष्टिमार्गीयात्मरत्यादिजनकस्फूर्तिवारणाय सर्वात्मभाव-रत्यादिजनकेति विशेषणम् । अध नेति । न मुक्तौ पर्यवसानमपि त्वतिदैन्येनाविभीवे सति या अवस्था आत्मरत्यादयस्ता एवेत्युत नेति भाष्यं व्याकृतम् । विरोध इति । सन्देग्धुर्वचः । अत-'स्ततः श्लोकैस्तद्भावस्वरूपमुक्त्वैतस्य मूलकारणमाहाहारग्रुद्धा'वित्यादिनेति भाष्यस्य न विरोधः । पूर्व-ज्ञानेति । पूर्वप्रपाठकोक्ताभेदज्ञानेत्यर्थः । चाङ्केति । ननु राङ्का तर्कः संशयो विरुद्धकोट्यवगाहि ज्ञानमिति भाष्यस्थसंशयपद्विवरण शङ्केत्यनुपपन्नमिति चेत्। न। एतादृशव्याख्याने शङ्कापदस्य संशया-विवरणत्वात् । संशयस्याथ नेत्यन्तग्रन्थे परिसमाप्तेः । दृष्टान्तमिति । मुत्तयपर्यवसाने दृष्टान्तम् । ननु ह्यात्मरत्यादिजनकसर्वात्मभाविङ्कात्मकभावे दृष्टान्तमित्यर्थः कुतो न कृत इति चेत्। न । सूत्राणाम-ल्पाक्षरत्वात् । 'अल्पाक्षरमसन्दिग्ध'मित्यादिवाक्यात् । स्फुटं सर्वनिरूपणे त्वल्पाक्षरत्वं भज्येत । संशयपदात् । 'आत्मरतिः आत्मक्रीड आत्मिमिथुन आत्मानन्दः स स्वराड् भवती'ति विषयः स्चितः। संशयस्तु सर्वात्मभावस्य मुक्तौ पर्यवसानम्, उतात्मरत्यादावेव, तथा च 'स स्वराडू मुक्तो वा स्वेन रूपेण राजत' इति भजनानन्दवान् वा । स्वेन भगवता राजत इति । कर्तरि किए । तत्र पूर्वपक्षः स्वराडू मुक्त एव, कुत इत्यत उक्तं भाष्यप्रकाशे तदेत्यादि । तदा संशयकाल उक्तस्याहारशुद्धावि-त्यस्य फलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फल्बलेन पूर्वज्ञानशेषत्वमेवादर्तव्यमिति । सिद्धान्तस्तु, न मुक्ती पर्यवसानम्, किन्तु भजनानन्द इत्यवान्तराधिकरणकम् । तदाहुः दृष्टान्तमिति । साय द्रष्टान्तमाह प्रज्ञान्तरपृथक्तवविति। मुमुक्षुभक्तस्य खेष्ठवातृत्वेन भगविद्विविणी या प्रज्ञा, सा सर्वात्मभाववद्गक्तप्रज्ञातः प्रज्ञान्तरिमत्युच्यते। तच कर्मज्ञान्तित्रभक्तप्रज्ञाभ्यः पार्थक्येन तिद्ष्टमेव साध्यति यथा, तथा सर्वात्मभाववतो भक्तस्य यत्प्रकारिका भगविद्विषयिणी प्रज्ञा, तमेव प्रकारं स भावः साध्यति, नान्यमिति न मुक्तौ पर्यवसानमित्यर्थः। अत्र व्यासः खानुभवं प्रमाणत्वेनाह दृष्टश्चेति। उक्तभाववतो भक्तस्य प्रमुखक्षपद्शीनाचितिरिक्तफलाभावोऽस्माभिरेव दृष्ट इत्यर्थः। एतादृशा अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम्। अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह तदुक्त-मिति। भगवतेति शेषः। श्रीभागवते दुर्वाससं प्रति 'अहं भक्तपराधीन' इत्युपक्रम्य, 'वशे क्ववेन्ति मां भक्तया सत्स्त्रयः सत्पतिं यथे'ति। यो हि यद्वशीकृतः, स तदि-च्छानुरूपमेव करोति, अतो न सायुज्यादिद्वानम्, किन्तु भजनानन्दद्वानमेव। तेषां मुक्तयनिच्छा तु 'मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्टयम्। नेच्छिन्त

# भाष्यप्रकाशः।

त्यर्थः। दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति सुसुक्षु भक्तस्येत्यादि। तथाच अन्या प्रज्ञा प्रज्ञान्तरम्, तत्कृतं पृथक्त्वं प्रज्ञान्तरपृथक्त्वम्, पृष्ठचर्थे वितः। अतः प्रज्ञान्तरफलस्येवैतत्फलस्यापि पृथक्त्वमेवेति नैतस्य बाध इत्यर्थः। नच फलोक्तिविरोधः। द्रश्चेनस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याकामकर्मजन्यहृद्यप्रन्थिमेदस्य प्रागेव जातत्वादत्र ततोऽतिरिक्तस्यैव फलस्य सर्वेषां एकत्वपर्यन्ताशास्यत्वरूपाणां प्रन्थीनां प्रकृष्टो विलक्षणो यो मोक्षः पुनस्तदनुद्भवरूपस्तस्याभिष्रेतत्वेनाविरोधात्। अग्रिमं शेषद्भयमवतारयन्ति अत्र व्यास इत्यादि। अत्र शब्दमित्यादि च। तादशां मुक्तिपर्यन्तानिच्छां निगमयितुमाहुः तेषां मुक्तयनिच्छेत्यादि। तथाच ज्ञानमार्गायभगवद्द्यने हृदयप्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यनुद्यरूपम्,

# रिक्मः।

प्रज्ञान्तरेति । अत्र पृथवपदार्थः फल्लेन गृहीतः । प्रज्ञान्तरकृतपृथवपदार्थफलस्थेनेलर्थः । न च प्रज्ञान्तरपृथवन्तस्थेनेति वक्तव्यमिति वाच्यम् । पृथवफले तात्पर्यात् । कीद्दशोद्धतो घट इति वक्तव्ये कीदशमद्धतं घटत्वं येनेदशो घट इति तात्पर्येण कीदशमद्धतं घटत्वमिति प्रयोगवत् । एतत्फलस्येति । सर्वात्ममावफलस्य । नैतस्येत्यत्र पूर्वसूत्रादनुवर्तितमत्राप्यनुषित्वतम् । तेन प्रज्ञान्तरपृथवन्तवन्त्र वाध इति वाक्यमेदः । वाक्यमेदस्य स्त्रेऽदोषत्वं अल्पाक्षरत्वसारवन्तान्याम् । भाष्ये । यत्प्रकारिका मजनानन्ददानृत्वप्रकारिका । तमेव मजनानन्ददानृत्वं मजनानन्द एव । तथा च मजनानन्दमेव । प्रकृते । फल्लेति । आहारशुद्धाविति श्रुत्युक्तफलोक्तीत्यशं । प्रागेवेति । 'मुक्तोपसृप्यव्यपदेशा'दिति व्यासस्त्रात्तया । तथा च पाठकममनादत्यार्थक्रमेणाहारशुद्धादिना मुक्तः सर्वात्मभाववानुपसंपति भगवन्तमिति पाठकमानादरे देतुरुक्तः । तथा च माध्यं ततः श्लोकेरित्यादि लिङ्गमूयस्त्वसूत्रस्य । अन्नेति । भक्तिमार्ग इत्यर्थः । पुनरिति । 'मजते नैव तादश्य' इति निवन्धादविद्यानुद्धमेन तथा । अविति । प्राग्जातत्वाविरोधात् । न च पूर्वापरभावितरोधः । पाठकममनादत्यार्थक्रमादरार्थं 'अप्रिह्मेत्रं ग्रह्मेति । याग्यतिवत्वत्वत्वावर्ये (अप्रिह्मेतं व्यागं पचती'तिवत् पूर्वापराविरोधात् । अत्र व्यास इति । दृशः समाधिमाषोक्तसमाये । अनेके जैमिन्योद्धलोमिप्रमृतयः सूत्रप्रसिद्धा अस्माभिदृष्टा इत्यर्थो भाष्यस्य दृशनेक्तदृश्यदानाम् । प्रमाणमिति भाष्यं नैयायिकप्रसिद्धा, अन्येषां श्रीतृत्रामाण्यात् । दृश्चोति । ज्ञानमार्गित्व

सेवया पूर्णाः कुतोऽन्यत् कालविष्ठुतम् । खर्गापवर्गनरके इविष तुल्यार्थद्शिनः । सालोक्यसार्ष्टिसामीप्यसारूप्यैकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जना इत्यादिवाक्यसहस्रोनिर्णीयते ॥ ५० ॥

# न सामान्याद्प्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः॥ ५१॥

ननु 'नान्यत् पद्यती'त्यारभ्य सर्वस्य प्रपाठकस्य सर्वात्मभावनिरूपकत्वी-क्तिरनुपपन्ना । अत् एवात्मपदानां पुरुषोत्तमपरत्वोक्तिश्च । यतस्तस्य मुक्ताविष कामाभावः प्रतिपाद्यते । अत्र तु तस्य 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति श्चितिः पट्यते । एवं सित न तन्निरूपणमन्नेति वा वाच्यम्, तद्भाववतोऽप्यन्यकामवत्त्व-मिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाणपराहतत्वेनाद्यपक्ष एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्षं

# भाष्यप्रकाशः।

अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो भगवद्विषयकनानाष्ट्रच्युदयेपि एकत्वपर्यन्तानिच्छारूप इति दर्शन-भेदात् फलभेदस्तत्कतुन्यायादप्युपपन्न इत्यर्थः ॥ ५० ॥

न सामान्याद्प्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः॥ ५१ ॥ स्वत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । प्रतिपाद्यत इति । श्रीभागवते कपिलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते । अत्र त्विति । श्रीभागवते कपिलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते । अत्र त्विति । श्रीते सनत्कुमारवाक्ये तु । एवं सतीति । स्मृतिश्चत्योविरोधे सति । उक्तप्रमाणपराह-

किमार्गीयत्वधर्माभ्यां 'तिस्मिन् दृष्टे परावरे' इति श्रुत्युक्तदर्शनभेदात् फलस हृदयग्रन्थिभेदस्य लिङ्ग-देहमेदस्य भेदः । तत्कतुन्यायः 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशा'धिकरणसिद्धः । तत्र क्रतुमेदात् फलभेदः । भाष्ये । वाक्यसहस्रेरिति 'सहस्राणी'ति श्रुतेर्बहुवचनं विश्वत्याद्याः सदैकत्व इत्यन्यत्र। योजनातः सहस्राणीति लोके तृतीयस्कन्धे । तथा चैष स्त्रार्थः । अनुबन्धादिभ्यश्रतुभ्यों हेतुभ्योऽत्र चकारो लक्षपष्टीकोऽनुक्तसमुचये वर्तते । चस्यार्थस्यात्मरत्यादिजनकसर्वात्मभाविलङ्गात्मकभावस्य स्त्रानुक्तरूपस्य न बाधोऽस्ति । प्रज्ञान्तरपृथक्तववत् सर्वात्मभावफलस्यापि न बाधोऽस्ति । मजनानन्दो व्यासपादैर्दृष्टो भवति समाधिभाषायाम् । भगवतोक्तं चास्ति । अथ चतुर्णा वाक्यानां दण्डान्वयः । तदुक्तं दृष्टः प्रज्ञान्तरपृक्तववन्मुक्त्यपर्यवसानार्थस्तद्युक्तोऽनुबन्धादिभ्यश्रकारार्थाश आत्मरत्यादिस्तज्ञनकसर्वात्मभाव-लिङ्गात्मकभावस्य न बाध इति । चादीनां वाचकत्वमपि प्रस्थानरत्नाकरेऽस्ति । मुक्त्यपर्यवसानस्र-णोऽर्थोपि चकारार्थः ॥ ५० ॥

न सामान्यादप्युपलब्धेम्टेत्युवन्न हि लोकापत्तिः ॥ ५१ ॥ पूर्वपक्षं निरस्यन्तिति वक्ष्यमाणमाष्यित्रसूत्राधिकरणसन्देहं वारयन्ति सूत्रमिति । त्रिसूत्रे अधिकरणे, सूत्रमिति वा । श्रीति । 'अकाम'इति श्रुत्या उपलक्षकः प्रकाशः । वाक्यानि तु 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्ये'त्यादि । 'मुक्तसङ्गस्ततो मूयानदोग्धा धर्ममात्मनः' । 'आत्मनो धर्ममदोग्धा निःकाम' इत्यर्थ इति श्रीधरी । 'सालोक्यसार्ष्टिसामीप्य'मिति । आदिपदेन 'मत्सेवया प्रतीतं चे'ति भगवद्वाक्यं सार्धम् । स्मृतीति । स्मृतिपदं श्रुतेरप्युपलक्षकम् । उक्तस्मृतीति । उक्तश्रुतिमुपलक्षयति । उक्तानि 'दर्शनाचे'तिसूत्र-भाष्येण 'तदुक्त'मिति सूत्रांशेन चोक्तानि स्मृतिवाक्यानि तैः पराहतत्वम् , श्रीभागवतस्य वेदवेदान्त-सारत्वात् । स्मृतीनां सर्वात्मभावप्रकरण उदाहृतत्वेन तिद्वरुश्चर्थः स्थात् , मित्रकत्वद्योतनं वा

निरस्यति । नेति । तत्र हेतुमाह सामान्याद्ण्युपल्रब्धेरिति । तत्समानधर्मयो-गादिष तत्प्रयोगः श्रुतावुपलभ्यतेऽनेकशो यतः । प्रकृतेषि विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वाद्भगवत्सम्बन्धिषु सर्वेषु सुखेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरथीं ज्ञेयः । ननु यथाश्रुत एवाथींऽस्तु, तत्राह न हि लोकापित्तिरिति । सर्वोत्मभाव-वत इति प्रकरणात् 'नान्यत् पर्यती'त्यादिधर्मविशिष्टस्यात्मनः प्राणादिसर्ववतो

### भाष्यप्रकादाः।

तत्वेनेति । उक्तस्मृतिवाक्यपराहतत्वेन । व्याक्वर्वन्ति नेतीत्यादि । नेति । यदुक्तमत्र सर्वा-त्मभावो नोच्यत इति, तन्न युक्तमित्यर्थः । हेतुं विद्युष्वन्ति तदित्यादि । अनेकद्या इति । यथा 'अजामेका'मित्यत्र, 'सृष्टीरुपद्धाती'त्यादौ च । तथाच यत एवम्, अतः प्रकृते कामचारवा-क्योपि विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वात्तेन साधम्येण भगवत्सम्बन्धिषु पूर्वोक्तेषु रित-क्रीडादिषु सुखरूपेषु पदार्थेषु लोकपद्प्रयोग इति 'तेषु कामचारो भवती'ति श्रुतेरर्थो झेयः, न नामादिलोकपरः । भगवत्सम्बन्धिनस्तु सर्वात्मभाववत इष्टा एव, तद्भिन्नास्तु सुक्तिपर्यन्तं नेष्टा इति नैतेनात्र सर्वात्मभावाभावः शक्यशङ्क इत्यर्थः । यथाश्रुतार्थस्याग्रहणे युक्तिवोधनाय दृष्टान्तं

रिमः।

श्रुतिपराहतत्वम् । 'इतिहासपुराणेस्तु वेदं समुपबृंहये'दिति वाक्यात् । पूर्वपक्षमिति । इदं ध्वन्यते । 'तस्य सर्वेषु ठोकेषु कामचारो भवती'ति विषयवाक्ये । अत्र न सर्वात्मभावनिरूपणं तङ्काववतोऽप्य-न्यकामवत्त्वं वेत्यत्र संशये च पूर्वपक्षमित्यर्थकः । चदुक्तमिति । 'न तन्निरूपणमत्रे'ति भाष्येण यदु= क्तम्। ननु न सर्वात्मभाविङ्कात्मको भाव उच्यते इत्यनुबन्धादिभ्य इति सूत्राभासेन यदुक्तिमिति चेत्। न। तस्य सूत्रस्य निवृत्तत्वात्। तदिति। 'गौण्यसम्भवा'दिति सूत्रे गौण्यङ्गीकारादाहुः यथेति। अनेकश इत्यत्र शस् । वहन्नो ह्यनेकाः प्रवृत्तीर्ददाति यः प्रयोग इत्यर्थः । 'अजा'मित्यादिश्चितिः कल्प-नोदेशसूत्रे विचारिता प्रथमस्य चतुर्थपादे । सृष्टीरित्यादिश्चतिः पूर्वतन्त्रे प्रथमस्य चतुर्थपादे । अजा-शब्देनाद्या सृष्टिः कल्पनयोच्यते । 'यथा ह्यजा वर्करसिंहता सवत्सा स्वामिहिता, तथेय'मिति । सृष्टिशब्दोपेता मन्ना यासामिष्टकानामुपघाने विद्यन्ते ता इष्टकाः सृष्टय इत्युच्यन्ते । सृष्टिमाना-स्तामुपधाने मन्ने इति विगृह्य तद्वानासामुपधान इति व्याकरणसूत्रसिद्धप्रक्रियया तन्निष्पादनात्। 'ब्रह्मासुज्यत', 'भूतान्यसुज्यन्ते'त्यादयः सृष्टिशन्दोपेता उपधानमन्त्राः । आदिना 'वाचो घेनुसुपासी-ते'ति, 'आदित्यो देवमधु' । द्युलोकादीनां चाग्नित्वं पञ्चाग्निविद्यायाम् । नेति । परमतेनोपनिषद्ध्या-स्यानेन सिद्धोऽर्थी नेत्यर्थः । 'लोक दर्शने विविधसुखज्ञानेष्वि'त्यर्थः । वेदान्ते योगरूढ्योयींगादरणात् । व च योगादरे प्रकरणादात्मविषयकत्वेन लोकपदार्थदर्शनसिद्धगौंण्या किं प्रयोजनमिति राङ्क्यम् । वादि-बुद्धानुसारित्वादस्य सूत्रस्य । 'लोके शन्दार्थसम्बन्धो रूपं तेषां च याद्दरम् । न विवादस्तत्र कार्यो लोकोिन्छित्तिस्तथा भवेत् । ये धातुशन्दा यत्रार्थे उपदेशे प्रकीर्तिताः । तथैवार्थो वेदराशेः कर्तन्यो नान्यथा कचि'दिति पत्रावलम्बनात् । नतु 'छन्दोवत् सूत्राणि भवन्ती'ति महाभाष्यात् 'ये धातु-शब्दाः' इति कारिकया योगमात्रमस्त्वित चेत् । न । सूत्रे ठोकापत्तिदानेन ठोकशब्दार्थी योगरुदितः पूर्वकाण्डोक्ती गृहीती, अनूदिती वेखदोषात् । सर्वात्मभाववत इति भाष्यं प्रपञ्चयामासुः भगेत्यादि । सर्वात्मभाववत इति प्रकरणात् सम्बध्यते । तथाच सर्वात्मभाववतो ठोकापत्तिर्नहीति योजना । 'भगवत्सेवोपयोगिदेहो वैक्कण्ठादिष्व'ति सेवाफलग्रन्थात् भगवत्सम्बन्धिनो लोकास्त सर्वात्ममाववतः

लोकस स्वन्धो युक्तिसहोऽपि नेति ज्ञापनाय हिराब्दः। क्रिश्च। एतद्ये, 'न पर्यो सृत्युं पर्यती'ति श्रुत्या यथा यृत्युनिषेधः क्रियते, तथा 'आत्मत एवेद् १ सर्व'मिनिश्चत्येवकारेणात्मातिरिक्तव्यवच्छेदः क्रियत इति सृत्युवछोकोपि न सम्बध्यत हत्याह मृत्युवदिति। तत्र रोगादीनामपि दर्शनिषेधे सत्यपि मृत्योरेव यन्निद्याह सृत्युवदिति। तत्र रोगादीनामपि दर्शनिष्ठेधे सत्यपि मृत्योरेव यन्निदर्शनमुक्तन्, तेन भक्तानां लोकान्तरसम्बन्धस्त हत्य इति ज्ञाप्यते, अत एव 'नोत दुःख'भिति दुःखसामान्यनिषेधोऽधे कृतः॥ ५१॥

परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वाचनुबन्धः ॥ ५२ ॥ अत्र हेत्वन्तरमाहास्थिन्नेव शोके, 'सर्वमामोति सर्ववा' इति परेण पादेन

#### भाष्यप्रकाशः।

व्याकुर्वन्ति किञ्चेत्यादि । अतिरिक्तव्ययच्छेद इति । प्रापश्चिकसर्वव्यवच्छेदः । सूत्रे सृत्यु-बदिति पष्टचर्थे वितः । तथाच सृत्योरिव लोकानामप्यापित्तर्नेत्यर्थः । अन्यदिहायेतस्यैव कथनेन यत् स्रच्यते, तत् तत्र गमर्क चाहुः तञ्जत्यादि ॥ ५१॥

परेण च धान्दस्य ताहिध्यं भ्यरत्वास्वन्वन्धः ॥ ५२ ॥ एतत्स्त्रप्रयोजनमाहुः अत्रेत्यादि । लोकापस्यभावरूपसार्थस्य ग्राह्यत्वे 'न पस्य' इति श्लोकस्यं हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । तमेव हेतुं स्त्रव्याख्यानेन व्याद्धविन्त रार्धिमत्यादि । एतच्छ्लोकस्थेन परेण तुरीयेण 'सर्व-मामोति सर्वश' इत्यनेन पादेन, ठाव्दस्य 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'त्यस्य श्रुतिवाक्यस्य रिव्यः ।

षष्ठचन्तम्, इष्टा एव । भगवत्सम्बन्धिमिन्ना लोका मुक्तिपर्यन्तं यथा भवति, तथा नेष्टाः, निषेधात् । एतेन 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति वेदेन । अत्र यद्यपि 'लोका न लोका' इति श्रुतौ लोकानां निषेधः कृतः, तथापि भक्तमनोरथपूर्कत्वेन सर्वात्मभाववद्वक्तेच्छा लोकिनिरूपणे ज्ञेया । भक्तेच्छामावे तु सर्वात्मभाववतो भगवत्सम्बन्धिनो भक्तेष्टा ज्ञेया लोकेतरे । प्रापञ्चिकेति । 'जगद्धा-पारवर्ज प्रकरणादसन्निहितत्वाचे'ति व्यासस्त्रात् । तञ्जेस्यादीति । अत एव लोकान्तरसम्बन्धाभा-वादेव दुःखस्य सामान्य निस्यमेकमनेकानुगतमात्मरूपं वा। 'एत एह वाव न तपती'ति श्रुतेः 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्, तत् केने'त्यादिश्रुतेश्च । आत्मलोके कर्माभावात् । 'ध्यानप्राप्ताच्युताश्लेषनिर्वृत्त्या क्षीणमङ्गलां इति वाक्याच् । दुःखस्या-ज्ञानजन्यत्वाच । ननु दुःखं न पश्यतीति वक्तव्ये दुःखतामित्यत्र वर्णागमः कृतो नाङ्गीकृत इति चेत् । न । दुःखसत्तामेव न पश्यतीत्यत्र तात्पर्येणैतावतोऽर्थस्य विवक्षितत्वाद्वर्णागमाभावात् । असङ्गतौ वर्णागमस्वीकारात् । तथा च तद्भाववतोप्येतत्कामवत्त्वमिति सिद्धान्तः ॥ ५१॥

परेण च ठाटदस्य ताद्विध्यं श्रूयस्त्वास्वनुबन्धः ॥५२॥ परेण चतुर्थपादेन 'सर्व-माप्नोती'त्यनेनोपसंहतत्वादर्थनिणीयकेन । सर्वदातृवाचकेन 'सर्वश्च' इति पदेन वा ठाटदस्य 'तस्य सर्वेषु ठोकषु कामचारो भवती'तिश्चितिवाक्यस्य ताद्विध्यं तस्य 'आत्मत एवेदं सर्व'मित्यस्य विधता समानार्थकत्वमुपठन्ध यद्यपि पूर्वसूत्रात् प्रत्ययविपरिणामेनोपठन्धेरित्यस्य रूपमन्वेति, तथापि प्रथमो-रपत्त्यर्थं प्रतीयत इत्यध्याहार्यम् । चकारात् तस्मात् न ठोकापत्तिरित्यनुवृत्त्यार्थः । पुनश्चकारोऽनुक्त-समुचय इत्यनुक्तोऽर्थो 'नन्वात्मत एवेदं सर्व'मिति वाक्येनैवैतदर्थठामे पनः 'सर्वेष ठोकेप कामचारे शब्दस्य श्रुतिवाक्यस्य 'आत्मत एवेद् सर्व'मिति यत् पूर्व श्रुतिवाक्यं तिद्विधतेव प्रतीयते इति न लोकसम्बन्धो वक्तं शक्य इत्यर्थः । नतु 'आ त्मत एवेद् सर्व'मिति वाक्येनैवैतद्र्थलाभे पुनस्तदुक्तिनींचितेत्याशङ्कायां तन्न हेतुमाह । तुशब्दः शङ्कानिरासे । भूयस्त्वाद्धेतोः । उक्तेऽथें हेतूनां बाहुल्ये तदार्द्धं भवतीत्याशयेनोक्तार्थस्यैव श्लोकेनानुबन्धः कृत इत्यर्थः । अथवा । भूयः-पद्माधिक्यार्थकम् । तथाच स्वकृतसाधनसाधितफलापेक्षया स्वयमुद्यम्य भगवता साधितफले निरवधिरुत्कर्ष इति ज्ञापनाय पुनः श्लोकेन तथेत्यर्थः ॥ ५२ ॥

#### भाष्यप्रकाशः।

ताद्विध्यम्, 'आत्मन एवेद् सर्व'मित्येवं रूपं यत् श्लोकात् पूर्वं श्लातिनाक्यं तद्विधता तत्स-मानार्थकत्वमेव प्रतीयते, एतस्य पश्यश्लोकस्य 'तदेष श्लोक' इत्यनेन पूर्वोक्तसर्वार्थसंप्राहक-तयोक्तत्वात्, पूर्वं चात्मन एव सर्वस्य निगमितत्वात् सर्वैः प्रकारेरात्मन एव पूर्वोक्तं सर्वमा-मोतीत्यर्थस्य सिद्धेने प्रापश्चिकलोकसम्बन्धो वक्तं शक्य इत्यर्थः । सूत्रशेषमवतार्ये व्याक्किनित तुशाब्द इत्यादि । अनुबन्धः कृत इति । अनु पूर्वोक्तं लक्ष्यीकृत्य वध्यते सम्बध्यत इत्यन्त्वन्यः स कृतः । समासव्यासधारणस्य लोके विदुषामिष्टत्वादनेन श्लोकेन कृत इत्यर्थः । उक्तरीत्या व्याख्याने अपुष्टार्थत्वमित्यरुच्यार्थान्तरमस्याहुः अथवेत्यादि । तथेति । अनुबन्धः ॥ ५२ ॥

### रिकमः।

भवती'त्यत्रोक्तिनोंचितेति । तुरस्याः शङ्काया निरासः । कुतः । भूयस्त्वात् । हेत्नां भूयस्त्वात् । कक्तार्थस्य हेत्वन्तररूपस्यानुबन्धः कृत आधिक्याद्वानुबन्धः कृत इति सूर्त्रार्थः । पादेनेति । तेन भाष्यं परेण पादेनेति पाठः । पदेनेति प्रामादिकः पाठः । तदेष इति । तत् पूर्वोक्तमर्थं सङ्क्षदेण प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येष स्रोको भवतीत्यर्थः । तदित्यन्ययम् । सर्वेरिति । सर्वदा इत्यस्यार्थः । सर्वदातृभिः सर्वमाप्नोतीत्यर्थव्यक्तेः सर्वेः प्रकारैरिति पर्यवसितोऽर्थः । बहुभिः प्रकारैरित्यर्थः । 'बहुन्त्यार्थेन्य' इति शस् । न प्रेति । पूर्वस्त्रादनुवर्तितस्य न ठोकापत्तिरत्यस्यार्थकथनम् । बध्यतः इति । मावे प्रत्यः । अनुबन्ध इति । भावे प्रत्यं । ननु पूर्वं व्यासस्य विद्यमानत्वात् स्रोकोक्तसमासस्य किं प्रयोजनमिति चेत् , तत्राहुः समासेति । 'धर्मोदिष्वनियम' इति समासग्रब्दस्य पूर्वनिपातः । इष्टत्वादिति । यथात्रैव 'साङ्गोऽध्येय' इति प्रारम्भे । अपुष्टार्थत्वमिति । ननु ठिङ्गभूयस्त्वप्रतिज्ञानाश्चिङ्गभूयस्त्वस्त्र इति पुनरुक्तेऽर्थेऽप्यपुष्टत्वं नेति चेत् । न । अपुनरुक्तिञ्जभूयस्त्वस्य स्त्राशयनगोचरत्वात् । 'अनवद्य'मिति स्त्रत्रक्षणात् । भाष्ये । स्वकृतेति । मर्यादायामात्मसायुज्ये 'अचरुत्वं चापेक्ष्ये'ति स्त्राभासोक्तभक्तेष्यया प्रदानवत्स्त्रोक्तिदशा स्वयमुद्यम्य वरवदास्यता भगवता सार्घितं फठं पत्रयस्य सर्वात्मभावस्तिसिन्नित्यर्थः । हेतावाधिक्यगुन्न पुनरुक्तिकृतमपुष्टत्विनिति भावः । अनु-बन्ध इति प्रकारे वाद् । अनुवन्धत्वेन प्रकारेणानुबन्ध इत्यर्थः ॥ ५२ ॥

# एक आत्मनः शरीरे भावात्॥ ५३॥

उक्तेऽर्थं श्रुत्यन्तरसम्मितमप्याह। एके शाखिनस्तैत्तिरीयाः, शरीरे भक्त-शरीरे हृदयाकाश इति यावत्, तत्र आत्मनो भगवतो भावादाविर्भावात् तेन सह सर्वकामोपभोगं वदन्तीं श्रुतिं पठन्ति 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् सोऽश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति। अत्रोपक्रमे 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'भिति श्रुतिरक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मप्राप्तिं सामान्यत उक्तवा, विशेषतः कथनार्थ 'तदेषाभ्युक्ते'तिवाक्यं तद्रह्मप्रतिपाचत्वेनाभिमु-खिकृत्येषा वश्यमाणा ऋक् परब्रह्मविद्रिक्केत्युक्तवैवमुक्तवती 'सत्यं ज्ञान'मिति। परब्रह्मवह्मपमनुभवैकवेद्यम्, न शब्दादिश्चित्वंद्यमिति ज्ञापनाय ख्रयं तत्तत्त्वप्र-तिपादिकाप्यन्यमुखेनोक्तवती। अत्र ब्रह्मणा सह सर्वकामोपभोग उक्त इत्ये-तदेकवाक्यताये 'सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति श्रुतेरप्युक्त एवार्थो

#### भाष्यप्रकाशः ।

एक आत्मनः दारीरे भावात् ॥ ५३ ॥ स्त्रप्रयोजनमुक्त्वा व्याकुर्वन्ति एके इत्यादि । भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । एवयनेनाधिकरणेनाविहितभक्तिरूपस्य सर्वात्मभावस्य खरूपं तस्य सर्वभ्यः साधनेभ्य उत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्धारितम् ।

शाङ्करे भास्करीये च भाष्ये इदं नवस्त्रमेकमधिकरणम् । तत्र चाग्निरहस्ये, 'नैव वा इदमग्रे सदासी'दित्यस्मिन् ब्राह्मणे मनोऽधिकृत्य, 'पद्विंशतं सहस्राण्यपश्यदात्मनोऽग्रीनर्कान्म-रिक्षमः।

एक आत्मनः शरीरे भावात् ॥ ५३ ॥ निगदेति । भक्तशरीर इति । ननु भक्तेति विशेषणं कृतो लब्धमिति चेत् । शृणु । 'ब्रह्मविदाप्तोति पर'मित्यत्र ब्रह्मविद्भक्त्या परमाप्तोतीति भाष्येऽ-र्थाद्रक्तलाम इति । मक्तेर्ज्ञानव्यापारत्वात् । 'अकृश'मिति विशेषणं षोडशाधिकरण्या नोक्त तथापि ज्ञेयम् । पूर्णसाधनत्वात् । तथा च सुबोधिनी-'अकृश'मिति ज्ञानम् । पूर्णत्वात् । अन्येषां परिच्छेदरूपत्वात् । अनेन पूर्णमेव ज्ञानं साधनमिती'ति । न चात्र नेदं विशेषणमिति वाच्यम् । प्रभासलीलायाम'प्यपा-श्रितार्भकाश्वत्थ'मिति विशेषणे पूर्वाधिकरणोपान्ते ऐश्वर्याविष्टस्य कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तु समर्थत्वेनो-पदेशकाभावादासुरव्यामोहलीलोपयोगात् । एवं निगदव्याख्यातमित्यर्थः । निर्धारितमिति । प्रमाण 'तन्निर्धारणानियमस्तदृष्टेः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फल'मित्यधिकरणे । साधनं प्रदानवत्सूत्र उक्तमिति सर्वं शुभम् । एवेति । उक्तोर्थ एव, नान्यः, विकल्पापत्तेरित्यर्थः । विकल्पस्त्वेकवाक्यत्वाभाव इति भावः । नन्विप्तरहस्योक्तसम्पादिकांश्रीनां कियामयत्वं प्रकरणाद्भविष्यति, न ज्ञानमयत्विमिति चेत् । तत्राहुः शाङ्कर इत्यादि । श्रुत्यर्थस्तु-नैव वा इदमुत्पत्तेः पूर्वमासीत् । नाप्यसदित्युपक्रम्य मनसः प्राद्धभीवमुक्त्वा 'तन्मन आत्मानमैक्षते'त्यात्मेक्षणपूर्वकमग्नीनपश्यदिति मनोऽधिकृत्य आत्मनः खस्य सम्बन्धित्वेन, अग्रीन् किंभूतान् पुरुषायुष्ट्वेन ऋप्तरातवर्षान्तरगतैः षद्त्रिंशत्सहस्रैरहोरात्रैरविच्छ-न्नतया एकस्मिन्नहोरात्रे उत्पन्नसर्वमनोवृत्तिष्वहोरात्रगतैकत्वारोपेण मनोवृत्तीनामसंख्येयानामपि षद्रत्रिंश-त्सहस्रत्वम् । इष्टिकात्वेन च सम्पाद्यन्ते । 'षद्दत्रिशत्सहस्राणी'त्यादिना । मन एव स्ववृत्तिरूपान् अशीन् अकीन् ऋक्पूजायां अर्च्यान् । अत एव मनोविकारान् । मनश्चितः मनसा चीयन्ते सम्पाद्यन्ते इति

<sup>9.</sup> उक्त्वा तामिति पार । २ जहनानिनेत्रमः

#### भाष्यप्रकाशः।

नोमयान्मनश्चित' इति यद्वाक्यं तद्विचार्य, तेषामग्नीनां न क्रियामयत्वम्, किन्तु विद्यामयत्वमे-वेति सिद्धान्तितम्।

रामानुजाचार्यमते त्विद्मेकसूत्रम् । तत्र, तैतिरीयमहानारायणोपनिषत्स्यः 'सहस्र-शीर्ष देव'मिति सर्वोऽनुवाको विषयवाक्यम्। तत्र किं पूर्वानुवाके 'दहरं विपाप'मिति यह-हरोपासनं विहितम्, तद्विषयो निर्घार्यते, उत सर्ववेदान्तोदितपरविद्योपासनानां विषय इति संशये, दहरोपास्यविशेष एव निर्धार्थते प्रकरणात् । पूर्वसिन्ननुवाके 'दहरं विपापं परवेश्मभूतं यत्पुण्डरीकं पुरमध्यस थ्थम् । तत्रापि दहरं गगनं विशोकस्तसिन् यदन्तस्तदुपासितव्य'मिति दहरिवद्या प्रकृता। असिश्रानुवाके 'पद्मकोशप्रतीकाशं हृदयं चाप्यधोम्रख'मित्यादिना हृद-यपुण्डरीकाभिधानम् । एतस्य नारायणानुवाकस्य दहरविद्योपास्यनिर्धारणार्थत्वसुवोद्धल्यतीत्येवं प्राप्ते, उच्यते । लिङ्गभूयस्त्वादिति । अस्यानुवाकस्य निस्तिलपरविद्योपास्यविशेषनिर्धारणार्थत्वे बहूनि लिङ्गानि दृश्यन्ते । तथाहि । परविद्यासु अक्षरिज्ञवशम्भुपरंत्रह्मपरंज्योतिःपरतस्वपर-मात्मादिशब्दनिर्दिष्टग्रुपास्यं वस्त्विह तैरेव शब्दैरनूद्य, तस्य नारायणत्वं विधीयते, भूयसीषु विद्यासु श्रुतावन्द्य नारायणाभिधानभूयस्त्वं नारायण एव सर्वविद्यास्पासमस्थूलत्वादिविशे-षितानन्दगुणकं परं ब्रक्षेति विशेषनिर्णये भूयो बहुतरं लिङ्गं भवति । लिङ्गशब्दिश्चिह्नपर्यायः । चिह्नभूतं वाक्यं बहुतरमस्तीत्यर्थः । तद्धि प्रकरणाद्धलीय इति पूर्वतचे सिद्धम् । यत्पुनः 'पग्न-कोशप्रतीकाश'मित्यादिवचनमस्य दहरविद्याशेषत्वम्रपोद्धलयतीत्युक्तम् । तन्न । लिङ्गात्मकेन बलीयसा प्रमाणेन सर्वविद्योपास्यनिर्घारणार्थत्वेऽवधृते सति दहरविद्यायामपि तस्यैव नारायण खोपास्यत्वमित्यर्थकतया तद्वचनोपपत्तेः । नच 'सहस्रशीर्ष'मित्यादिद्वितीयानिर्देशेन पूर्वानुवाको-दितोपासनासम्बन्धः शङ्कनीयः । तस्मिन् 'यदन्तस्तदुपासितव्य'मित्युपासिगतेन कृत्यप्रत्ययेन उपासिकर्मणोऽभिहितत्वात्तदुपास्ये द्वितीयानुपपत्तः । 'विश्वमेवेदं पुरुषः' 'तत्त्वं नारायणः पर' इत्यादिप्रथमानिर्देशाच प्रथमार्थे द्वितीया वैदितव्या । 'अन्तवर्हिश्च तत् सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितः। तस्थाः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः। स ब्रह्मा स शिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खरा'डिति निर्देशैः सर्वसात् परो नारायण एव सर्वत्रोपास्य इति निर्णायमानत्वाच प्रथमार्थे द्वितीयेति निश्रीयत इत्युक्तम् ।

मम त्वत्रान्यद्पि प्रतिभाति । सहस्रज्ञीर्षादिषु त्रिषु मध्यममन्त्रे तुरीयपादे यत् 'उपजी-वती'ति क्रियापदम्, तत्र कर्मत्वेन द्वितीयान्तपदान्यन्वयं प्राप्तवन्ति, तन्मन्नारम्भे 'विश्वत' इत्यनेन यज्जगद्भ्यं विश्वम्रक्तम्, तदिदं विश्वमेव पुरुषः क्षरः परमं विश्वं नारायणं हरिम्रप्रजी-वतीत्येवं पदसम्बन्धे वाधाभावात् । एवमन्यान्यपि पदानि तत्रैव योजनीयानि । बाहुलकाश्र-

मनश्चितस्तान् मनोऽपश्यदिति । न क्रियेति । अग्निचयनप्रकरणवत् क्रियामयत्वं तत् न, किन्सु प्रकरणालिङ्गस्य बलीयस्त्वादिद्यामयत्वमित्यर्थः । लिङ्गभूयस्त्वादग्नीनां ज्ञानमयत्वं तिलङ्गं प्रकरणाद्वलीयः । तदिप 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणे'त्यादिजैमिनिस्त्रे उक्तमिति स्त्रार्थः । पूर्वतन्त्र इति । उक्तस्क्रे सिद्धम् । द्वितीयेति । कर्तुरुपासनाक्रिययेप्सिततमत्वात् । दहरविद्यायामभिहितकर्मणो द्वितीयानुपप- तिमाह् रामानुजाचार्याः तस्मिन्नित्यादि । द्वितीयेति । 'सहस्रशीर्ष'मित्यादि । प्रथमार्थे इति ।

१. रामानुजमाध्येऽत्र क्रचित् क्रचित् पाठमेदः।

#### भाष्यप्रकाशः।

्रापेक्षया व्यवहितान्वयपक्षस्य लघुत्वादिति । अग्रे तु तैरष्टसु स्रत्रेषु शङ्कराचार्याद्युपन्यस्तैव विद्या विचारिता ।

तन्मतचोरः शैवस्तु, तद्वदेवैकस्त्रेऽसिन्नधिकरणे, महानारायणोपनिषत्स्यं 'सर्वो वै रुद्रस्तस्य रुद्राय नमो अस्तु । पुरुषो वे रुद्रः सन्महो नमो नमः । विश्वं भूतं भ्रवनं चित्रं बहुधा जातं जायमानं च यत् । सर्वो ह्येष रुद्रस्तस्य रुद्राय नमो अस्तु' इति मन्नष्ठदाहृत्य, तद्ग्रिमं 'कद्वद्राये'ति मन्नं त्यक्ता, 'नमो हिरण्यवाहवे हिरण्यपत्येऽम्विकापत्ये उमापत्ये पशुपत्ये नमो नम' इति मन्नं चाप्र उदाहृत्य, अत्र किं सर्वोत्मत्वादिभिरुमापतित्वेन च श्रूयमाणं परं न्नस पूर्वप्रकृते सवितृमण्डलविद्यामात्र उपास्यम्, उत सर्वास्त परविद्यास्विति सन्देहे, प्रकरणा- द्यप्राप्तिम्रद्भाव्य, परविद्यालिङ्गसम्बन्धवाक्यभूयस्त्वात् सर्वो परविद्यास्विति सिद्धान्तयित्वा, 'सर्वो वे रुद्र' इति वाक्ये 'सर्व खिल्वदं ब्रक्के'ति शाण्डिल्यविद्योपास्यस्य, 'पहु इत्यत्र 'मह इति तद्वस्व अङ्गान्यन्या देवता' इति व्याहृतिविद्योपास्यस्य, कद्वद्रमन्ने 'शंतम हृदे'ति हृद्यद्योतनादहर- विद्योपास्यस्य, 'हिरण्यबाहव' इति हिरण्यरूपत्वं सवितृमण्डलोपास्यस्य, 'उमापत्य' इति सर्वपरविद्योपास्यस्थत्युचिवान् ।

तन्मन्दम् । आद्यायां परिवद्यालक्षणाभावात् । 'अथ परा यया तदक्षरमियाम्यत' इत्य-क्षरप्रापकत्वस्य तद्गमकत्वस्य वा तल्लक्षणत्वात् । अस्यास्तु सर्वप्रतीकतया तत्क्रतुन्यायात् क्षर-प्रापकत्वेनाक्षराप्रापकत्वात् , सर्वस्य ब्रह्मकारणकत्वमात्रभावनेनादृश्यत्वादिलक्षणकाक्षराज्ञापक-त्वाच । द्वितीयेपि वाक्ये पुरुषशब्दस्य गोणत्वात् , 'भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष इत्यपि । निरुपाधी च वर्तते वासुदेवे सनातने' इति विष्णुपुराणवाक्येन 'स एव वासुदेवोऽयं साक्षा-तपुरुष उच्यते । स्त्रीप्रायमितरत् सर्व जगद्भक्षपुरःसरम् । स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते वुधः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यात् स्वात्व्याद्वेभवादपी'ति नारिसंहवाक्याभ्यां च पुरुषशब्दस्य भग-वत्येव सुख्यवृत्तत्वेन तद्यभिमते शिवे तथात्वस्य वाधितत्वात् । अत एव तृतीयवाक्येपि 'सन्मह' इत्येकं पदम् , सतो महस्तेजः सन्मह इति चैकपये तद्र्थः , तेन तयोरिप पदयोः सद्विद्याव्या-रिश्मः।

'छन्दिस बहुल'मिति स्त्रात् । तैरिति । रामानुजैः । स्त्रार्थस्तु । पूर्वेण इष्टिकचिताग्निना विकल्प्यन्ते मनिश्चतादयोऽग्नय इति तेषां विकल्पः प्रकरणात् कियाप्रकरणात् किया कियास्प्रश्च ते चितरूपा तामग्निचितादीनामि कियामयकत्वनुप्रवेशेन कियामयत्वं मानसग्रहवदुपपद्यते, यथा द्वादशाहेपि वाक्ये दशमेऽहिन मानसग्रहस्य मनोनिष्पाद्यग्रहस्य उत्पादनस्तोत्रशस्त्रप्रसाहरणमक्षणत्वेन विद्या-स्त्रप्रसापि कियामयकत्वज्ञत्या कियास्पत्वम् , तथेहापीति । द्वीच इति । भगवानिति शेषः । उमेति । परम्रद्यत्वस्यात्र पर्यवसितेः । विष्णुसमानशीलव्यसनवन्त्वं पर इति । तदुत्कर्षासहन हत्वा विष्णा- वुत्कर्षमाहुः तदिति । आच्यायामिति । श्रुतौ । अस्यास्तु 'सर्वो वे रुद्र' इत्यस्यास्तु सर्वेषां जगत्स्थ- पदार्थानां प्रतीकताङ्गता, 'विष्टभ्याहमिदं कृत्स्वमेकांशेन स्थितो जग'दिति गीतातस्त्रयाङ्गस्य क्षरत्वेन तत्कतुन्यायो यादशः कतुस्तादशं फलमिति कतोः सेवायाः सर्वस्य रुद्रतेन भावनारूपायाः क्षरविषय- तया तत्त्वात् । सर्वस्योति । क्षरस्य । वाक्यं इति । 'पुरुष' इत्यादिश्चत्वन्तर्गतं वाक्यं पदसमूहः । साक्षादिति । साक्षात्प्रसक्षतुल्ययोः । वैभैवात् विभुरेव वैभवस्तस्मात् । भावप्रधानो निर्देशः । अत इति । मल्यप्रसम्बद्धन्य स्वाते । स्वात्रस्य स्वाते । स्वात्रस्य स्वात् विभुरेव वैभवस्तस्मात् । भावप्रधानो निर्देशः ।

मन्तव्यः ॥ ५३ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे सप्तद्शं लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणम् ॥ १७ ॥ व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तूपलब्धिवत् ॥ ५४ ॥ (३-३-१८.)

ननु 'ब्रह्मविदामोति पर'मिति खुला अक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मपाप्तिरुच्यते। तन्नेतरसाधनसापेक्षं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयति, उत तन्निरपेक्षमिति भवति संशयः। अत्र खुतौ तन्मात्रोक्तेरितरिनरपेक्षमेव तत्तथेति पूर्वः पक्षः। सिद्धान्तस्त्वेवं सित ज्ञानमार्गीयाणामपि परप्राप्तिः स्यात्। सा त्वनेकप्रमाणवाधितेति पूर्वमवोचाम।

#### भाष्यप्रकाशः।

हतिविद्योपासि लिङ्गत्वाभावात् । 'हिरण्यवाहव' इत्यस्य सिवतृमण्डलोपासित्वगमकताप्यि द्वि-त्विलङ्गिविरुद्वेत्यस्य 'अन्तत्तद्धर्मां 'घिकरण एवासाभिरुपपादितत्वात् । उमापतिपदस्य कस्यामपि निःसन्दिग्धायां परिवद्यायामद्र्शनाच । इदं यथा तथा मया प्रहस्तारूपे वाद उपपादितत्वा-नात्रात्र विशिष्योच्यते । दहरविद्योपास्यत्वं तु क्रमम्रुक्तौ प्राप्यविभृतिमध्येपि शिवस्य सन्त्वादनुमोदामह इति दिक् ॥ ५३ ॥ इति सप्तद्दां लिङ्गभ्र्यस्त्वाधिकरणम् ॥ १७ ॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तृपलिब्धवत् ॥ ५४ ॥ पूर्वाधिकरणान्तिमस्त्रे तैति-रीयश्चितिः सम्मितित्वेन प्रदर्शितेति प्रसङ्गात्तदर्थविचारायाधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन तद्धि-षयादिकं वदन्तस्तदवतारयन्ति नजु ब्रह्मोत्यादि । प्रकृते सहकार्यनुक्तिः केवलाक्षरिद्दां तद-प्राप्तिदर्शनं च सन्देहवीजम् । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ तु स्फुटो । स्ता त्वनेकेत्यादि । ज्ञानमार्गीयाणां परप्राप्तिस्तु 'यमेवैष वृणुते' 'नायमात्मा बलहीनेन' 'भक्तया मामभिजानाति' 'भक्तयाहमे-

### रिक्मः।

पदार्थः । अक्षीति । छान्दोग्यस्थे 'यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी' इति वेदे । अभीनां ज्ञानरूपत्व-व्यवस्थापनम्, 'ब्रह्म तिहें अग्नि'रित्युत्तरार्धसुबोधिन्युक्तश्चत्याऽसन्दिग्धम् । प्रकरणस्याग्निश्चितितसद-सामर्थ्याभ्यां प्रकरणस्य नैवेल्यान्नैवेल्यम् । यद्वा । सूत्राणां न्यायरूपत्वेनाग्निरहस्थेपि प्राप्तिः । न च भवन्नये यस्य भूयांसि लिङ्गानि तत्तच्छब्दवाच्यं यथा तत् वरणमेव बलीय इति, अन्यत्र तु तत् लिङ्गमेव बलीय इति तत्पदार्थाननुगम इति वाच्यम् । तत्पदार्थत्वेन वरणादीनां ग्रहणे तत्पदार्थत्वस्था-नुगमात् । अन्यथा सूत्रेषु विश्वतोमुखत्वस्थ लक्षणांशस्थाच्याप्तेः ।

माध्वास्तु । अनुव्याख्याने तु । तद्दीकायां न्यायसुधायाम् । 'विद्यैवे'ति सूत्रमुपन्यस्य यद्यपी-दमधिकरणमनुबन्धादिभ्य इत्यतः पूर्वम्, तथाप्युपासनस्वरूपावगमे सत्येव तत्सार्थक्यसमर्थनस्यावसरः, नान्यथेति व्युत्क्रमेण व्याख्यानमित्युक्त्वोपपादित तथाहित्यादिग्रन्थेन । ते 'अनुबन्धादिभ्य' इत्यादौ उपासनास्वरूपं 'विद्यैव तु निर्धारणा'दित्यादौ तत्सार्थक्यमुच्यते ।

# भिश्चभाष्येपीदं द्रष्टव्यम्।

तत्र रामानुजाचार्यमतमपि न्यायसचारेण गतार्थतां भजते । माध्वभिक्षुभाष्ये सम्यगालोच्य तद्धिकरणार्थपर्यवसानमालोच्यम् ॥ ५३ ॥ इति सप्तद्वः लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणम् ॥ १७ ॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तृपलिध्यत् ॥ ५४ ॥ प्रकृत इति । श्रुतौ । सन्देहबीजमिति । व्युत्क्रमेण सन्देहबीजम् । स्फुटाविति । ज्ञानमार्गीयाणामिति । साधना-

किश्व। ज्ञानरोषभृतब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुल्यत्वात् 'तदेषाभ्युक्ते'ति श्रुतिस्तदेव प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्य ऋगुक्तेत्याह । तेन तत्र ब्रह्मपदे पुरुपोक्तः अपरे ज्ञायेते । तथाच । ग्रहायां यद्याविर्भृतं परंसं व्योम पुरुषोक्तमगृहात्मकमक्षः रात्मकं व्यापिवैकुण्ठं भवति, तदा तत्र अगवानाविर्भवतीति तत्प्राप्तिभेवतीत्यु- व्यते 'यो वेद विहितं गुहायां परमे व्योम'ज्ञित्यनेन । तथाच । ज्ञानिनां ग्रहासु परमव्योम्नो व्यतिरेक एव, तत्र हेतुः, त्रद्भावाभावित्वादिति । 'यमेवैष वृणुत' इतिश्चतेवरणाभावे भगवद्भावस्थासम्भवात्, ज्ञानिनां तथा वरणाभावाद्भगविष्ठपस्तु, क्रित्र, तद्गिरिक्तमाविर्भावमि न पद्याम इत्याद्याद्यामाह न तृपल्यविधव- विति । उपलविध्वर्ज्ञानम्, तद्गुहायामाविर्भावो न भवतीत्यर्थः । यसौ भक्ताय यहीलाविशिष्टं सल्यस्पम्यस्याविर्भावो न भवतीत्यर्थः । यसौ भक्ताय पहिलाविशिष्टं सल्यस्पमनुभाविर्याता प्रसुर्भवति, तद्गुहायां तल्लीलाश्रयभृतमक्ष- एत्यस्पं वैकुण्ठलोकवदाविर्यावयतीति नोक्तशङ्कालेशोपि । यत्र पुरुषोक्तमस्य एत्यस्पं वैकुण्ठलोकवदाविर्यावयतीति नोक्तशङ्कालेशोपि । यत्र पुरुषोक्तमस्य

भाष्यप्रकाशः।

कया ग्राह्य' इत्यादिप्रमाणवाधितेति इतः पूर्वाधिकरणेष्ववीचामेति नात्र सिद्धान्ते सन्देग्धव्यपित्यर्थः । नतु भवत्वेवम् , तथाप्ययमर्थः प्रकृतश्रुतेः सृत्राच कथं लभ्यत इत्याकाङ्कायां पूर्व
श्रुतेस्तल्लासमाहुः किश्वेत्यादि । तेन लञ्जेति । तेनास्यायि । ज्ञायेते इति । आनन्दमयाधिकरणदितीयवर्णकर्थेन 'अथवा अक्षरे ब्रह्मण्यानन्दात्मके' इत्यादिव्याख्यानन्तरेण ज्ञायेते ।
अचि 'पर्मं व्योमे'ति पद्वयं ज्ञानश्रेपभृतब्रह्मपरित्याश्येन ऋषिसद्धमर्थमाहुः नथाचेत्यादि ।
जच्यत इति । अस्यां अच्युच्यते । तथाचास्यां श्रुतौ गुहायां परमव्योमिन परप्राप्तिरुक्ता,
परमव्योमाविश्वस्तु न ज्ञानमार्गायगुहायाम् , अतः परमव्योमपदाद्व सोऽथों लभ्यत इत्यर्थः ।
स्त्रात्तिद्विचन्त तथाचेत्यादि । व्यक्तिरेक इति । अभावः । स्त्रशेपमवतारयन्ति नन्तु ज्ञानेत्यादि । ज्ञानविपयत्यवदिति । अक्षरस्य ज्ञानविपयत्यवत् । तद्वितिरेक्तमिति । ज्ञानविपयत्वातिरिक्तम् । व्यक्वितित उपलब्धिरित्यादि । अनाविभीवे हेतुं स्कुटीकुर्वन्ति यसमा
इत्यादि । लोकचिति । लोकयुक्तम् । तथाच ज्ञानमार्गायाच् प्रति तादशतदनुभावनेच्छाया
अभावाच परमव्योमात्मकाक्षरस्यस्वस्यस्याविभीवः । स चाविभीवो दर्शनविपयत्वयोग्यतास्पः,
न तु ज्ञानविपयत्वमात्रम् । अतो भगवतस्तथेच्छामावेन केवलाक्षस्त्रानिनो वरणात्मकसहकारिग्रन्यत्वाच परप्राप्तिरिति ज्ञानिभक्तस्यापि वरणात्मकसहकारिसापेक्षमेव ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति
सिद्धान्तो निर्विचिकित्स इत्यर्थः । ननु श्रुतावक्षस्थाद्दश्यत्वादिगुणकत्वस्थोक्तत्वात् समन्वयाध्याये

न्तरभक्तेरपेक्षाभावोकेः । एवं सिद्धान्तः स्पष्ट इत्यर्थः । किञ्चेत्यादीति । ज्ञानरोपेति । 'ब्रह्म वि'दित्यत्र ज्ञानविशेपणीभृतं यद्रह्म तदपेक्षया । ज्ञह्मपदे इति । 'ब्रह्मवि'दित्यत्रत्याद्रह्मपदादमेतने ब्रह्मपदे । सोऽर्थ इति । इतरसाधनसापेश्चं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयतीत्यर्थः । भाष्ये । तथेत्यर्थे इति । तद्वावाभावित्वादित्यर्थ इत्यर्थः । वैकुण्ठलोकोऽस्त्यरिमन्निति वैकुण्ठलोक्तवत् । द्वितीयान्ताद्वतिनींक्त इत्याशयेनाहुः लोकयुक्तभिति । द्वी नविषयत्वेति । आविभावितरोभाववादे स्फुटः । निविति । उपेक्षाज्ञानविपये आविभूतेनाविभावप्रसङ्गात्तथा । ननु श्रुताविति ।

चाक्षुषत्वम्, तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य तथात्वे का शक्का नाम । एतदुपैपादितं पूर्वम्, विद्वन्मण्डने च । नतु ज्ञानिज्ञानविषयभक्तगुहाविर्भृताक्षरयोर्भदोऽस्ति, न वा । नाधः । मानाभावादेकत्वेनैव सर्वत्रोक्तः । न द्वितीयः । निरवयवस्य किस्छोकरूपत्वात्र्वपृत्वाभ्यामेकत्वानुपपत्तेरिति चेत् । मैवम् । लोकरूपत्वस्य पश्चाङ्गावित्वे हीयमनुपपत्तिः, न त्वेवम्, किन्त्वक्षरखरूपमेव तथिति श्वितिराह । 'अम्भस्यपारे भुवनस्य मध्य' इत्युपकम्य 'तदेव भूतं तदु भाव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् ।' एतद्ये च, 'यमन्तःसमुद्रे कवयोऽवयन्ति गद्क्षरे परमे प्रजा' इत्यादिरूपा । स्मृतिरिप 'परस्तस्मान्तु भावोऽन्योऽव्यक्तो व्यक्तात् सनातनः । यः स सर्वेषु भूतेषु नश्यत्मु न विनश्यति । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमान्धः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम' इत्यादि तु गीतासु । श्रीभागवतेषि 'दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परम् । सत्यं ज्ञानमनन्तं यद्वस्य क्योतिः सनातनम् । यद्वि पश्यन्ति सुनयो गुणापाये समाहिता' इति दशमे । द्वितीये च 'तस्य खलोकं भगवान् समाहितः सन्दर्शयामासे'त्युपकम्य, कालिन्तिः गुणमार्यादिसम्बन्धराहित्यमुक्तवा, भगवत्पार्षदानुक्तवा, विमानप्रमद् । उत्तत्वा, श्रीक्ता । तथाच श्रुतिरमुलेकवाक्यतायां ताद्दस्यरूपोवाक्षरिति निर्णयो भवति । एवं सित सचिदानन्दत्वदेशकालापरिच्छेदखयम्प्रकाचत्वगुणातीतत्वादिधमैवक्त्वेच ज्ञानिनामक्षरविज्ञानम्, भक्तानमेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथिति ज्ञेयम् । 'मल्लानामश्चरित्वज्ञानम्, 'भक्तानामेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथिति ज्ञेयम् । 'मल्लानामश्चरिति श्लोकोक्तरीत्या पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथिति ज्ञेयम् । 'मल्लानामश्चरिति श्लोकोक्तरीत्या पुरुषोत्तमस्येव । प्रभुणा स्रे

### भाष्यप्रकाशः।

तथा निर्णीतत्वाच नेदं साधीय इति शङ्कायामाहुः यत्रेत्यादि । तथाच वरणेन पुरुषोत्तमस्बरूपस्य चाक्षुषत्वं वरणश्रुतौ 'भक्त्या त्वनन्यये'ति गीतास्मृतौ चोक्तम्, अक्षरस्थापि 'कश्चिद्धीर' इति श्रुतावुक्तम्, तच पुरुषोत्तमादधःकक्षम्, अतः साधनविशेषसम्पत्तौ कैम्रुतिकन्यायावतारात् सर्वाद्दश्यतायामपि दृश्यत्वे विरोधाभावात्र सन्देह इत्यर्थः । अत्राक्षरस्वरूपविचारेण चोदयित रिक्षः।

अक्षरियामित्यधिकरणे 'एतद्वै तदक्षर'मित्यादिश्रुताबुक्तत्वात् । समन्वयेति । 'अक्षरमम्बरान्तिधृते'रित्यत्र निर्णातत्वात् । इदमिति । सहकारिसापेक्षं ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति साधीयः । उक्तमिति । 'प्रत्यगात्मानमेक्ष'दिति प्रत्यगात्मरूपाक्षरज्ञानमुक्तम् । का राङ्का नामेतिभाष्यविव-रणं कैमुतिकेति । भाष्ये । पूर्वमिति । 'न तूपलिब्धव'दित्यत्र । विद्वन्मण्डन इति । 'अभेदा-दनुपाधित्वा'दित्यत्र सगुणत्वेनाभिमताभेदोपपादनात्त्या । राब्दापेक्षयेति । पूर्वपक्षत्वाद्वादिमत-मुक्तम् , तस्यार्थप्रधानत्वात् । भगवतो व्यासस्य शब्दप्राधान्यात् । उत्तानेति । 'अम्भसी'त्यत्र लोकत्रयनिरूपणमिति न साङ्कर्यम् । गीतास्विति । तन्माहात्म्यं भागवतापेक्षया बहुवचनम् । देशकालेकतपरिच्छेदा वर्तते । श्रीगोवर्धनदेशाद्यमुनादेशः परः, यमुनादेशाच्छ्रीगोवर्धनदेशोऽपरः । प्रातःकालीना लीला न मध्याह्वे इत्येवं कालकृतपरिच्छेदः । लीलासु मध्यमपरिमाणरूपपरिच्छेदः , 'एकं रूपं रसात् पृथ'गितिवत् । तथेतीति । अक्षरज्ञानम् । एकस्यानेकत्वे दर्शन्तिमाहुः मल्लानामिति । पुरुषोत्तमस्यानेकत्वेन दर्शन्तिनीति । अक्षरज्ञानम् । एकस्यानेकत्वे दर्शन्तिनाहुः मल्लानामिति । पुरुषोत्तमस्यानेकत्वेन दर्शन

१. चोपपादितम् । २. मायासम्बन्यः ।

यथा विचारिताः सन्ति, ते तथा भवन्तीति तद्विचार एव सर्वेषामधिकाररूप इति 'कृतप्रयत्नापेक्षस्त्व' त्यत्र निर्णीतम् ॥ ५४ ॥

असिन्नथें कैमुतिकन्यायकथनार्थं निद्र्शनत्वेनोत्तरं पठति । अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥ ५५ ॥

यागे तत्तद्दिविङ्गयतकर्तव्यान्यन्वाधानादीन्यङ्गानि । तत्रावबद्धाः सर्व एवर्त्विजो यजमानेन । अवबन्धनं नाम 'अध्वर्धु त्वां वृणे,' 'होतारं त्वां वृणे,' 'उद्गातारं त्वां वृण' इत्यादिरूपं वरणमेव, अन्यथा सर्वकर्मविदुषां तत्कृतिपदूना-मेकत्राधिकारः, नान्यत्रेति नियमो न स्यात्। तस्य तस्य तथा वरणे तु यजमाने-च्छैव हेतुः। ते च तदा न सर्वासु शाखासु विहितान्यङ्गानि कर्तु सर्वेषि शक्ताः, किन्तु यजमानवरणनियमिता एव तथा। तत्र हेतुमाह। हि यतः कारणात् प्रतिवेदं नियमितान्यङ्गानि, 'हौत्रमुचा, आध्वर्यवादि यज्ञषा, उद्गात्रं साम्ने'ति। तथाचालौकिके वैदिके कर्मणि जीवेच्छापि नियामिका भवति यत्र, तत्र किम्रु वाच्यं प्रतिरोमकूपं सावकाशममितब्रह्माण्डस्थितिमतस्तदीशितुरिच्छैव नियानिका तत्तत्साधनफलसम्पत्तावित॥ ५५॥

#### भाष्यप्रकाशः।

निन्वत्यादि । तथाच शब्दापेक्षयार्थस्य बलिष्ठत्वादर्थस्वरूपिवचारे पूर्वोक्तमनुपपन्निमत्यर्थः । तत्र समाद्धते मैचमित्यादि । निर्णीतत्यमित्यन्तेन । इयमिति । उक्तविकल्परूपा । न त्वेवमिति । न तु रूपभेदः । शेषम्रत्तानार्थम् । तथाच स्वरूपस्थोक्तरूपत्वाद्भगवदिच्छयाधिकारभेदेन तस्य तस्य तथा भानान्न काप्यनुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ५४ ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शास्त्रासु हि प्रतिवेदम् ॥ ५५ ॥ स्त्रमवतारयन्ति अस्मिनि-त्यादि । व्याक्कविन्त याग इत्यादि । इत्यादिरूपं वरणमिति । तत्तत्कर्मकर्तृतानियमनरूपं सम्मजनं विभाग इति यावत् । शेषं स्फुटम् । तथाचाक्षरस्य तत्सर्वरूपत्वेपि ज्ञानिषु तथानाविभवि भक्तहृदये च तथाविभवि उक्तरीत्या कैम्रुतिकन्यायाद्भगवतस्तेषां तेषां तादक्ताद्दक्फलदित्सैव नियामिकेत्यर्थः ॥ ५५ ॥

### रिदमः।

नमधिकारभेदात् । यथेति । 'कामाद्रोप्यो भयात् कंस' इति षडुपाधिभिभिन्नत्वेन विचारिताः । तिद्वचार इति । भगविद्वचारः । सर्वेषामधीति । विषयतासम्बन्धेन तथा । भगवित तु विचारः समवायसम्बन्धेन । सिद्धमाहुः तथा चेति । स्वरूपस्येति । अक्षरस्वरूपस्य । भाष्योक्तरूपत्वात् । तस्य तस्येति । ज्ञानिनो भक्तस्य च । कापीति । कचिछोकरूपातद्रूपाभ्यामेकत्वानुपपत्तिरूपा भाष्योक्ता । उपासनादिविषयभगवद्धर्मरूपषोडशकला निवृत्ताः । अग्रेऽष्टाधिकरण्यां षड्धर्मा धर्मी समिष्टिश्चेति संख्यातात्पर्यम् ॥ ५४ ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ६५६॥ सम्भजनमिति । 'वृङ् संभक्ता'विति धातुपाठात् । शोषमिति । आध्वर्यवादीति । आदिना प्रतिप्रश्यातुः प्रतिप्रश्यात्रम् एवं स्फटं शेषम् ॥ ५५॥

# सञ्चादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६॥

नतु पूर्व कर्मज्ञानिष्टानामिप पुंसामग्रे भक्तिमार्गायत्वं यत्र भवति, तत्र तथैव भगवद्वरणिमिति हि सिद्धान्तः। ऋत्विजस्त्वेकस्मिन् याग एकत्र वृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इत्यरुच्या निद्दीनान्तरमाह । यथैक एव कश्चिन्मग्रो बहुषु कर्मसु सम्बध्यते, कश्चित् द्वयोः, कश्चिदेकत्रैव, तथैव विधा-

#### भाष्यप्रकादाः

मन्नादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥ स्त्रमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तथैव भगवद्व-रणमिति । तत्तदनन्तरमेतं भक्तिमार्गे प्रवेशयिष्यामीत्येवं विचारितत्वात्तत्त्वत्तरमेव भगवद्वर-णम् । ऋत्विज इति पष्ठी । नापरत्नापि तथेति । नान्यकार्ये विनियोगः । स्त्रं व्याक्तवन्ति पथैक एवेत्यादि । उदाहरणं त्वाद्यस्य 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसव' इत्यादिरनुपङ्गमन्नः । द्वितीयस्य स्योपस्थाने मन्देहादिनिवारणे च गायत्रीमन्नः । तृतीयस्य 'तेजस्वी भ्यास'मिति । एवमन्यदपि द्रष्टव्यम् । कर्मोदाहरणं ज्योतिष्टोमादि जयन्तीत्रतादि च द्रष्टव्यम् । कर्मोदाहरणमन्यदप्याहुः रिक्षः ।

सन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥ अनुषद्गेति । उदाहरणिमत्यनुषद्गः । अनुषद्गो वाक्य-परिसमाप्तिः । वाक्यस्य परिसमाप्तिर्येन । अनुषद्गोपि मन्त्रभेदकः । अनुषज्यत इत्यनुषद्गः । सम्बद्ध-मत्रः । 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसव' इत्यसिदमादायेत्येकोऽनुषद्गः । एवमितरावपि । यथाऽमृताभिषेके । भैषज्ये च 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽिधनोर्बाह्भ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् ।' भैषज्येनेति । द्वितीय-स्येति । द्वयोः कर्मणोः सम्बद्धस्य । 'आ सत्येन रजसा वर्तमानो निवेशयन्नमृतं मर्त्यं च । हिरण्मयेन सविता रथेन देवो याति भुवनानि पद्य'न्नित्यत्र । मन्देहेति । आरणे सह वै पन्नायाम् । 'तदुह वा एते **ब्रह्मवादिनः** पूर्वाभिमुखाः सन्ध्यायां गायत्रियाभिमब्रिताम्भसो अप ऊर्ध्व विक्षिपन्ति । ता एता आपो वज्रीभृत्वा तानि रक्षांसि मन्देहारुणे दीपे प्रक्षिपन्ती'तिश्रुत्या स्पष्टं मन्देहादिनिवारणम्। मन्देहद्वीपे निवारणं मन्देहादिनिवारणम् । तस्मिन् । गायत्रीव गायत्री । आसत्येन रजसेति । स्थान-साम्यं सम्बन्धो लक्षणा । मन्नत्वमभियुक्तप्रसिद्ध्या । अस्यन्तत्वान्तमध्यमपुरुषान्तत्वामावेपि । स्त्रादिभावार्थपादभाष्ये । तृतीयस्येति । एकत्र कर्मणि सम्बद्धस्य मत्रः 'तेजस्वी भ्यास'मिति होमे उदाहरणम् । अन्यद्पीति । 'इषे त्वोर्जेत्वे'ति । शाखाच्छेदनेऽनुमार्जने । 'इषे त्वे'ति शाखायां 'छिनत्त्यूर्जस्वेत्यनुमार्धि वे'ित कल्पसूत्रात् । तथा प्राणापानयोः प्रत्यगसने । 'प्राणमूर्ध्वमुन्नयत्यपानं प्रत्य-गस्यती'ति काठकात् । वेदार्थे द्वितीयपर्याये । तथा क्षुत्पिपासाभिवृद्धिकत्र्ये शक्त्ये औषिपालने विचारकारणभूतशक्यै च । 'इषे पीपिहि ऊर्जे पीपिही'त्यारणात् । 'हिरः ऊ'मिति च । बहुषु कर्मसु । द्वयोः कर्मणोः 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं श्लोकं शृणोती'त्युदाहरणम् । यागे पापश्लोकश्रव-णाभावे च कर्मणोः । पापश्लोकश्रवणाभावस्यापि कर्मत्वम् । कर्मान्तःपातात् । एकत्र कर्मणि 'कारीर्या यजेत वृष्टिकामः' इत्युदाहरणम् । वृष्टिकामोपि कर्म, 'कर्ता कर्म च करणं चे'ति गीतावाक्यात् । आदिपदादिति माष्यविवरणं कर्मीदाहरणमिलादि । ज्योतिष्टोमादीति । 'ज्योतिष्टो-मोऽप्रिष्टोमः'। इदं कर्म तत्रैकत्र कर्मणि एको ब्रह्मा कर्तृकर्मरूप उपयुज्यते । 'परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽग्रे आसीद्यदिष्रष्टोम इति, तेन स परमां काष्टामगच्छ'दिति । 'कर्मणा ब्रह्मैवमुच्यत' इति सुबो-धिनी । आदिशब्दार्थोऽग्रे वक्तव्यः । स्मार्तोदाहरणे जयन्तीत्यादि । जयन्तीव्रतं सेवाकर्मार्थं भगवदावेशार्थं च । आदिना प्रायिश्वतं कर्म ग्रुद्धार्थम् । एकं पितृकृतं प्रायिश्वतं कर्मानेकबालग्रुद्धार्थम् ।

नात्, तथात्रापीलर्थः। आदिपदात् कर्मोच्यते। यत्र काम्येनैव निलकर्मनिर्वाहः, तत्र कामितार्थसाधकत्वे प्रत्यवायपरिहारेऽप्येकमेव तदुपयुज्यते। यथाच सर्वतो-मुखेऽनेकहोतृप्रवरेऽध्वयुप्रवरे च गृह्यमाणे 'देवाः पितर' इलादिना यजमानकर्तृ-कानुमन्नणसेकमेव सर्वत्र सम्बध्यते, तथैव विधेः, तथात्रापि तावद्विधं यदेकमेव वरणम्, तेन तत्तिश्रानन्तरं भक्तिनिष्ठेति न दृष्टान्तविरोध इल्पर्थः।

अथवा। अभित्युदाहृत्येव मञ्चाणामुचारणान्मञ्चादिरोङ्कारः। स<sup>\*</sup> यथा ब्रह्मात्मकत्वेनैक एव सर्वमञ्चेषु सम्बध्यते, तथा वरणमपीति तथेत्यर्थः। यद्यपी-तरिष्ठानन्तरभूतभक्तिनिष्ठावतोपि वरणं तथाभूतमेकमेवेति नोक्तदोषः, तथा-प्युत्कृष्टमार्गे वृतस्य नीचकक्षापादनमनुचितमिति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम्। वस्तु-तस्तु साधनमयीद्या यत्र भक्तिदित्सता, तत्र तथिति नानुपपत्तिः काचित्॥५६॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे अष्टाद्दां व्यतिरेकाधिकरणम् ॥ १८॥

#### भाष्यप्रकाशः।

यथाचेत्यादि । सर्वतोम्रखः कश्रिद्यागविशेषः । ताबद्विधमिति । क्रमिकतत्तत्प्रकारकम् ।

मत्रादिपदं तद्वुणसंविज्ञानबहुत्रीहिणा व्याख्याय षष्ठीसमासपक्षेण प्रकारान्तरमाहुः अथ-वेत्यादि । ननु पूर्वव्याख्याने को दोषो येन व्याख्यानान्तरमत्रोक्तमित्याकाङ्कायां तदुक्तमङ्गी-कृत्य सम्भावितं दोषमाहुः यद्यपीत्यादि । तथाभृतमिति । याद्यं केवलभक्तिमार्गीयस्य ताद्यम् । पक्षान्तरमिति । ॐकारनिद्र्यनपक्षः । तथाच ब्रह्मात्मकत्वेनोत्कृष्टसाप्योङ्कारस्य तत्त-नमत्रसाङ्गत्वाय तत्तत्सम्बन्धो न दोषावहः, तथा वृतस्यापि तत्सम्बन्धो मयोदामार्गरक्षार्थत्वास्य दोषावह इत्यर्थः । युत्तया समाधाय सिद्धान्तेन समाधानमाहुः वस्तुत इत्यादि । तथाच भग-नदिच्छाविचारादेवानुपपत्तिपरिहारः, निद्यनं तु वादिनिग्रहायेति स्त्रकारायय इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ इत्यष्टाद्यां व्यतिरेकाधिकरणम् ॥ १८ ॥

जिल्ला ।

भादिपदार्थमाहुः कर्मोद्ति । अन्यदिति । बहुर्थंकमेकं कर्म । द्व्यर्थमेकं कर्म तु यन्न काम्येन्नैवेत्यादिमाध्येणोक्तम् । काम्येन पशुकामनया कृतेन । एवकारो भगवत्थरणया कृतकर्मव्यवच्छे-दकः । नित्यकर्माप्रिहोत्रादि । कामितार्थः पश्चादिः । प्रत्यवायेति । 'धर्मेण पापमपनुदती'ति श्वते-स्तथा । तदिति काम्यं कर्मेति भाष्यार्थः । तथैव विधेरिति । विधिस्तत्रेव । क्रिमिकेति । कमप्रा-सो यो होतृत्वाध्वर्युत्वरूपः प्रकारः यस्मिन् वरणे सम्भजने तत् क्रिमिकतत्तप्रकारकं वरणम् । भाष्ये । तत्त्विष्ठेति । कर्मज्ञानिष्ठानन्तरम् । प्रकृते । मन्नादीति । सौत्रम् । तहुणेति । मन्न आदिर्थस कर्मण इति तद्धणसंविज्ञानो बहुन्नीहिः । प्रथमान्ताद्वतिः । उपयुज्यत इत्येकिकयान्वयेन विशेष्यान्वय्यन्वयिवरूपतद्धणसंविज्ञानचहुन्नीहिलक्षणसत्वात् । तेन तद्धणसविज्ञानबहुन्नीहिणा । षष्ठीति । मन्नस्यादिः मन्नादिरोंकारः । प्रथमान्ताद्वतिः । भाष्ये । तथेत्यर्थ इति । दष्टान्ताविरोध इत्यर्थ इत्यर्थ इति । प्रमावितो दोषः । नन्वयं दोषो भाष्ये कोक्त इति चत्, शृणु । यचपीत्यादिति । मन्त्रत्येष इति । सम्भावितो दोषः । नन्वयं दोषो भाष्ये कोक्त इति चत्, शृणु । यचपीत्यादि-प्रन्थस दोषं हिदिकृत्वा तत्परिहाराय प्रवृत्तत्वादित्याक्षेप्यत्वेन व्यन्ननावृत्योक्त इति जानीहि । अन्वत्यस्य दोषं हिद्यन्तः । तत्सम्बन्धः कर्मज्ञानसम्बन्धः । वस्तुत इत्यादीति । तत्र तथेति । तत्र भक्ते तथा कर्मज्ञानिवृष्टानन्तरं भक्तिमार्गीयवरणमित्यर्थः । अनुपपित्तिति । कर्मज्ञानसम्बन्धः ॥ ५६ ॥ इत्यष्टाद्दां व्यित्रेकाधिकरणम् ॥ १८ ॥

१. अनेकत्र ।

भूमः ऋतुवज्रयायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥ ५७ ॥ (३-३-१९.)

ननु सुखखरूपिजज्ञासायां 'यो वै भूमा तत् सुख'मित्युक्तम्, भूमखरूप-जिज्ञासायां 'यत्र नान्यत् पर्यती'त्यादिना तद्यन्निरूपितं तत्सर्वात्मभावस्वरूप-मिति यदुक्तम्, तन्नोपपयते । भूम्रो हि सुखरूपतोच्यते । सर्वात्मभावे तु विर-हभावे दुःसहदुःखानुभवः श्रूयते । तेन मोक्षसुखमेव 'यो वै भूमे'त्यादिनोच्यते । 'यो वै भूमा तदमृत'मिति वाक्याच । अग्रे च, 'स वा एष एवं पर्य'नित्याद्य-कत्वा, 'तत्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति फलमुच्यते । तच मोक्षानन्तरम-सम्भवि, अतः स भावो मोक्षो वान्नोच्यत इति संदायः ।

तत्र कामचारोक्तेम्रीक्तिपूर्वदशायां तन्माहात्स्यनिरूपणार्थत्वाद्मृतशब्दाच मुक्तिरेव भूमपदेनोच्यत इति पूर्वः पक्षः।

तत्र भूमशब्देन स भाव एवोच्यत इति सिद्धान्तः। तत्र दुःखद्शैनानुप-पत्त्या सर्वाधिकत्वलक्षणं भूमत्वमनुपपन्नमिति शङ्कां परिहरति। भूमः सर्वात्म-भावस्य ज्यायहत्वं सर्वस्मान्मन्तव्यम्। तत्रोक्तानुपपत्तिपरिहारार्थ दृष्टान्तमाह ऋतुवदिति। दर्शपूर्णमासप्रकरणे तैत्तिरीयके पट्यते 'परमेष्टिनो वा एष यज्ञोऽग्र आसीत्तेन स परमां काष्टामगच्छ'दित्युपक्रम्य, 'य एवं विद्वान् द्शिपूर्णमासौ

#### भाष्यप्रकादाः।

भूझः ऋतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि द्रीयति ॥ ५७ ॥ प्रासङ्गिकं विचार्य पुनः प्रकृत्रोषमेव विचारयतीत्याशयेनाधिकरणमवतारयन्तः संशयं च्युत्पादयन्ति नन्वित्यादि । तद्य-दिति । भूमखरूपम् । श्रूयते इति । पुराणवाक्येभ्यः श्रूयते । तेनेति । सुखस्य दुःखविलक्षण-त्वेन । यो वै भूमा तदमृतिमिति वाक्याचेति । इदमपि 'तन्नोपपद्यत' इत्यत्र 'मोक्षाङ्गीकारे' च हेत्वन्तरम् । तत्रानन्तरं दुःखसद्भावेन सुखस्यामृतत्वाभावात् , मोक्षे चानन्तरं दुःखाभावेन सुखस्यामृतत्वादिति । एवं मोक्षकोटिच्युत्पादिता । अग्रे चेत्यादिना असम्भवीत्यन्तेन सर्वान्तमभावकोटिच्युत्पादनम् । अत उभयवीजसद्भावादेवं संशय इत्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाद्वः तत्रेत्यादि । कामचारोक्तेरिति पष्टी ।

सिद्धान्तमाहुः तन्न भूमेत्यादि । सम्प्रसादाधिकरणे भूमशब्देन परमात्मनो निर्णातत्वाछिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे सर्वात्मभावस्यापि निर्णातत्वादत्र भूमलक्षणवाक्ये भूमपदेन सभावः सर्वात्ममावसहित एव परमात्मोच्यते । यथा 'घटेन जलमाहरे'त्यादौ घटादिपदेन छिद्रेतरत्वादिसहितो
घटादिः, तद्ददिति सिद्धान्त इत्यर्थः । एवं सिद्धान्तं सामान्यत उक्त्वा तं व्युत्पाद्यितुं
स्त्रमवतारयन्ति तन्त्र दुःखेत्यादि । व्याक्चर्वन्ति भूम इत्यादि । सर्वात्मभावस्येति । इदं षष्ठघर्थस्य विवरणम् । भूमसम्बन्धनः सर्वात्मभावस्येत्यर्थः । अत्र लोकिकतिन्नरासायैव कथनमिति
बोध्यम् । तन्नेति । ज्यायस्त्वप्रतिज्ञायाम् । दर्शपूर्णमासप्रकरण इति । संहिताप्रथमाष्टकषष्ठ-

भूमः ऋतुवज्जयायस्त्वं तथाहि द्रशयिति ॥ ५७ ॥ प्रकृतेति । सर्वात्मभावशेष ्. पुराणेति । भ्रमरगीतोक्तेभ्यः । श्रुतिवाक्यं तु 'वने वृन्दावने क्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति सामान्यम्। तन्नेति । सर्वात्मभावे । भाष्ये । उक्तानुपपत्तीति । दुःखदर्शनानुपपत्या सर्वाधिकत्वरुक्षण- यजते परमामेव काष्टां गच्छती'ति । यथा व्रतादिदुःस्युत्मकत्वेपि परमकाष्टालक्षणफलगमकत्वेन दर्शपूर्णमासयोः सर्वऋतुभ्योऽधिकत्वं वक्तुं 'अग्र आसी'दिति
स्तूयते, तथा दुःखहेतुत्वेप्यनन्यलभ्यसाक्षात्पुरुषोत्तमानन्दप्राप्तिहेतुत्वेन सुखरूपत्वसुच्यत इत्यन्येभ्यः सर्वेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यमित्यर्थः । अत्रोपपत्तिमाह ।
तथाहि द्श्यति । श्रुतिस्तु 'स एवाधस्ता'दित्याद्युक्तवा, 'अथाहङ्कारादेश' इत्याद्युक्तवा, 'अथात्मादेश' इत्याद्युक्तवती, अग्रे चैतादृशस्य 'आत्मत एव प्राणाशासरादिसर्व'मिति च दर्शयति । एतत्सर्वात्मभाववत्येव सर्वस्रपप्यते, न तु
सक्तस्य । वृत्तिभेदाभावात् प्राणाद्यभावाच । जीवन्मुक्तिद्शायां प्राचीनानामेव
सक्तात्, 'आत्मतः प्राणा' इत्यादि न वदेत् ।

#### भाष्यप्रकाशः।

प्रपाठकनवमानुवाके । अग्र आसीदिति । 'परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽग्र आसीत्' । उच्यत इति । भाविस्वरूपमादायोच्यते । तथाच परमकाष्ठाप्रापकत्वात्तथेत्यर्थः । ननु भाविस्वरूपमादायेवोच्यते, न विद्यमानं स्वरूपमादायेत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्कायामाहुः अन्नोपपत्तीत्यारभ्य, न वदेदित्यन्तम् । तथाच भूमपदेन यदि मोक्षावस्थामभित्रेयात्, तदेवं त्रिविधा वृत्तीनं वदेत्, प्राणादीनां नामान्तानां तत्र सम्बन्धं च न वदेत्, तदानीं तदुभयाभावात्, अतस्तद्न्यथानुपपत्त्या भूमलक्षणे सर्वात्मभावभाविस्वरूपमेवोच्यत इति सर्वात्मभावसहित एव भूमा, न तु मोक्षावस्था । नापि जीवन्मुक्तावस्थेति युक्तम् । तां चेदिभिप्रेयात्, तदा 'आत्मतः प्राणा' इत्यादि न वदेत्, तस्यामव-स्थायां प्रारम्थवशादेव पूर्वप्राणादीनां सत्तायाः सत्त्वात्, अतो द्विविधसापि मोक्षस्थात्रादातुमश्चन्यत्वात् सर्वात्मभावोत्र ग्राह्म इत्यर्थः ।

### रिक्षमः।

भूमत्वानुपपत्तिपरिहारार्थम् । प्रकृते । भावीति । परमकाष्ठापन्नस्वरूपमादाय । तथेत्यर्थं इति । ज्यायस्त्विमित्यर्थं इत्यर्थः । विद्यमानमिति । दुःखरूपम् । चिविधेति । 'स एवाधस्ता'दित्युक्ता । अहङ्कारादेशरूपा । आत्मादेशरूपा च । एतच प्राणाद्यभावाचेति भाष्याग्रे न वदेदित्यस्य सम्बन्धं कृत्वा योजितं ज्ञेयम् । जीवन्मुक्तीत्यादिभाष्ययोजना प्राणादीनामित्यादि । प्राचीनाना-मित्यस्य विशेषणमपीदम् । च पुन'स्तस्य वा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण् आत्मत आशे'त्यादि । मध्ये 'आत्मत आविर्मावतिरोभावा'विति । उपान्ते 'आत्मतो नामे'ति । अन्ते 'आत्मतो मन्नाः, आत्मतः कर्माणि, आत्मत एवेदं सर्व'मिति । अत्र नामान्तानां तत्र जीवन्युक्ते तथा । तदानीमित्यादि । सर्वात्मभावेन भावि फठं तस्य स्वरूपं तस्य काठे इत्यर्थः। तदुभयेति। निःसम्बोध्याक्षित्रभावे तदभावात् । तद्मयथेति । प्राणादिनामान्तसम्बन्धस्य सर्वात्मभावभाविस्वरूपकल्पनं विनानुपपत्या । एवकारस्तु ब्रह्मवित्रपाठके आनन्दमयान्तानि रूपाण्युक्त्वा शाव्यते । 'अथातोऽनुप्रश्नाः । उता विद्वानमुं छोकं प्रेत्य कश्चित् समश्चते ।' 'सोऽकामयते'त्याद्युक्त्वा तत्र दश्रर्यात्मक्रजगदित्युक्तम् । मध्ये 'रसो वै स' इत्युक्त्वा 'स य एवंवित् । अस्माछोकात् प्रेत्य । एतमान्नस्यमात्मानमुपसंक्रामति, तद्येष श्लोको भवति। यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह । अानन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभेति कुतश्चने'ति श्लोः । तामिति। मोक्षावस्थां जीवनमुक्तावस्थां वा। तस्यामिति। जीवनमुक्तावस्थायाम् । न वक्तं श्लाक्यमिति

यद्वा। ननु लोकेणि शृङ्काररसभाववति पुंसि नार्या च त्वदुक्तभावसम्बन्धि-व्यभिचारिभावाः श्रूयन्ते । सैव सर्वत्र, स एव सर्वत्रेति। एवं सित लौकिकसधर्भ-वन्तान्न त्वदुक्तभावस्यालौकिकज्ञानादिभ्य आधिक्यं वक्तुं शक्यम्, अलौकिक-विषयत्वालौकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः। तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानाना-भिव-कामादिभावेन स्नेहभावस्यापि सम्भवान्नास्यालौकिकत्वमिति पूर्वः पक्षः ।

सिद्धान्तस्त्वस्य भावस्य लौकिकेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यम् । नन्त्रंतं लोक-साधारण्यं वाधकमिति राङ्कानिरासाय निद्द्रीनमाह ऋतुवदिति । यथा दर्शी-दिषु दोहनाधिश्रयणातश्चनत्रीह्यवघातादिपुरोडाद्याभक्षणादीनां लौकिकित्रयातु-ल्यत्वेन द्र्शनिप न लौकिकत्वम्, लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वाद्लौकिकतत्प्राप्तत्वात्, तथोक्तप्रमाणरूपवरणलभ्यत्वेन श्चत्युक्तत्वान्न लौकिकत्वमस्य भावस्येति दिक् ।

वस्तुतस्तु ग्रामसिंहस्य सिंहस्वरूपत्वेपि न ताद्रूप्यं वक्तं शक्यम्। तथा लौकिकपुंसि नार्यो वा तदाभासो रसशास्त्रे निरूप्यते, तदृष्टान्तेन भगवद्भावव-द्रक्तरीतिभावनार्थम्, न तु ऋषीणां लौकिके तात्पर्य भवितुमहीत। अत्रोपपत्ति-

#### भाष्यप्रकाशः।

एतसार्थस पूर्वाधिकरणश्चेन सामान्यसूत्रार्थविचारेणापि सिद्धप्रायत्वमित्यरुच्या वर्ण्ञकान्तरेण स्त्रं च्याकुर्वन्ति यद्वेत्वादि । श्रूयन्त इति । साहित्यग्रन्थेषु भरतस्त्रादौ चोच्यन्ते । अलौिककज्ञानादिभ्य इति । लोकविलक्षणेभ्योऽक्षरज्ञानमुक्तिजीवनमुक्तिभ्यः । न तथेति भवति संशय इति । न वक्तं शक्य इति लौकिकसज्ञातीयधर्मवन्वालौकिकविषयत्वाभ्यां हेतुभ्यां भवति संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः तन्नेत्यादि । तन्नेति । भगवति । सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं च्याकुर्वन्ति सिद्धान्तं इत्यादि । प्रतिज्ञायां हेतुं वक्तं निव्यत्यादिना वाधकमाशक्क्ष्य हृष्टान्तं च्युत्पादयन्ति यथेत्यादि । उक्तप्रमाणक्त्यवरणलभ्यत्वनेति । अलौकिकप्रमाण-रूपत्रलभ्यत्वेन । तथाच सर्वात्मभावो लौकिकसहशत्वेपि न लौकिकः, अलौकिकप्रमाणप्राप्तत्वाच्, लौकिक-तद्वदिति हेतुसिद्ध्या न प्रतिज्ञायां दोष इत्यर्थः । एतादृक्यश्च सादृश्यदर्शनजाः शक्का अविचारकस्तेवोद्यन्ति, न तु विचारकस्येत्याशयेनाहुः चस्तुत इत्यादि । तथाच विचारकस्तु लोकेपि तथा तदमावं पश्यत्रेवं शक्कत इत्यर्थः । नतु यदि न सादृश्येन तादृष्यम्, तदा ऋषिभिर्भर-तादिभिरलौकिकभावधर्मसादृश्यं लौकिकं रसे इतो निरूप्यते, अतसद्र्शनाद्विचारकस्तापि शक्का तुदेत्येवत्याकाङ्कायामृपीणां तथा तिक्रस्णस्य तात्पर्यमाहुः तथा लौकिकंत्यादि । भग-तृदेत्येवत्याकाङ्कायामृपीणां तथा तिक्रस्णस्य तात्पर्यमाहुः तथा लौकिकंत्यादि । भग-

### रिदमः।

तथेतीत्यसार्थः । सजातीयेति । सधर्मत्वादित्यसार्थः । तत्रेत्यादीति । कामादीति । आदिना भयादिपत्रकम् । 'कामाद्गीप्य' इति वाक्योक्तम् । प्रतिज्ञायामिति । अस्य भावस्य ठौकिकेभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यमित्यस्याम् । निरूप्यंत इति । शास्त्रान्ते 'परमेण समाधिना' शास्त्रकरणोक्तेः । तथा तिन्नरूपणस्येति । अठौकिकमावधर्मसाद्दयेन ठौकिकरसनिरूपणस्य ।

पाह तथाहीत्यादि। पूर्वोक्तभाववत आत्मतः प्राणादिकं सर्व दर्शयित स्नृतिः 'तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत' इत्यादिना। इतः पूर्वमिष 'स वा एव एवं पश्य'त्रिन्युपक्रम्य, 'आत्मरितरात्भक्रीड आत्मितिशुन आत्मानन्दः स त्यराड् भवित, सर्वेषु लोकेषु काप्रचारो भवती।'ति स्नृतिश्च । न हि लोके एवं सम्भवित, आत्म-पदानां भगवद्गाचकत्वादिति सर्वोक्तन्विषयक्षभावस्य तथात्वं युक्तमिति-चोप-पत्तिहिशाब्देन सूच्यते ॥ १७॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकोनविंशं सूझ इत्यधिकरणम् ॥ १९॥

#### भाष्यप्रकादाः ।

वद्भाववद्भक्तरीति आवनार्थीमित । सगवति विगाह माववाव् यो मक्ततद्रीतिमावनार्थम् । ननु ऋषीणां तथेव तात्पर्यमित्यत्र किं गमकम्, अत आहुः निह्वत्यादि । तहुक्तं कामस्त्रसमाप्तो वात्स्यायनेन 'तदेतद्भव्वचर्येण परमेण समाधिना । विहितं लोकयात्रार्थ न रागार्थोऽस्य संविधिः । रक्षन् धर्मार्थकामाँस्तीन् सम्पन्न्यन् लोकवितिनीम् । अस्य शास्त्रस्य तत्त्वज्ञो भवत्येव जितेन्द्रिय' इति । तथाच यदि लोकिके तात्पर्य स्थात् , एतच्छास्तत्त्वज्ञस्य जितेन्द्रियभवनरूपं फलं न वदेत् । एवं भरतोक्ते सङ्गीतशास्त्रीप ज्ञातव्यम् । उपवेदत्वात् । अतः पूर्वोक्त एव निश्रयः । स्त्रशेषमवन्तारयन्ति अन्नेत्यादि । उक्तस्थार्थस्य प्रकृतश्चत्यिमेतत्वे उपपत्तिमाहेत्यर्थः । उपपत्त्यन्तरं बोध- यितं हिशब्दार्थमाहुः सर्वोत्त्तमेत्यादि । तथात्विमिति । सर्वसाधनज्यायस्त्वम् ।

अज्ञान्ये, वैधानरिवद्याप्रदाहरू, किमिहोभयथाप्युपासनं स्थात् व्यस्तस्य समस्तस्य च, उत समस्तस्येव वेति सन्देहे, व्यस्तस्यापि विहितत्वात् फलस्थापि कथनादुमयथेति त्राप्ते, समस्त-स्येव न्याय्यम् । आन्तमेकवाक्यत्वात् । यथा 'वैधानरं द्वाद्यकपालं निर्वपेत् पुत्रे जात' इत्यत्र । 'मूर्धा ते व्यपतिष्यन्मां नागमिष्य' इत्याद्यनर्थस्य व्यस्तोपासने दिशेतत्वाचेत्याहुः ।

#### रिक्सः।

विगादित । षहुपाधिजन्यभाववान् । पूर्वोक्त इति । सर्वात्मभावविषयः । जक्तस्यति । ससम्बोधमोक्षरूपस्य सर्वात्मभावस्य । प्रकृतस्यतिः 'तस्य ह एवं पर्यते' इसादिः । आष्ये । लोके
एविमिति । इह लोके जीवन्मुक्तस्य सम्भवति । प्रकृते । सर्वोक्तमेत्यादीति । उपपितिरिति ।
युक्तमित्यस्य युक्तिरुपपित्सिद्धिपयमित्यर्थात् ति । प्रकृते । सर्वोक्तमेत्यादीति । उपपितिरिति ।
युक्तमित्यस्य युक्तिरुपपित्सिद्धिपयमित्यर्थात् ति । प्रकृते । सर्वोक्तमेत्यादीति । उपपितिरिति ।
स्वात्ममावस्य पादार्थसङ्गतिर्धर्मत्वादिति वोध्यम् । वैश्वानरेति । 'प्राचीनशाल औपमन्यव' इत्यस्यमाख्यायिकायां व्यस्तस्य समस्तस्य वैश्वानरस्योपासनं श्रृयते । व्यस्तोपासनं तावत् , 'औपमन्यव कं
त्वमात्मानमुपास्स' इत्यादि । 'दिवमेव भगवो राजितिति होवाच, एप वैश्वतेजा आत्मा वैश्वानरेठ्यं
त्वमात्मानमुपास्स' इत्यादि । तथा समस्तोपासनमिपि । 'तस्य ह वा एतस्यात्मा वैश्वानरस्य मूर्धेव स्वेत्वाव्यक्ति । पर्लस्यति । तथा समस्तोपासनमिपि । 'तस्य ह वा एतस्यत्वादि । एवं वेश्वानरिवद्याम् । फलस्यति । 'तस्मात् तव सुत प्रसुतमासुतं कुलं दृश्यते पत्वाव्यव्यक्तमस्तस्य वाक्यत्वं तस्मात् । 'तस्य ह वा' इत्यत्र तच्छेव्देन व्यक्तपरामश्च कृत्वा एतस्यत्यनेनोक्तसमस्तस्य वाक्यत्वं तस्मात् । 'तस्य ह वा' इत्यत्र तच्छेवनेन व्यक्तपरामश्च कृत्वा एतस्यत्वेनोक्तसमस्तस्य स्वावे व्यवावर्यनेनं व्रक्षवर्यनेनं व्यववर्यस्य पुनाती'त्यादि इष्टिविधायके वाक्ये येय द्वादशसङ्ख्या तस्यामप्रत्वादिसङ्क्यानामन्तर्भाव उक्त इत्यान्तमेकं वाक्यम् । मां नागिमिष्य इति । मां प्रति विशेषं

# नाना शब्दादिभेदात्॥ ५८॥ (३-३-२०.)

पूर्वाधिकरणैः सर्वात्मभावस्त्रस्पादिनिर्णयं कृतवान्, अथ मत्स्यादिरूपाणां भगवदवतारत्वमविशिष्टमिति सर्वेषां समस्योपासना कार्या, उत पार्थक्येनेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेपि रूपभेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनलक्षणाव-ज्ञासम्भवादस्या अप्यसिद्धिसम्भवाद्पि समस्यैव सा कार्येति प्राप्ते, सिद्धान्त-

#### भाष्यप्रकाशः

तन्नासाकं रोचते । पूर्वकाण्डे उदवसानीयाख्ये कर्मणि 'अप वे सोमैनेजानाद्देवताश्च यज्ञश्च क्रामन्ती'त्यादिना देवतायज्ञावरोधार्थ पूर्व पश्चकपालं विधाय, ततो 'गायत्रो वा अग्नि'रित्यादिना तद्दोषदर्श्वनेन दूषित्वा 'अष्टाकपालमाग्नेयं पुरोडाशं पश्चसङ्काके याज्यानुवाक्ये चोपसंहारे विहिते' इति पूर्वविधानस्थानभिन्नेतत्वबुद्धेः शीघ्रमुद्दयेन न पूर्वप्रकारकरणशङ्कोद्यः, तथात्रापि शङ्काया एव पराहत्यानुद्येन पूर्वपक्षानुद्यादिति ।। ५७ ॥ इत्येकोनविंशं भूम इत्यधिकरणम् ॥ १९ ॥

नाना शब्दादि भेदात् ॥ ५८ ॥ सङ्गतिं बोधयन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति पूर्वेत्यादि । 'प्रदानव'दित्यादिभिः पूर्वाधिकरणेर्ध्र ख्याधिकारिणामर्थे सर्वात्मभावस्य तदुत्कर्षस्य तत्कलस्य तद्धिकारिणां च निर्णयं कृतवान्, अथ तदनन्तरं पुराणोक्तानां मत्स्याद्यपान्सनानामपि नित्यानुमेयवेदमूलत्वादिदानीमपि केषाश्चिद्यामनहयग्रीवाद्यपासकानां दर्शनात् ताद्यानामर्थे उपासनान्तरनिर्णयस्यावश्यकत्वात्, मत्स्यादिरूपाणां भगवद्वतारत्वमविशिष्टम्, यथा स्रुतेजःप्रभृतीनां वैश्वानरावयवत्वमिति तेषां सर्वेषां समस्य भगवतैकीकृत्योपासना कार्या, उत् स्रुतेजःप्रभृतीनां व्यक्तोपासने दोषश्रवणवद्त्र दोषस्याश्रवणाद्व्यस्ततया कार्येति शङ्कायां प्रसंङ्गाद्विचारयतीत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः अत्रेत्यादि । अस्या अप्यसिद्धिसम्भवादिति । रूपा-

प्रष्टुं न आगमित्य इत्यर्थः । दोषेति । 'अग्निर्गायत्रः, अष्टाक्षरा गायत्री, तत्सम्बन्धी, अतः पश्चकपाठत्वं दोषः । तद्दर्शनेन । आग्नेयं पुरोडाद्यामिति । अग्ने तत्येति रोषः । पश्चसङ्ख्याक इति । पश्चकपाठे । 'उपसंहारस्तस्मिन् विहिते' इति 'उदवसानीयाख्ये कर्मणी'त्यनेन पूर्वेणान्वयः । कर्मणि विहित इति । सितसप्तमी । इतिः समाप्तौ । तत्समानाधिकरणः पूर्वविधानस्य पश्चकपाठसम्बन्धिनोऽनिभिन्नेतत्वबुद्धेः शिष्ठमुद्दयः तेनेत्यर्थः । अत्रापीति । अधिकरणेपि ॥ ५७॥ इत्येकोनविंदां भूम इत्यधि-करणम् ॥ १९॥

नाना दाब्दादि भेदात् ॥ ५८ ॥ सङ्गतिमिति । कृष्णावतारस्य 'समान एवं चामेदा'दिस्यिषकरणे निरूपणात् मुख्यािषकारिणो वृताः, तेभ्यः सर्वात्मभावं ददातीति । सर्वात्मभावनिरूपणानन्तरं स्मृतावताराणां निरूपणं धर्मत्वात् । किं पुनर्वद्याण्डान्तर्मायाद्रीकरणे प्रकटे कृष्णेऽप्यवतारव्यवहाराद्धर्मकत्वम् । इवार्थे कन् । अतो न पादार्थाच्याप्तिः । सर्वात्मभावस्करपस्य प्रदानवदेवाद्यधिकरणेषु, तदुत्कर्षस्य 'सूमः ऋतुव'दिस्यिषकरणे, तत्फलस्य 'आत्मरितरात्मक्रीड' इत्यादिभाष्येणात्रैवाधिकरणे तद्यिकारिणां एतत्फलप्रेप्सूनामर्थात् प्राप्तानाम् । दोषेति । 'मूर्धा ते व्यपतिष्य'दिसाद्युक्तदोषअवणवत् । अन्नेति । मत्स्यादिरूपाणां व्यस्तोपासने । प्रसङ्गादिति । सं उक्तः । अन्नेत्यादीति ।
उपास्याभेदस्तु यथा रामो हास्यावतारः, वामनः किंद्सूत्रावतारः, एवमलोकिकार्थत्वेनोपास्याभेदेपि ।

९ तहातिहिक्तानामर्थे चपासनान्तरतिर्धासमावदस्यकत्वात ।

माह । सर्वेष्ववतारेषु नानैवोपासना कार्या । तत्र देतुः शब्दादिभेदादिति । तत्तत्स्वरूपवाचकशब्दानां मन्नाणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादित्यर्थः । एतेनैव मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणामेकन्न भावनस्याशक्यत्वमयुक्तत्वं चेति भावः सुचितः ॥ ५८ ॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे विंदां नानाशब्दादिभेदादिखधिकरणम् ॥ ३०॥

#### भाष्यप्रकाशः।

न्तरावज्ञारूपापराधकृतप्रतिवन्धेनासम्भवात् । तथाचात्र दोषाश्रवणेप्युक्तरीत्या दोषसम्भवाच कार्ये-त्यर्थः । सिद्धान्तं बोधियतुं सत्रं व्याकुर्वन्ति सर्वेष्टिवत्यादि । तथवज्ञादोषस्य कथं निवृत्तिरित्यत आहुः एतेनेत्यादि । एतेनैवेति । उपासनभेदस्थापनेनैव । अयुक्तमिति । विरुद्धत्वादयुक्तम् । तथाच शक्यस्य युक्तस्याकरणे द्यपराधः, न त्वशक्यस्यायुक्तस्याकरणे । अतोऽनुपासनस्य तत्रापराधाप्रसञ्चकत्वेन प्रतिवन्धामावान्त्रासिद्धिरित्यर्थः । एतेन यत् पूर्वं 'न भेदादिति चे'दितिस्रत्रेऽधिकगुणोपसंद्यारीचित्यग्रक्तम्, तत्प्रकारोत्र दिश्वतः । तत्तद्रपप्राधान्येन ब्रह्मोपासकस्याधिका अपि गुणा अविरुद्धाः एवोपसंद्यार्थः, न त्वन्येपीति । तसात्तेषां व्यस्तोपासनमेव कर्तव्यमिति सिद्धम् ।

अन्ये तु, अत्र यासु यासु विद्यासु श्रुतिनानात्वेड्प्यर्थंक्याद्वेद्येक्यम्, यथा 'मनोमयः प्राणशरीरः', 'कं ब्रह्म', 'सत्यकामः सत्यसङ्कल्प' इत्यादौ । यथा च, 'प्राणो वा व संवर्गः', 'प्राणो वा व ज्येष्ठः श्रेष्ठः', 'प्राणो ह पिता प्राणो माते'त्यादौ च । तत्र श्रुतिनानात्वस्य गुणान्तरपरत्वात्, विद्याभेदेन विद्येक्याच्च, स्वपरशाखोक्तं गुणजातं विद्याकात्रह्यार्थम्रपति धूर्वपक्षे, शब्दादिभेदाद्विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति । पूर्वतच्चे शब्दान्तरादीनां कर्मभेदकत्वेन सिद्धन्वात्, प्रकृते च 'वेद' 'उपासीत' 'ऋतुं कुर्वति'त्यादिशब्दभेदात् । आदिपदेन यथासम्भवं गुणादीनामपि भेदस्य सङ्गहाच्च । नच शब्दभेदेपि 'यजति' 'जुहोती'त्यादिवत् 'वेदोपासीते'-त्यादावर्थभेदाभावान्न भेद इति वाच्यम् । तथाप्येकसिन्नेव वेद्ये प्रतिप्रकर्रणमितरेतरव्यावृत्तगुणो-पदेशरूपानुवन्धभेदेन तस्यां तस्यां विद्यायां ताद्यक्ताद्दग्गुणविशिष्टस्यैनोपास्यतया विद्याभेदोपपत्तेः। एवं स्थितेपि 'सर्ववेदान्तप्रत्यये'त्यादि द्रष्टव्यमिति चाहुः।

### र्शिमः।

सुबोधिन्यां संनिवेशोऽवताराणां स्पष्टः । उक्तरीत्येति । अव्यवहितपूर्वोक्तरीत्या । तत्प्रकार इति । व्यक्तोपासनायामपराधाभावजनकत्वमवतारेऽधिकगुणोपसंहारो दर्शितः । किञ्च, अविरुद्धेत्यादिः प्रकारः । तेषामिति । मत्त्यादीनाम् । आभरणादिरूपत्वे तत्तद्वाचकशब्दानां मन्नाणां चिदपदादाकार-कर्मणां च भेदादेवकारः । शब्दान्तरेति । आदिनाभ्याससंत्रे । वेद इति । अमः सः । वेदम् । गुणादीनामिति । वेदत्वादिगुणाः । आदिना संज्ञारूपे । वेद्रोपासीतेति । वेदशब्दादमोडा । वेदगुणासीतेति । अर्थभेदेति । 'यज देवपूजासङ्गतिकरणदानेषु' । 'हृ दानादनयोः' । अत्र दानरूपार्थाभेदवत् 'वेदोपासनं कुर्वीत' 'कतुं कुर्वीते'त्यर्थभेदाभावात् । प्रतिकरणमिति । करणं करणं शब्दं शब्दम् । वीप्सायां प्रतिः । इतरेतरस्मिन् मनोमयादौ व्यावृत्ता ये गुणा मनोमयत्वादयः तेषामुपदेशरू-पोऽनुबन्धः मुख्यानपायी तस्य भेदस्तेन । 'अनुबन्धः प्रकृत्यादेदेषिते । आविद्यकत्वादिशेषदर्शनेन शिशौ प्रवृत्तस्थानवर्तन' इति विश्वः । स्थितेपीति । विद्यामेदे । सर्विति । आविद्यकत्वादिशेषदर्शनेन

१. अयुक्तं प्रकाशे । २. रश्मी प्रतिकरणम् ।

# विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥ ५९ ॥ (३-३-२१.)

पार्थक्येनोपासनानि कर्तव्यानीति स्थिते विचार्यते। किमग्निहोत्रद्र्रापूर्ण-मासादिवदेषां रामुचयः, उत फलविकल्प इति। तत्र विधिफलयोः समानत्वात् समुचय इति प्राप्ते, निर्णयमाह। उपासनानां विकल्प एव।तत्र हेतुः। अविशिष्ट-फलस्वात्। मुक्तिफलकत्वं हि सर्वेषामुपासनानामविशिष्टम्। एवं सत्येकेनैय तिसद्धावपरस्याप्रयोजकत्वाद्गिहोत्रादिवन्नित्यताबोधकश्रुत्यभावात्तद्र्थिनो वि-कल्प एव॥ ५९॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे एकविंदां विकल्पाधिकरणम्॥ २१॥

#### भाष्यप्रकाशः।

तदसङ्गतम् । सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रोक्तचोदनाद्यविशेषरूपहेत्वभावादेवोक्तस्थलेषु विद्याभेदस्य सिद्धत्वेनैतत्स्त्रगरम्भवेयर्थ्यप्रसङ्गात् । नचोपसंहारनिष्टच्यर्थत्वान्नानर्थक्यमित्यपि युक्तम् । ऐक्यहे-त्वभावादेव सिद्धे विद्याभेदे उपसंहारप्राप्तेरेवाभावात् विद्यास्चकनानापद्विरोधाचेति ॥ ५८ ॥ इति विद्यां नानादाव्दादिभेदादित्यधिकरणम् ॥ २० ॥

विकल्पोऽविद्याष्ट्रफलत्वात् ॥ ५९ ॥ अधिकरणमवतारयन्ति पार्थवयेनेत्यादि । विचार्यत इति । उपोद्धातसङ्गत्या विचार्यते । संग्रयमाहुः किमित्यादि । तथाच विधिसामान्यात् क्रमेण कार्याणीत्येवं सम्रुचयः, उत फलतौल्याद्विकल्प इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः तन्नेत्यादि । विधिः फलं च सर्वत्र तुल्यम् । यथाग्रिहोत्रादीनाम् । तथा सति यदेव न कियते, तत्फलाभावेन न्यूनतापत्तेविकल्पस्य प्राप्तप्रामाण्यपरित्यागादिदोषवत्तया तदादरे तत्संसर्गाच सम्रुचय एव ज्यायानित्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः उपासनानामित्यादि । तथाचाग्रिहोत्रादितौल्यस्याभावाचित्रोद्भिदा-दितौल्यस्य सत्त्वाद्विकल्पस्यादुष्टत्वेन स्वर्गादिवद्विश्वमायानिवृत्तिक्ष्पायां तत्तद्वतारसायुज्यक्षपायां रिवाः ।

द्र(ष्ट)व्यम् । सर्ववेदान्तेति । चोदनाविशेषदर्शनात् तथा । नानेति । उपसंहारे वेद्यैक्येन विद्यैक्ये तथा । अत्र चकारेण हेत्वन्तरं सूचितम् । स हेतुः । उपसंहारोऽथाभेदादिति । यथा कथि वत् समस्तोपासना ॥ ५८ ॥ इति विंदां नानादाब्दादिश्रेदादित्यधिकरणम् ॥ २० ॥

विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥५९॥ उपोद्धातेति । प्रकृतं पार्थक्येनोपासनं तत्सद्भर्थां फलविकल्पचिन्ता उपोद्धातः स सङ्गतिः तया । किमित्यादीति । अग्निहोत्रेति । अग्निहोत्रादिमतो दर्शपूर्णमासाधिकारात् समुचयः । विधीति । पञ्चमस्कन्धे 'ॐ नमो भगवते मुल्यतमाय नमः सत्त्वाय प्राणायौजसे सहसे बलाय महामत्स्याय नम' इतीत्यत्र 'अस्त्वि'ति विधेः कूर्माद्यवतारभक्तिविधिभ्यः सामान्यात् । कमेणेति । 'मत्स्यकूर्मवराहे'त्यादि पाठक्रमेण । फल्लतौल्यादिति । सामान्यतो विश्वजिक्न्यायेन मुक्तिः फलं तस्य तौल्यात् । सर्वन्नेति । मत्स्याद्यवतारभक्तिषु । यथाग्नीति । 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' 'दशपूर्णमासाभ्यां यजेते'त्यादयो विधयः । प्रत्यवायपरिहारः फलम् । प्राप्तप्रामाण्येति । 'विकल्पोऽष्ट-दोषदुष्ट' इति पूर्वतत्रे परिसंख्याविधावस्ति । तदाद् इति । विकल्पादरेऽष्टदोषसंसर्गाचेत्यर्थः । समु-चय इति । पाठक्रमेण समुचयः । चिन्नोद्भिद्वादिति । पूर्वतत्र्वप्रसिद्धम् । 'उद्भिदा यजेत पशुकामः' अन्यत्र 'चित्रया यजेत पशुकाम' इति प्रथमस्य चतुर्थपादे । स्वर्गादिवदिति । आदिना वृष्टिः ।

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयेरत्र वा पूर्वहेत्वभावात्।। ६०।। (३-३-२२.)

येषु तृपासनेषु भिन्नानि भिन्नानि एकान्युच्यन्ते, तन्न त्वनेकफलार्थनस्तत्ततफ्तकोपासनानि समुचीयेरन्, अधिशिष्टफलत्दाभाषात् । यन्न त्वेकस्यैवोपासनस्य स्वकामिनानेकफैलत्वं श्रूयते, तन्न तथैय वेदुपासनं करोति, तदा न समुचीयेरन्नपि। स्वकामितेष्वेकतरस्य तदन्यप्रलवैशिष्ट्येनाविशिष्टफलत्वाभावप्रदिति
पूर्वहेरवभावादितिशिष्टप्रयोगाभिप्रायेणोक्तमिति ज्ञेयस्।

अथवा। कामैक्ये नियतफलकानि नानि न समुचीयेरन्। अत्र हेतुः स्पष्टः॥६०॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे द्वाविंदां कास्याधिकरणम् ॥ २२॥

भाष्यत्रकाशः।

च मुक्तो विशेषाभावेन च फलस्याविशिष्टत्वात् समुख्ये अप्रयोजकत्वदीषापत्तेश्च विकल्प एव ज्यायानित्यर्थः । एतेनेव ब्रह्मप्राप्तिफलानां सद्विद्यादहरविद्योषद्यासलदिद्याशाण्डिल्यविद्याऽक्षरवि-द्यादीनां एकफलानां प्राणादिविद्यानां च विकल्पोऽवगन्तव्य इत्यपि बोधितस् । अत्र सर्वेऽप्ये-वमेवाहः ॥ ५९ ॥ इत्येकविंद्यां विकल्पाधिकरणस् ॥ ५१ ॥

काम्यास्तु यथाकामं सञ्जीयरेन् न वा पूर्वहेत्त्र आवात् ॥ ६० ॥ 'अविशिष्टफलता'दित्यस्य विकल्पहेतोः प्रत्युदाहरणियदम् । एवं मुक्तिफलिका उपासना विचार्य, काम्यासु
पश्चद्रयस्य सम्भवात् ताः पृथक् विचारयतीत्याशयेन सत्रं पठित्वा व्याक्कवेन्तस्तत्र तत्तत्फलानां
काम्यत्वादुपासनानां सम्भवपक्षं व्याक्कवेन्ति येष्टिबत्यादि । येषु, 'स यो नाम ब्रम्भेत्युपासे
यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भवति', 'सर्व वे तेष्टिबत्यादि । येषु, 'स यो नाम ब्रम्भेत्युपासे
त्येत्यर्थः । एवं समुचयपश्चं व्याख्याय 'न वा' इति पदाभ्यामुक्तमसमुचयपश्चं व्याक्कवेन्ति यत्र
तिवत्यादि । अपूर्यते इति । यथा भागव्यां विद्यायां 'य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवाननादो
भवति महान् भवति प्रजया पश्चभित्रम्वचचेसेन महान् कीर्त्यं'ति श्र्यते । तत्र तथेच चेत् ।
तदुक्तस्वकामितसकलफलसाधकतया चेत्तदुपासनं करोति, तदा तत्फलकान्यन्यानि 'तत्प्रतिष्ठेतथुपासीत' 'तन्मह इत्युपासीते'त्यादीनि तत्तद्गुणकान्युपासनानि न समुचीयरेश्वपि । अत्रापि
हेतुः पूर्वहेत्वभावादिति । तं विद्युप्यन्ति व्यक्ताभितिष्टिबत्यादि । स्रकामितफलेप्वेकतरस्य
फलस्य तदन्यफलवैशिष्टोन अविशिष्टफलत्वाभावादिति । तथाच समुचये अविशिष्टफलत्वाभारिवयः ।

नित्यानां प्रत्यवायपरिहारः, ज्योतिष्टोमस्य स्वर्गः । कारीर्या वृष्टिः । तद्वदुपासनानां न, किन्तु मुक्तिफलकत्वं अविशिष्टत्वं सर्वासूपासनासु तस्मात् । अत्रयोजकत्वमपरोपासनायाः, अतोऽत्रयोजकत्वदोषापत्तेः ॥५९॥

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयरम वा पूर्वहैत्वआवात् ॥६०॥ विकल्पहेतीरिति। पूर्वसूत्रोक्तस्य। प्रत्युदेति। नित्येषु कर्मसु विकल्प उक्तः। काम्येषु समुचय उच्यते। तत्र
विधिफलयोः समानत्वहेतुः, अपरस्याप्रयोजकत्वदोषापादकत्वाचाद्दतः। तत्राविशिष्टमुक्तिमात्रफलत्वात्।
अत्र काम्येषु तु विशिष्टस्य मुक्तिमात्रस्य फलस्याभावरूपात् पूर्वहेत्वभावरूपहेतोः प्रतिकृलमुदाहरणम्।
विधिफलयोः समानत्वेऽपरस्याप्रयोजकत्वम्, विधिफलयोरसमानत्वेऽपरस्य प्रयोजकत्वम्, परन्तु
कामनानियतमिति। तन्नेति। काम्येषु। समुचयेति। यथा सेवायां न पुत्रेण नापि पशुना कार्यम्,
किन्तु समुचितेन पुत्रादिना, अतः समुचयपक्षमू। स्व ध इति। सः यः इतिच्छेदः। इत्यादीति।

१ फलकत्वम् । २ फलप्राप्तिफलानाम्।

# अङ्गेषु पथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ (३-३-२३.)

प्रधानेषु निर्णयमुक्तवाङ्गेषु तमाह। एकार्थसाधकानामुपासनानां भेदेनाङ्गभेदे-ऽप्येकतरोपासने फलैक्यादङ्गानि तत्र समुचीयेरन्न वेति संशये, निर्णयमाह। उपास-माङ्गानां तदेवाश्रयः, तथाच यदङ्गं यदुपासनाश्रितम्, तत्रैवांस्य भाव इत्यर्थः॥६१॥

#### भाष्यप्रकाशः।

वोऽनेकफलत्वात्, सम्बयाभावे त्वविशिष्टफलत्वाभावस्तत्फलस्यान्यफलविशिष्टत्वादिति भेदेपि 'पूर्वहेत्वभावा'दिति यत्स्तत्र उक्तम्, तत्तथेत्यर्थः । अत्र व्याख्यानक्केशात् पक्षान्तरमाहुः अथवे-त्यादि । कामैक्ये इति । एकमात्रविषयत्वेन तदैक्ये । अत्र हेतुः स्पष्ट इति । असिन् पक्षे तेषां फलभेदेन विशिष्टफल्तया अविशिष्टफलत्वाभावरूपः पूर्वहेत्वभावः स्फुट इत्यर्थः ।

अत्रापि मध्वाचार्यभिक्षुव्यतिरिक्तानां सर्वेषामैकमत्यम् । अस्माकं त्वेतावान् विशेषः । अत्र स्त्रे काम्यपदादुद्रीथाद्यपासना अपि संग्रहीतुं शक्यन्ते । तास्वपि 'यदेव विद्यया करोती'-त्यादिभिः फलश्रवणात् । कामपदाभावेपि रात्रिसत्रन्यायेन काम्यत्वस्य शक्यत्वादिति ॥ ६०॥ इति द्वाविंद्यां काम्याधिकरणम् ॥ २२॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ कर्माङ्गत्वेपि खव्यापारेण फलसाधने उपासनान्तरानपेक्षत्वात् प्रधानानामुद्रीथाद्यपासनानामपि काम्यत्वेन यथाकामं समुचयविकल्पयोः पूर्वम्रत्रेणैव सिद्धत्वादत्र विषयान्तरं बोधयन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति प्रधानेत्यादि । अन्यानपेक्षतया खव्यापारद्वारा फलजनकानि प्रधानानि, तेषु समुचयादिनिर्णयमुक्त्वा, अन्यापेक्षतया तथा
फलजनकेष्वङ्गेषु निर्णयमाहेत्यर्थः । नतु किं प्रयोजनं येन पृथगारम्भ इत्यत आहुः एकाधेत्यादि । एकोऽर्थः एकं फलम्, तत्साधकानामनेकेषामुपासनानां रूपादिमेदेन भेदेपि तेषां
मध्य एकतरोपासनेऽन्येषामस्य च फलक्यात् तत्फलार्थं यान्यङ्गानि तत्र तत्रोक्तानि, तान्येकसिन

अन्यत्र द्रष्टव्यानि । तथेत्यर्थे इति । भिन्नानि भिन्नानि फलान्युच्यन्त इत्यर्थः । भाष्ये । अ-विशिष्ठेति । स्त्रे पूर्वहेत्वभावादित्युक्तम्, अत एवेति चोक्तम् । 'अत एव प्राण' इत्यतिदेशाधि-करणवत् । अतोऽस्य प्रयोगस्याभिप्रायवर्णनं श्लिष्टप्रयोगत्वात् करिष्यन्ति । प्रकृते । असमुचयेति । 'न वा समुचीयेर'न्निति योजनासिद्धं पक्षम् । तदुक्तेति । यथा 'अकामः सर्वकामो वा मोक्षकाम उदारधीः । तीव्रेण भक्तियोगेन यजेत पुरुषं पर'मित्यत्र तीव्रभक्तियोगः । तत्र नान्यकर्मसमुचयः । तक्तथेति । श्लिष्टप्रयोगाभिप्रायेणोक्तमित्यर्थः ॥ ६०॥ इत्येकविंदां विकल्पाधिकरणम् ॥२१॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥ उपासनेति । अवयव्यतिरिक्तोपासनान्तरानपेक्षत्वात् अवयविनश्चावयवमात्रत्वादवयव्यनङ्गीकारेण । काम्यत्वेनेति । 'आपयिता ह वै कामानां भवति, य एतदेवं विद्वानक्षरमुद्गीथमुपास्त' इति श्रुतेस्तथा । फलसम्बन्धित्वं प्रधानत्वमङ्गेष्वपीति प्रधान-लक्षणान्तरमाहुः अन्यानपेक्षेति । एकतरेति । महाभाष्यप्रयोगाद्वहूनां निर्धारणे ज्ञतरच् ।

१. तस्य । २. श्रीपुरुषोत्तमैर्भाष्यप्रकाशस्यान्तिमशोधे 'काम्यास्तु' इति सूत्रं पृथगधिकरणत्वेन निर्दिष्टम् । अतस्त - द्वुसारेण 'काम्यास्तु' इता द्वाविश्वमधिकरणं भवति । श्रीकृष्णचन्द्रैः श्रीगोपेश्वरेश्च 'काम्यास्तु' इति पृथगधिकरणत्वेन न निर्दिष्टम् । तैश्च तस्यैकविशे विकल्पाधिकरणेऽन्तर्भावः कृतः । श्रीपुरुषोत्तमैरि पूर्वमेवमेव निर्दिष्टम् । वेदान्ताधिकरणमाला-यां त्वस्मिन् पादे पश्चविशस्यधिकरणानि, भावप्रकाशिकावृत्तौ चतुर्विशस्यधिकरणानि । अतः प्रकाशे पश्चविशस्यधिकरणानि, इत्मौ च चतुर्विशतिरिस्समाभिस्तथैव योजितमिति ।

## अत्र हेतुमाह।

## शिष्टेश्च ॥ ६२ ॥

तत्तदुपासनं तत्तदङ्गविशिष्टमेव वेदे शिष्यत इति तथेत्यर्थः। चकारादति रिक्तकरणे प्रायश्चित्तोक्तिरपि बाधिकेति सूच्यते ॥ ६२ ॥ इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे त्रयोविंशमङ्गेषु यथाश्रयभावाधिकरणम् ॥ २३ ॥

#### भाष्यप्रकाराः

श्रुपासने समुचीयर नविति संशये, उपसंहार स्त्रेऽर्था भेदपदस्य फला भेदवाचकत्वे फलेक्यात् समुचय प्राप्तो, वक्ष्यमाणहेतुभ्यां निर्णयमाहेत्यर्थः । स्त्रं व्याक्तर्वन्ति उपासनाम् नामित्यादि । तदेविति उपासनमेव । तथाच आश्रयमनिकम्य यथाश्रयम्, भावः सत्ता, यथाश्रयं भावो यथाश्रयभाव इति स्त्रयोजना । उदाहरणं तु छान्दोग्ये 'मनो हिङ्कारो वाक्त्रस्ताव' इत्यादिभिर्दशभिवीक्येणी यत्र-रथन्तर-वामदेव्य-चृहत् वैरूप-वैराज-शक्यं-रैवत्य-यज्ञायज्ञीय राजननामश्रहणपूर्वकं विहितानि दश सामोपासनानि, तेषु श्रेकमेकमसाधारणं फलग्रुक्त्वा, तदुत्तरं 'सर्वमायुरेति ज्योग्जीवित महान् श्रज्या पश्चभिभवित महान् कीर्त्ये'ति सर्वोपासनेषु साधारणं फलग्रुक्त्वा, क्रमेण 'महामनाः स्यात तद्वतम्, न प्रत्यङ्कृषिमाचामेत्र ष्टीवेत् तद्भतम्,' एवं 'न काश्चन परिहरेत्', 'न तपन्तं निन्देत्, न वर्षन्तं निन्देत्', 'र्नतृत्रिन्देत्', 'न पश्चित्रन्देत्', 'संवत्सरमज्ञो नाश्चीयात्', 'ब्राह्मणात्र निन्देत्' इति तत्तदुपासनाङ्गभूतानि व्रतान्यक्तानि । तथाच तस्य व्रतस्य तत्तदुपासन एव सम्बन्धः, नान्यत्रेति बोध्यम् । एवञ्जातीयमन्यदपि । न्यायस्य साधारणत्वात् । यथा भागव्या आनन्दिक्ष्याया अङ्गभूतेषु त्रिष्वन्तप्रतिष्ठितत्वोपासनेषु प्रतिष्टादीनां फलानामेक्यं तत्तदुपासनाङ्गभूतानां पश्चात्र तद्वतम्, अत्रं न परिचक्षीत तद्वतम्, अत्रं वहु कुर्वात तद्वत'मिति तत्तद्वतानां भेद इति ॥ ६१ ॥

शिष्टेश्च ॥ ६२ ॥ अत्र भाष्यं स्फुटम् ॥ ६२ ॥ इति त्रयोविंशमङ्गेषु यथाश्रय-भावाधिकरणम् ॥ २३ ॥

रहिमः।

वक्ष्यमाणेति । शिष्टिप्रायिश्वतोक्तिभ्याम् । उपासनिमिति । अवयवि । यथाश्रयमित्यन्वयीभावः । ततः कर्मधारयः । भाष्ये । तत्रैवास्येति । उपासनेऽस्याङ्गस्य भावः सत्तेत्यर्थः । प्रकृते । सर्वमायु-रिति । शतवर्षं आयुः । ज्योक् । टीकायां स्पष्टम् । अप्रेपि । आनन्देति । आनन्दब्रह्मज्ञानानन्तरं 'सैषा भार्गवी वारुणी विद्या परमे व्योमन् प्रतिष्ठिते'त्यानन्दिवद्या तस्याः । अङ्गेति । अङ्गभूतत्वं प्रतिष्ठान्नवन्त्वानन्नादत्वादीनामानन्दिवद्याफलानां 'पुनरत्नं न निन्द्यात् , तद्वत'मित्युपक्रम्योक्तेः साङ्गविद्यायाः पूर्वोनक्तफलवन्त्वात् । 'एवमन्नं न परिचक्षीत तद्वत'मित्यत्र, 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र चेत्येवमङ्गभूतेषु त्रिषु । अन्नेति । 'अन्नं न निन्द्यात् तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तम् । तथेव 'अन्नं बहु कुर्वीत तद्वत'मित्यत्र 'स य एतदन्नमन्ने प्रतिष्ठितं वेदे'त्युक्तमित्यन्नप्रतिष्ठितत्वोपासनानि तेषु । तस्ति । अन्नप्रतिष्ठितत्वोपासनाङ्गभूतानाम् ॥ ६१ ॥

िशष्टेश्च ॥ ६२ ॥ उदाहरणं द्रष्टव्यम् । प्रायश्चित्तेति । यथा 'अश्विनं धूम्रठलाममालमेत, यो दुर्नाह्मणः सोमं पिपासे'दिति । अत्र सर्वे षदसूत्रमधिकरणमङ्गीकुर्वन्ति, तदग्रे स्पष्टी-भविष्यति ॥ ६२ ॥ इतिद्वाविंदां यथाश्रयभावाधिकरणम् ॥ २२ ॥ समाहारात् ॥ ६३ ॥ (३-३-२४.)

कर्मनागीयोपासने निर्णयमुक्ता ज्ञानमागीयोपासने तनाह। अथवीपनि-षत्सु हिसंहोदासनादिषु सत्त्यक्तनीदिस्वत्वेनापि स्तुतिः श्रूयते। श्रीभागवते च, 'नमस्ते रच्चर्याये'त्यादिरूपा स्तुतिश्रीयायो । एवं सित रूपभेदेपि भगवद्वं-नारत्याविशिष्टत्वादेकस्मिन् रूपे स्त्यान्तरसमाहारो इत्यत इति सर्वरूपत्वे-नैकत्रोपासनमि साध्विल्य्येः ॥ ६३॥

युणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ ६४ ॥

ऐश्वर्यवीयादिगुणानां सद्देव्वदतारेषु साधारण्यं अयूयते । तेन धर्मिधर्माणा-मैक्यात् पूर्वोक्तं साध्वित्यर्थः ॥ ६४॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे चतुर्विशं समाहाराधिकरणम् ॥ २४॥

भाष्यप्रकाशः।

समाहारात् ॥ ६३ ॥ सत्रत्रयोजनमाहुः कर्यमार्गीयेत्यादि । कर्माक्त्तया कर्ममार्गीयेषु सामाद्युपासनेषु अङ्गनिर्णयमुक्त्वा, ज्ञानाङ्गतया ज्ञानमार्गीयेषु तेष्वङ्गनिर्णयमाहृत्यर्थः । सत्रं व्याकुर्वन्तो विषयमाहुः अध्यव्यादि । अत्र मत्स्यकूर्मादिपदात् पूर्व ब्रह्मविष्ण्यादित्यस्य त्रुटिर्योध्या । तथाच वृसिंहोपासनायां 'यो व वृसिंहो देवो भगवान् यश्र ब्रह्मा तस्मे व नमो नम' इति, श्रीरामोपासनायां च 'यो व रामचन्द्रः स भगवान् ये च मत्स्यकूर्माद्यवतारास्तस्मे व नमो नम' इत्येवं विभागेन स्तुतिः श्रूयत इत्यर्थः । द्वितीयं पौराणोदाहरणम् । एवं विषय उक्तः । तत्र तत्सर्वरूपत्वेनोपासना कार्या, उत्र तेषां रूपाणां विरुद्धधर्मवन्त्यात् तथा न कार्येति संत्रये, शब्दादि-भेदेन नानोपासनस्य पूर्वञ्चरूत्वात् सर्वरूपत्वेनोपासने च तद्विरोधान्न कार्येति प्राप्तम् । तत्र सिद्धान्तं वक्तं स्यां व्याकुर्वन्ति एयं स्तर्तीत्यादि । अत्र 'अङ्गेषु यथाश्रयभाव' इत्यनुवर्तते । समाहार इति । एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्विष्यस्य 'अद्यन्नेति चे'दिति सत्रे 'उपासनाविषयेष्व'-त्यादिनावतारेष्विष सर्वगुणोपसंहाराचित्यस्यक्तम् ॥ ६३ ॥

अत्र हेत्वन्तरं सत्रान्तरेणाह ।

गुणस्वाधारण्याञ्चतेश्च ॥ ६४ ॥ अत्र चकारोऽधिकरणपूर्णत्वद्योतकः । शेषं प्रकटार्थम् । तथाच भगवन्वप्रधान्योपासने एवं सर्वरूपत्वेनोपासनं कार्यम् , तत्तदूपप्रधान्येनोपासने तथा न कार्यमिति विभागान कोपि विरोध इत्यर्थः ॥६४॥ इति चतुर्विशं समाहाराधिकरणम् ॥२४॥

सम्बाहारात् ॥६३॥ पूर्वकाण्डव्यवच्छेदेन वेदान्तपरिच्छिन्नकर्ममार्गायोपासन इत्यर्थ मत्वाहुः क्रम्मोङ्गत्येति । 'यदेव विद्यये'ति श्रुतिविषयेषु सामोपनिषदुक्तोपासनेषु पूर्वाधिकरणे निर्णयमुक्त्वा, आदिना यज्ञः 'तमेतं वेदानुवचनेने'ति श्रुत्याहुः ज्ञानाङ्गत्ययेति । मत्स्यकूर्मश्रुत्यभावं नृसिंहोपासने-ऽदृष्ट्वाहुः अच्य स्मरस्थेति । तथाचेति । चुटौ पूरितत्वे च । आदिना रामोपासनेत्यारायेनाहुः श्रीरा-मेति । नृसिंहोपासना आदिर्यासां रामोपासनादीनां ता नृसिंहोपासनादयः तासु । अत्रातद्वणसविज्ञाने नृसिंहोपासनानन्वयः श्रुयत इत्यनेनेत्याशयः । अनन्वयापेक्षायां तु न चुटेः प्रयोजनम् । यथाश्रयभाव इति । यथाश्रयभावो व्याकृतः । तथेत्थर्थं इति । सर्वक्षपत्वनेकत्रोपासनमपि साध्वत्यर्थः ॥ ६३॥

गुणसाधारण्यश्चतेश्व ॥६४॥ तत्त्वद्रूपेति। मत्स्यत्वादिरूपप्राधान्येतु। मत्स्य इति प्रतीतिः, न तु मत्स्यो भगवानिति प्रतीतिरिति भावः ॥६४॥ इति त्रयोविंदां समाहाराधिकरणम्॥२३॥

# न वा तत्सहभावाश्चतेः ॥ ६५॥ (३-३-२५.)

नन्वेवमुपासनं नित्यम्, उत वैकल्पिकमिति संशये, उक्तरीत्या नित्यत्वे प्राप्ते, तिन्निषेधमाह नेति । किन्तु वा, विकल्प एवैवमुपासन ऐच्छिकः, तत्र हेतुमाह सहभावाश्चितिरिति । नियमतस्तेषां रूपाणां सहभावश्रवणं चेत् स्यात्, तदा स्यात्तथोपासनस्य नित्यता, न त्वेवम्, अतो विकल्प एवेत्यर्थः ॥ ६५ ॥

## दर्शनाच ॥ ६६ ॥

योपि रूपान्तरसमाहारपूर्वकछपास्ते, सोप्येकं रूपसुपास्यत्वेन मत्वा तत्त-थोपास्त इति फलं तस्यैकस्येव रूपस्य दर्शनं भवति, न तु सर्वेषाम्, इतोपि हेतो-विकल्प एवेस्थर्थः। एतदृष्टान्तेन यस्मिन् रूपे याहण्यमेवन्तं श्रूयते, ताहण्यमेवि-शिष्टमेवैकं रूपसुपास्यमिति व्यासहदयमिति ज्ञायते। उपासनानिर्णयान्ते दर्श-नात्मकहेत्वस्या सर्वोपासनानां अगवत्साक्षात्कारः फलमिति ध्वन्यते। माहा-तम्यज्ञापनार्थ परं सर्वावताररूपत्वं यथार्थसेव केश्विज्ज्ञाप्यते। यथार्थत्वात्त-

#### भाष्यप्रकाशः।

न वा तत्सह भावाश्चतः ॥६५॥ अधिकरणमवतारयन्ति नन्वित्यादि । सर्वरूपत्वेनैका-वतारोपासनं नित्यं अग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिवत् क्रमेण सम्चेतव्यम् , उतेक्रमेव यावजीवं कर्तव्य-मित्येवं वैकल्पिकमिति संशये, उक्तरीत्या सर्वेषां सर्वरूपत्वेनश्चयोदिगुणसाधारण्येन च क्रमिकसम्च-चये प्राप्ते, तस्य समुच्चयस्य निषेधमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति नेतीत्यादि । चेत्स्यादिति । 'दर्शपूर्णमा-साभ्यामिष्टा सोमेन यजेते'त्यादिवचेत् स्थात् । शेषं स्फुटम् । एतमेव विकल्पमिसन्धाय स्वाध्यायस्त्रे सवदृष्टान्तव्याख्यानोत्तरं 'प्रकृतेपी'त्यादिना तत्तदृषे तत्तदसाधारणधर्मोपसंहारो व्यवस्थापितः ॥६५

द्रीनाच ॥ ६६ ॥ पूर्वस्त्रात्तत्पदमत्रानुवर्तत इत्याशयेन सत्तं व्यक्ठविन्त योपीत्यादि । तत्त्योपास्त इति । तत् एकमवताररूपं सर्वरूपवत्तयोपास्ते । एतदृष्टान्तेनेति । दर्शनदृष्टान्तेन । एतेन पूर्वाधिकरणोक्तपक्षस्य गौणता स्चिता । तथा दर्शनाभावादिति । सर्वनिरूपणान्ते एवं कथनस्य तात्पर्यमादुः उपास्त्रनेत्यादि । ननु यद्येकस्यैव रूपस्य दर्शनम् , तदा सर्वरूपोपसंद्याधिनस्य किं प्रयोजनम् , अत आहुः स्नाहात्म्येत्यादि । कैश्चिदिति । स्मृतिपुराणादिवाक्यैः । तद्पीनिति । सर्वरूपोपसंदरणम् । तथाचैकरूपदर्शनेपि सर्वरूपोपसंद्यारि । देश्विति । इप्रतिपुराणादिवाक्यैः । तद्पीनित । सर्वरूपोपसंदरणम् । तथाचैकरूपदर्शनेपि सर्वरूपोपसंद्यारेऽप्येकदेशिनां न दुष्ट इति भावः ।

अन्ये तु इदं पद्भित्रमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य, कर्माङ्गभूतेषुद्गीथादिषु य आश्रिता वेदत्रय-विद्यिताः प्रत्ययास्त सम्रुचीयेरन्, उत यथाकानं स्युरिति संशये, प्रत्ययाश्रयभूताः स्तोत्रादयो रिक्मः।

न वा तत्सहभावाश्चतेः ॥ ६५॥ सपष्टम् ॥ ६५॥

द्रीनाच ॥ ६६ ॥ सर्वरूपवत्तयेति । रामस्य हासरूपत्वं वामनस्य किटमूषणरूपत्व-मित्येवमादिप्रकारेण । भाष्ये । न तु सर्वेपामिति । रामादीनां हासादिरूपत्वादिति भावः । उपासनेत्यादीति । भगवदिति । चित्तगुद्धिद्वारेति ज्ञेयम् । साहात्म्येति । महात्मनो व्यापकस्य भावो मत्स्यादिः 'अरूपव'त्सूत्रसिद्धमाहात्म्यं तस्य ज्ञापनार्थम् कर्माङ्गेति । 'इत्याह नास्तिक्यनिराकरि-ष्णुरात्मास्तितां भाष्यकृदत्र युक्त्या । दृढत्वमृतद्विषयः प्रबोधः प्रयाति वेदान्तनिषवणेने'ति पूर्वमीमांसा-कारिका । प्रत्यया ज्ञानानि अङ्गविषया बोध्याः । प्रत्ययेति । प्रत्ययाश्रयाः ज्ञानविषयाः स्तोत्राद्यर्थाः । द्प्यविरोधीति ज्ञेयम् ॥,६६॥

इति तृतीयाध्याये तृतीयपादे पश्चिवंशं न वा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम् २५ इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीमद्रह्मभाचार्यविरचिते श्रीमद्भह्मसूत्राणु-भाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥ ३ ॥ ३ ॥

#### भाष्यप्रकाशः

यथा समुचीयन्ते, एवं तदाश्रिताः प्रत्यया अपि । तत्रानुशिष्टत्वादिभ्यो हेतुभ्यः समुचीयेरिनिति पूर्वपक्षे, सहभावाश्रवणादिहेतुभ्यां यथाकामं स्युरिति सिद्धान्तयन्ति ।

तन्नासाकं रोचते । यथाकामस्त्रोक्तहेतुनैव ताद्दशनिर्णयसम्भवेनैतद्वैयर्थ्यात् । गुणसाधा-रण्यस्त्रे पूर्वपक्षसमात्या शिष्टिस्त्रस्थचकारवैयर्थ्यापत्तेश्चेति । तसात् पूर्वोक्तमेव युक्तमिति दिक् ।

अत्रायं संग्रहः । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'ति श्रुतेः सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मविद्यात्वम्, 'इतिहासपुराणं च वेदानां पश्चमं वेद'मितिश्रुतेर्वेदपदेन तयोरिप सङ्गहात्तयोरिप तथात्वम् । 'द्वे विद्ये
वेदितव्ये' इत्याद्याथर्वणश्रुतेर्ऋग्वेदादिरूपा अपरा, अक्षराधिगमिका परेति फलतो विभागः ।
परास्त्रिप 'ब्रह्मविदामोति परम्', 'अक्षरात् परतः पर' इति श्रुतेः पुरुषोत्तमस्य तत आधिक्ये
तद्विद्यानां विषयफलयोर्बलादक्षरविद्यातोऽप्याधिक्यम् । परास्त्रपरासु च तत्तद्वदेनेक्तासु सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रोक्तहेतुना फलसंयोगरूपचोदनानामविशिष्टत्वे विद्येक्यनिर्णयः । तन्मध्ये अन्यतरस्थाभावे तु विद्याभेदः । गुणोपसंहारस्तु प्रायशो रूपेक्यात् प्रयोजनैक्याद्वा, क्रचित्त्वर्थवादतीःल्यादिप । स च स्थाध्यायस्त्रोक्तिर्निरूपणप्रकारभेदाधिकारिभेदसम्बन्धिभेदैः 'योऽन्यथा
सन्त'मिति वाक्योक्तदोषापत्त्या च कासुचिदात्मविद्यासु बाध्यते, कर्मणि तु पूर्वोक्तेस्त्रिभिन्यूनातिरिक्तप्रायश्चित्तश्रवणाच बाध्यते । तदभावे तु भवति । परविद्या अपरविद्याश्च फलैक्ये
रिक्नः।

वाचकत्वेनाङ्गत्वादित्वेन समुचीयन्ते । तदाश्रिताः कर्माङ्गभूतविषयाः प्रत्ययाः । अनुिराष्ट्रेति । अग्रिमसूत्रोक्तेभ्यः । सहभावेति । 'नवे'ति 'दर्शना'दिति सूत्रोक्ताभ्याम् । चकारेति । सूत्रार्थस्तु शिष्टिः शासनं विधानमित्यर्थः । यथाङ्गानां प्रतिवेदं विधान तथा तथा तदाश्रितोपास्तीनां विधाना-विशेषाचाङ्गवत् समुचयनियम इति । एवं निरर्थकश्रकारवैयर्थ्यापत्तेरित्यर्थः ॥ इति चतुर्विशं न वा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम् ॥ २४॥

'सर्ववेदान्तप्रत्य'स्त्रार्थपुरःसरमाहुः सर्वे वेदा इत्यादि। तथात्वमिति। वेदत्वम्। फलतः इति। कर्मज्ञानाक्षरज्ञाने फले ताभ्याम्। नतु 'अक्षरं ब्रह्म परमं वेदानां स्थानमुत्तम'मिति पुरुषोत्तम-स्येदमित्थतया ज्ञानविषयेऽधोक्षजे कथं विद्यत्यतः प्रसङ्गादाहुः परास्त्रिति। तथा च देशकृतपरत्व-सम्बन्धेन यैः कैश्चिद्धमैरनधोक्षजस्यापि विद्येति भावः। विषयेति। विषयः पुरुषोत्तमः, परप्राप्तिः फलं तयोर्बलात्। 'सर्ववेदान्तप्रत्यये'त्यत्र सर्वपदं मुख्यवृत्तमित्याहुः परास्त्रिति। अपरास्त्रिति। धर्मकर्मरूपासु। फलेति। फल संयोगश्च रूपं च चोदना च तासाम्। तन्मध्य इति। तेषां मध्ये। अन्यतरस्येति। तरप् महाभाष्यात्। 'उपसंहारोऽर्थाभेदा'दिति स्त्रार्थसङ्गहः गुणोपेति। स्रचेति। गुणोपसंहारः। त्रिभिरिति। उक्तहेतुभिः। वाध्यत इति। उपसंहारो वाध्यते। भवतीत्यु-पसंहारः। 'विकल्पोऽविशिष्टफल्वा'दित्यस्यार्थसङ्गहः। परिविद्या इति। 'काम्यास्त्व'त्यस्य सङ्गहः

#### भाष्यप्रकाशः।

विकल्पन्ते, फलमेदे तु यथाकामं समुचीयन्ते, क्रचिदेकस्योपासनस्य स्वकामितानेकफलत्वे विकल्पन्ते च। कर्ममार्गीयविद्याङ्गानि तु बहूनां विद्यानां फलैक्योपि यथाश्रयं तत्रैव व्यवतिष्ठन्ते, ज्ञानमार्गीयविद्याङ्गानि तु यथाश्रयं कचित् समाहियन्ते, क्रचित्तु यथाश्रयं व्यवतिष्ठन्ते। अवतारोपासनं च यथाकाममेव भवति, सर्वासां परविद्यानाम्रुपास्यरूपसाक्षात्कारः फलमिति च॥६६॥ इति पश्चविंदां न वा तत्सहभावाश्चतेरित्यधिकरणम्॥ २५॥

इति श्रीमद्रष्ठं भाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥ ३॥ ३॥

### रिंमः।

फलभेद इति। किचेदेकस्येति। यथा 'अकामः सर्वकामो वे'त्यत्र। 'अङ्गेषु यथाश्रयभाव' इत्यस्था-र्थसङ्ग्रहः कर्ममार्गीयेत्यादिः। 'यथाश्रय'मिति स्त्रव्याख्याने व्याख्यातम्। तत्रैव अवयविन्येव। 'समाहार'स्त्रार्थसङ्ग्रहः ज्ञानमार्गीयेति। 'गुणसाधारण्ये'त्यादिस्त्रार्थसङ्ग्रहः अवतारेति। 'द्री-नाचे'ति स्त्रार्थसङ्ग्रहः सर्वासामित्यादि।

इति श्रीविष्ठलेश्वरैश्वर्यनिरस्तसमस्तान्तरायेण श्रीगोविन्दरायजित्पौन्नेण सम्पूर्णवेत्रा विष्ठलरायजिद्धात्रीयगोक्कलोत्सवात्मजगोपेश्वरजिता कृते भाष्यप्रकाशस्य तृतीयाध्यायस्य रदभौ तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः सम्पूर्णतामगमत् ॥ ३ ॥ ३ ॥

इति श्रीमत्कृष्णद्वैपायनप्रणीतब्रह्मसूत्रेषु तृतीय उपनिषदां बोधकताप्रकारनिरूपके साधनाध्याये गुणोपसंहारो नाम तृतीयः पादः ॥ ३॥ ३॥



# प्रास्ताविकम् ।

भाष्यप्रकाश-रिम-परिबृंहित-श्रीमदणुभाष्यस्य तृतीयाध्यायस्याद्यप्य प्राकट्यानन्तरं यत्किमि समुपठक्य तिन्नवेदनमावश्यकम् । आंग्ठभाषायां यद्यप्येतत् सविस्तरं निरूपितम्, तथापि तद्भाषानिभन्नानां प्रमोदाय सङ्क्षपेणात्रान् । श्रीमन्नाथद्वाराधीशश्रीमद्रोस्वामिकुठतिठकश्रीमद्रो-वर्षनिञ्जाठिजमहाराजचरणानां तत्स् नुठाठबावाश्रीदामोदरठाठचरणानां परमोदारानुग्रहेण श्रीमत्प्रभु-चरणश्रीमिद्वष्ठेश्वराणां निजश्रीहस्ताक्षरिठिखितस्य श्रीमदणुभाष्यस्य चतुर्थाध्यायस्य तृतीयाध्यायस्य चतुर्थपादस्यान्तिमपत्रत्रयस्य 'अनुष्ठेय'मिति स्त्रस्य वर्णकान्तरस्य च दर्शनसीभाग्यं सम्प्राप्तम् । तद्भागस्य श्रीमदणुभाष्यस्य पाठादि तदाधारेणैव योजयिष्यते । श्रीमत्प्रभुचरणश्रीहस्ताक्षरप्रतिकृतिमिप यथावकाशं प्रकटीकरिष्यामः । एतेनाणुभाष्यस्यान्तिमसार्धाध्यायस्य प्रणेतृत्वं श्रीमत्प्रभुचरणानामेवेति तन्मूलपुस्तक-दर्शनेन सुष्ठु निश्चीयते । श्रीमदणुभाष्यस्यायं विभागः श्रीमत्प्रभुचरणैः श्रीगोकुठ एव तत्र निवासाङ्गी-कृत्यन्तरं प्रणीत इत्यपि निर्णातमस्माभिरांग्ठिटप्पणे । कारणानि च सविस्तरं तत्रैव दर्शितानि ।

भाष्यप्रकाशश्च श्रीमत्पुरुषोत्तमानां श्रीहस्ताक्षरितिक्तितान्तिमशोधयुक्तो 'गुजराती' मुद्रणाठयाधि-पतिसन्मान्य 'नटवरठाठ इच्छाराम देसाइ' इत्यस्य सौहार्देन प्राप्तः । एतेन प्रकाशमुद्रणमपि विदुषां हृदये सन्तोषं जनियष्यतीति । अत्राप्यधिकजिज्ञासुभिरन्यत्रास्मिन्नेव पुस्तके द्रष्टव्यमिति ।

एतत्पादभाष्यस्य पाठादियोजनेऽस्माभिः श्रीमत्प्रभुचरणपौत्राणां श्रीमद्धरिधनपितृचरणानां श्रीकल्याणरायाणां पुस्तकस्योपयोगः कृतः। श्रीकङ्करप्छीस्थश्रीमद्द्वारकाधीश्वरप्रभोर्मन्दिरस्थप्राचीनचित्र-सङ्गहात् श्रीमत्पुरुषोत्तमानां प्राचीनं चित्रं श्रीमन्मातृचरणश्रीमद्रोस्वामिनीश्रीसौन्दर्यवतीनां निःसीमातु-ग्रहेणोपठब्धम् । तत्तादृशमेव सम्पाद्य 'श्रेष्ठिवर-वैष्णव-ठाठजीभाई' इत्येतेषां सम्मत्यात्र निवेशितमिति र्

श्रीपुरुषोत्तमचरणानां गुरुश्रीकृष्णचन्द्रचरणानामेतद्भाष्यविभागविवरणमस्माभिस्तन्मूलपुस्तका-धारेण संशोध्य परिशिष्टे निवेशितम् । एतन्मूलपुस्तकमस्माभिः 'परलोकिनवासित्रिपाठिमनःसुखरा-मस्नुविद्वद्वरतनसुखरामभाई'सकाञ्चात् सम्प्राप्तम् । एतद्खिलं विवरणं श्रीपुरुषोत्तमैनिंजकृतौ प्रायः समग्रमेव समावेशितं दृश्यते । ए ते श्रीकृष्णचन्द्राः श्रीमत्प्रभुचरणानां तृतीयलालश्रीबालकृष्णानां द्वितीयस्नु-श्रीव्रजनाथानां स्नवः संवत् १६५५ श्रावण-कृष्ण-सप्तम्यां प्रादुर्भृताः । निखिलोपल्ब्धस्त्रभाष्यसमी-क्षापूर्वकमणुभाष्यममींद्वाटनपद्धतिर्यास्माभिर्भाष्यप्रकाशे दृश्यते, सा पद्धतिः श्रीपुरुषोत्तमेः श्रीकृष्णचन्द्रा-णामेव प्रेरणया कृपया चोपल्ब्बेति प्रतिभाति । तृतीयाध्यायस्य तृतीयपादभाष्यप्रकाशस्यात्र मुद्रितपरिशिष्टेन सम्वादनेनास्मद्भिप्रायः स्फुटिष्यतीति । साम्प्रदायिकिविद्वत्सु प्रार्थनीयमिदं यन्छाक्षरीत्या श्रीमदणु-माष्यस्यावगाहनं भवतामभीष्ट चेत्, एतेषां श्रीकृष्णचन्द्राणां श्रीमदणुभाष्यस्य प्राचीनतमैतद्विवरणस्थान्वे-षणं कर्तव्यमिति । सम्प्रदाये तेषां तिष्ठिष्यश्रीपुरुषोत्तमानां च वंशस्योत्सन्नत्वात् नामावशेषा एव ते जाता इति विचिन्त्य चेतो दुनोत्यस्माकम् । कस्मिन् वर्षे तेषां प्रादुर्भावो जात इत्यपि सम्प्रदायवंशवृक्षे प्रायो न दृश्यते । निर्भयरामः सम्प्रदायकल्पहुमे 'इमे शास्त्रवित्तमा' इति वर्णयति । 'मद्रपुरनिवासि-वैष्णवश्रेष्ठिवर-दि-ब-गोविन्ददास'सकाशादुपल्ब्यात् प्राचीनपुस्तकतस्तज्ञन्यसमयोस्माभिन्नतः । एतेषां गोस्वामिनां पण्डितमुकुटमणीनामैतिद्व सम्प्रदायगौरवमिल्ठषद्वर्ववश्तयमन्वेषणीयमिति विज्ञप्तिः ।

श्रीमदाचार्यश्रीमद्रह्मभाषीश्वर-प्राकट्यमहोत्सवः। चैत्र-कृष्ण-११-१९८३।

मूलचन्द्र तेलीवाला ।

### श्रीकृष्णाय नमः।

# परिशिष्टम् ।

## गुणोपसंहारपादभाष्यविवरंणम्।

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाचिविदोषात् ॥ १॥ तृतीयपादं न्याचिल्यासवः सङ्गाते-बोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्तः प्रस्तूयमानार्थमाहुः पूर्वपादेखादि । विचार्घन्त इति । धर्माः सर्वे सर्वत्र सन्ति, कचिदेव वा केचन सन्ति, केचन न सन्ति, सर्वत्रैव न सन्तौपाधिका वा सन्तीति सन्देहे विचार्यन्त इत्यर्थः । नन्वत्र सर्वेरेकदेशिभिर्विद्याभेदाभेदविचार एवाद्रियते, तत्कुतो धर्मा विचार्यन्त इत्युच्यत इति चेत्। उच्यते। आचार्यस्य ब्रह्मनिरूपणार्थमेव मुख्यतया प्रवृत्तत्वेन ज्ञह्मशेषतयैव विद्याविचारस्थै।चित्यातपूर्वपादसङ्गतिसोकर्यात् पक्षवाचकविज्ञानोपासनादिपदाध्याहारा-पेक्षया पूर्वपादान्तपरामृष्टब्रह्मानुषङ्गस्यैव ज्यायस्त्वात्सर्ववेदान्तप्रत्ययमित्येकवचनस्यापि स्वारस्यात् विद्याविचारादर्तृभिरपि तद्भेदाभेद्योर्विषयभेदाभेदाभ्यामेव समर्थनेन तद्विचारस्यापि विषयविचारैक-श्राणत्वेन तिसद्धान्तितविद्यैक्यस्यैवमि सिद्धेश्वेति बुध्यस्व । ननु सिद्धे विग्रहे धर्माः सिद्धशाया एवेति पुनः किमिति विचार्यन्त इत्यत आहुः ते चेदिलादि भिन्ना इत्यन्तम् । अतो विचार्यन्त इत्यर्थः । एवं सङ्गतिं प्रदर्श्य मतान्तरोक्तविषयस्यापि प्रस्तुतरीतिकविचारेण निर्णयसिद्धिबोधनाय तत्साधारणं विषयद्वयं पूर्वमाहुः घथेत्यादि । एतदाद्यदाहरणानां विभूतिविषयकत्वाद्विचारस्यैताह-भिवषयमात्रपरताच्यावर्तनायोदाहरणान्तरमाहुः अपरं चेत्यादि । एवं विषयं निर्दिश्य पूर्वपक्षाकारं विवेक्कं पूर्वं मतान्तरीयाकारं वदन्तस्तेनाशङ्कान्तरमुत्थापयन्ति **तथा चे**त्यादि । अत्र दृष्टान्तो-दाहरणं त्वामिक्षाधिकरणम् । तत्र हि 'तप्ते पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिन'-वाक्ये तप्तदुग्वनिष्पन्नघनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको यागो यागद्वयं वेति सन्देहे, द्रव्यदेवताविशिष्ट-यागान्तरविधौ गौरवप्रसङ्गादपूर्वान्तरकल्पनाप्रसङ्गाच न यागद्वयविधिः, किन्तु पूर्वस्मिन्नेव यागे वाजिनं गुणो विधीयते, वाजिभ्य इत्यनेन च वाजोन्नमामिक्षा तद्येषामस्तीति व्युत्पत्त्या पूर्वोक्ता विश्वे-देवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वपक्षः, तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षा द्रव्यावरुद्धे याग उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते निर्वलखात्, ततश्च तत् द्रव्यं खसम्बन्धियागं पूर्वस्माद्भिनत्ति, वाजिपदं चाश्वे रूढत्वान्न योगेन विश्वान् देवानुपलक्षयिष्यति, तथा सति विध्यपूर्वान्तरकल्पनयोः प्रामाणिकत्वात्त-त्कृतं गौरवं न दोषायेति द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेद इति स्थितम्। तथा प्रकृते पश्चाप्रयः षडमय इत्यादि । श्रीकृष्णः श्रीरामो नृकेसरीत्यादीतरपरिच्छेदकरूपभेदाद्वेद्यभेदः । किंच यथा कारीरीवाक्या-न्यधीयानास्तैत्तिरीया भूमौ भोजनमाचरन्ति नेतर इति धर्मभेदः, तथात्र शिरोत्रतमाथर्वणिकानामेव नेतरेषामिति धर्मभेदः । विभूतिभेदश्च क्विद्रामखरूपं विभूतिमध्ये गण्यत इतरत्र वासुदेवखरूपम्, एवं मुरलीधरत्वं घनुर्धरत्वं चेति धर्माणामावापोद्वापौ । किञ्च दष्टादष्टफलभेदोपि । यथा राममन्त्राणां सर्वकामदत्वं मोक्षः । श्रीकृष्णस्मरणस्य भगवद्विषयककामजननं तन्मत्रस्यानायासतो भगवत्पद-प्राप्तिरिति, रूपमेदेन धर्ममेदेन फलसंयोगमेदेन च वेद्यमेदप्राप्तौ दोषान्तरमापतितम्, तेन मतान्तरोक्त-

<sup>9.</sup> इदमिखलं विवरणं श्रीपुरुषोत्तमचरणेः स्वकृद्भप्रकारो प्रायः शब्दशः उद्धृत्य समावेशितम् । श्रीपुरुषोत्तमगुरुभिः श्रीमद्रोस्वामिश्रीकृष्णचन्द्रचरणानामियं कृतिरित्यसम्प्रत्ययः ।

पूर्वपक्षसमाधाना व्यां धर्म मेदाबादितदोषो नारैतीति कश्चिदधिक आकारो वक्तव्य इत्यर्थः । अत्रोपासना-विषयाणासहस्रत्वं सिद्धान्तत्वेनाभिमन्यमानः दाश्चिदेकदेशी पूर्वोक्ताशङ्कामप्रयोजकां मनसि क्रत्वा चोदयति निन्दस्यादि । तद्वयन्ति संविभासादि । समन्वयिवरोधापत्तेरिति । आचार्येण हि समन्वयः शुतीनां हहानिरूपकत्वेन प्रतिपादितः, न तु तासामौपाधिकनिरूपकत्वेनातस्तथेत्यर्थः । अथ अहिलतया तरेव प्रतिपादित इत्युक्तौ युक्तयन्तरमाहुः लाखामित्यादि । ननु तासां यथाकथं-चिद्रह्मप्रनिपत्त्वर्यत्वाच्च द्यानिस्त्रित आहुः द्धुतेश्तियादि । अन्यथा सतोऽन्यथा कथनात्त्रथेत्यर्थः । अथ विषमोजनवहदतीनि न प्रनारकत्वमित्यत एतत्र्यायस्याप्रवृत्तिं सूचयित अपरं चेत्यादि। नत्तद्वपास्त्रनामिति । अन्यथा ज्ञानरूपामित्यर्थः । तथा च न विपभोजनवदेषोक्तिरिति भावः । एतदार्ब्याय युत्तयन्तरमाहः रूपछेत्यादि । तथा च यदि त्वदुक्त व्यासोऽभिन्नेयात् , स्पष्टार्थानि रामादि-पदान्यपि देवतावाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिह्य तन्निर्णयमपि कुर्यादतस्तदभावान्न तथेत्यर्थः। एवमेकदेशिमतं निरस्य सर्वासां ब्रह्मनिक्रपकत्वनेव व्यासाभिष्रेतमित्याशयेन सिद्धं पूर्वपक्षस्वरूपमाहः एवं च सरीलाडि , यर्नाणां बहानिरूपकत्वे सति धर्मभेदकृतधर्मिभेदाद्वह्यानेकत्वापत्या 'नेह नानास्ती'त्यादिश्चतिवरोधस्तानासेपाधिकपरत्वे बहूनां वाक्यानां ब्रह्मविद्यात्वहानिरित्ययमेव पूर्वपक्षाकार इल्सर्थः । अत्र सूत्रावयवसुपन्यस्य समादधने अभिधीयन इत्यादि । ननु नायं प्रतिज्ञार्थः । तथाहि । पूर्वकाण्डे यज्ञस्यानन्तरूपनिरूपणं यथा भगवन्मूर्तित्वसिद्ध्यर्थम् , तथा ब्रह्मनिरूपणाय प्रवृत्ते उत्तरकाण्डे उनेकरूपनिरूपणप्रयोजनालाभाद्यथाकथंचित्प्रतिपरपर्थत्वस्य सिद्धान्तिनानङ्गीका-रादनन्तरूपश्चनेरसङ्घचितवृत्तित्वेन निरूपणस्याशकयत्वाचेत्याशङ्कायामाहुः व्रक्षण इत्यादि । तथा च 'फलमत उपपत्ते रित्यत्र ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य निश्चितत्वात्ततःफलसाधकोपासनार्थे तत्तन्निरूपण्-मित्ययमेव प्रतिज्ञार्थ इत्यर्थः । ननूपायनार्थमेकमनेकरूपेण निरूप्यत इति कथमवगनतव्यमित्यत आहुः तत्र हेर्तुरिति । तथाच सूत्रोक्तहेरोरवगन्तव्यमित्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायां तमनूद्य विवृण्वन्ति चोदनेत्यादि । तथा च नहात्वेनोपासनाविधानात्तथावसीयते, तेन यथाग्निहोत्रे द्रव्यमेदे उपांशु-याजे देवतामेदेपि एकदेशसैव भेदान्न यागभेदस्तथात्रापि किंचिद्रप्धर्मभेदान्न वेद्यमूतन्नह्यभेद इत्येव-मित्यर्थः । ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादीनां व्यभिचारित्वं हृदिकृत्य 'एकं वा संयोगरूप-चोदनाऽख्याऽविशेषा'दिति स्त्रेण संयोगादिहेतुचतुष्कसमुदायं हेतूकृत्याभेदः साधित इति प्रकृत एकेन हेतुना वर्थ सिद्धिरित्यत आहुः आदीत्यादि । तथा चात्रापि संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रय-कत्वादेकदेशरीतिकोदाहरणे आख्या अपि सत्त्वेनोक्तचतुष्कस्यापि सत्वान्न दोष इत्यर्थः। ब्रह्म सर्ववेदान्तप्रत्ययमेक चोदनाद्यविशेषात्, यत्र चोदनाद्यविशेषस्तत्र प्रतिपाद्याभेदः । सर्वशाखाप्रत्यय-ज्योतिष्टोमवदित्यतुमानमत्र सिद्धम् ।

तत्र दोषमाशङ्का सूत्रकारः समाधते इत्याशयेन मूत्रं पठिन्त भेदादित्यादि । उक्तहेत्व-सिद्धिमिति। धर्मभेदकृतिमयोभेदादिपदसंगृहीतरूपाभेदस्य पक्षे ब्रह्मण्यभावेन चोदनाद्यविशेषादित्यस्य हेतोः स्वरूपासिद्धिमित्यर्थः। तथा च ब्रह्मधर्मत्वेत्यादि, यथा षोडशिग्रहणाग्रहणयोः स्वरूप-भेदेप्यतिरात्रधर्मत्वेनाभेदस्तथा तत्तद्धमेवैशिष्ट्यावैशिष्ट्ययोक्षेद्यधर्मत्वेन तथात्वात् त्वदुक्तहेतोरेव स्वरूपा-सिद्धिरित्यर्थः, भेदेन हेतुना सिद्धान्तहेतुं दूषयता त्वया प्रतिवाक्यं प्रतिपाद्यं ब्रह्म भिन्नं धर्मभेदाद्य धर्मभेदस्तत्र प्रतिपाद्यभेद आमिक्षावाजिनयागवदित्यनुमानं लक्षितम्। तत्र त्वदुक्तहेतोरितराष्ट्रद्यान्तेन व्याप्यत्वासिद्धिरित्यपि बोध्यम्। नन्वेवं ब्रह्मक्यमत्राद्याद्यः किमित्याग्रहेण निरूपयतीत्याकाङ्कायामुप-संहारसूत्रविचारेण तदाशयमाहुः एवं सतीत्यादि। तन्नेति, न्यूनगुणके रूपे। उचित इति, कर्मणि द्वयोरेकदा कर्तुमशक्यत्वात्पर्यायभेदेन विकल्पस्यापि प्रसिक्तः, प्रकृते तु तद्पि नेत्यत उचित इसर्थः । निन्वदं सूत्रकारेण नोक्तमिसाशङ्कायामाहुः इति भाव इति । पूर्वसूत्रोक्तहेतोरत्र शोधनादमे कथनाच तथाशयो लभ्यत इत्यर्थः । उपसंहारपदार्थश्च सःमान्यतः प्रसक्तस्य विशेषे नियमनमित्यग्रिमसूत्रे स्फुटीमविष्यति । तचात्र तेषां तेषां गुणानां तत्रतत्र सत्त्वेन ज्ञानरूपिमत्यग्रे वाच्यं 'न वा विशेषादि'ति सूत्रे । नन्वेवं सनि यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते तत्र तद्वाक्यनिर्णयो भवति, यत्र पुनर्शद्यत्वेनोपासनं न विधीयते यथा प्राणसवादे पञ्चामिविद्यायां च, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासनाभावेनैकया-भावात्कथं निर्णय इत्याशक्कायां तत्रापि न्यायत्यास्य तौल्यादेतेनैव निर्णय इति हृदिकृत्य कंचिद्वि-शेषमाहः अत्रेत्यादि । अभित्येतद्ध्वरमिति, ॐकाराक्षरमित्यर्थः । तथा च विभूत्यपासनान्या-यस्तत्रापि बोध्य इत्यर्थः । अत्राचार्येणोपासनामात्रनिर्णयो न क्रियतेपि तु साधनमात्रस्, तथा सति मक्तिमार्गस्यापि व्यवस्था वक्तव्यैवेत्यारायेनाहुः अक्तीत्यादि । अग्र इति, 'न वा प्रकरणभेदा'दिति सूत्रे । ननु भक्तेरप्रस्तुतत्वात्तव्यवस्थाकथनमनुषपन्नमिति चेत् । न । उपासनाया अपि तथात्वात् । न च तस्याः श्रोतत्वादिस्ति प्रस्ताव इति वाच्यम् । तुल्यत्वात् । गोपालनापनीचे इति 'सकलं परब्रह्मैतद्यो ध्यायति रसति भजति सोऽस्तो भवती'ति व्यानाद्भिन्नतया तस्या अपि विधानात् । 'मक्ति-रस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनैरारयेनैवामुब्मिन् मनःकल्पनमेतदेव च नैब्कर्म्यं'मिति लक्षणभेदाच । न च यच्छच्दोपबन्धादयमनुवाद एव न विधिरिति वाच्यम् । 'यदाश्रेयोऽष्टाकपाल' इत्यादिवददोषात् । न च कर्तृसामानाधिकरण्यान्नेदं साम्प्रतमिति वाच्यम् । तथापि समाप्तौ 'कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्तं रसेत्तं भजे'दिति दर्शनेनादोषात् एकस्मिन्नेव प्रकरणे सृष्टिकर्तृत्वादिना माहात्म्यस्य आत्मत्वेन निरुपाधिप्रियत्वस्य च बोधनात् श्रुतीनां भक्तावेव तात्पर्यावसायाच । नन्वत्र विहितभक्तिमार्गाया व्यवस्था वाच्या अविहितभक्तिमार्गीया वेति चेत् । उभयोरपीति ब्रमः । किं मानमिति चेत् । श्रीमा-गवते श्रीनन्दादीनां फलकथनात्तद्वलेनाविहितभक्तेरिप पामाणिकत्वसिद्धौ तव्यवस्थाया अपि मन्दमध्यम-योरर्थे आवश्यकत्वात् । अतो नात्र चोद्यावसर इति दिक् ॥

नतु सूत्रकारेणेदं कुत्रोक्तमिति चेत्। अग्रिमसूत्रेऽधिकारस्य नियामकत्वं वदता सूचितमिति जानीहि।

अप्रिमस्त्रमवतारयन्ति निन्बत्यादि । तथा च शिष्टाचारिवरोघात्पर्वत्र साधितोपासनाद्यैक्यचिन्तावैयथ्यें प्राप्ते प्रतिवद्तीत्यथः । स्त्रस्थस्य तथात्वेनेत्यस्यार्थमाहुः स्व एक्रिक्सित्यादि वोधयती-त्यन्तम् । यत एवं वोधयत्यते हेतोः स्वाध्यायस्य वेदस्य तथात्वेन नानास्वक्रपक्तिकर्मवोधकत्वेनेत्यथः । तत्प्रयुक्त इति नियमविशेषणम् । तथा च वोधनप्रकारमर्यादावलाचात्रकर्मकरणनियम इत्यथः । अत्र वीजमाहुः ताबद्भित्यादि । स्वाध्यायस्य तथात्वेनेत्यस्य हेतोर्यज्ञानां भगवन्म्तिता-साधकत्वेन चारिताथ्यादनेन हेतुना दोषापरिहारं मन्वानः स्त्रकृद्धेत्वन्तराणि समुचिनोतीत्याशयेनाहुः निव्यत्यादि । उक्तहेतुप्रयुक्ते नियमे शिष्टाचारवीजभूतां सम्मतिमाहुः अत एवेत्यादि । अत एव, तत्तच्छाखावाक्यतत्तदिवकारन्यूनाधिकप्रायश्चित्तानां नियामकत्वादेव । परशाक्वोक्तिमिति, यथा 'कुच्छुटोसीत्यस्यानमादत्ते कुटस्रसीति वे'त्यस्मादानमन्त्रो येषां कल्पे विकल्पितस्तैरेव तत्र पठ्यते, नेतरैः। विकल्पे तूभयस्याशास्त्रार्थत्विति, यत्कल्प एव विनियोगविधिर्नास्ति तेषां ताद्यस्थले इच्छया करणे धर्मामासपरधर्मत्वापत्त्या तथेत्रर्थः । अत्रोपीति, कल्पोक्तनियमवलादि । नियम्यन्तः इति, तिङ्गान्नियम्यन्ते । एवं स्त्रं व्याख्याय उपाद्यनाया अपि समाचारत्वेन सङ्गद्दात्तमेव नियमं तत्राप्यादुः प्रकृतेपीत्यादि । तथा स्वतीति, तद्दोधकप्रमाणमननुक्रस्य क्त्रान्तरासाधारणधर्मोपसंहारेङ्गीकृते

सति । तथा चैवं भावने सवदृष्टान्तबोधिता छिङ्गस्य नियामकता भज्येतातस्तथा न भावनीयमित्यर्थः। अत्र वादी हैिङ्गकनियमस्याप्रयोजकत्वं शङ्कते निन्वलादि । तत्र समाद्धते सत्यमिलादि । तत्रेति, आक्षेपे। कार्येति, मूलरूपोपासकेन कार्या। इति ज्ञेयं परमिति। मन्नेवताराणामेव तत्त्वविधानदर्श-नात्तथेखर्थः । नतु श्रुत्या त्वेतावद्धोध्यत इति सत्यम्, तथापि मूलक्तपत्वाविशेषस्थोपसंहारहेतोविंद्यमा-नत्वादुपसंहारे किं बाधकमित्यत आहुः तन्त्रेत्यादि । उक्तमेचेति । लैङ्गिकनियमरूपं यत्कर्मण्यक्तं तदेव, अन्यथा तत्राप्यतिप्रसङ्गः स्यादिति भावः । नतु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तौ समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदप्रायश्चित्रश्रवणासाधारणिङ्कानां नियामकत्वमाद्दतम्, तेन तत्तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभिस्तत्तिहङ्गनियताः स्वाधिकारानुसारेण स्वशाखोक्ता गुणा भावनीया इति सिद्धम् । तथा सति प्राणाद्यपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न स्यादित्यत आहुः प्राणादीत्यादि । न च निरूपणप्रकारभेदरूपं बाधकं दृश्यत एवेति वाच्यम् , तस्य मन्दमत्यनुप्र-हार्थत्वेन बाधकस्वाभावात् । शाखाविभागात् पूर्विमिच्छयैवाधिकारमनुस्त्यिषिभः करणात् । आचार्येण मन्दमतेस्तावतैव फलसिद्धिबोधनार्थमेव तदुपन्यासात् । हेत्वन्तरकथनेन तथानिश्रयात् । तेनैक-शाखाध्येतुस्तावतेव सिद्धिर्द्वित्र्याद्यध्येतुस्तूपसंहारेणोपासनापौष्कल्यात्फलशैष्ट्यमिति फलति, तदेतद-भिसन्धायोक्तं न किंचिद्वाधकिसति । हैिङ्गिकनियमसमर्थनाय मत्स्यकूर्मादिरूपेणायमेव सर्वकर्म कृतवानिति यदुक्तं तत्र चोदयति निन्वत्यादि । तत्र समादधते मैविस्यादि । धर्मित्राहकमानतः सिद्धिं दृष्टान्तेनोपपादयन्ति यथेत्यादि । नियतपदार्थवादिमते भावभिन्नस्य निषेधमुखप्रतीतिगोचरस्यै-कसैव पदार्थस्य तादृशप्रतीतिबलेन तावद्रपुरवं स्वीकियते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम्, ब्रह्मण औपनिषदत्वात्तद्वाक्यवलेन तथेत्यर्थः । एवमुपपत्तिपरिहाराय श्रुतिरूपप्रमाणेन भगवतोनन्तरूपत्वं साधितम् । अतः परं श्रुतार्थापत्तिश्रुतिभ्यामनन्तधर्मवत्त्वं साधियतुं पूर्वं श्रुतिता-त्पर्यमनूद्य वादिनमनुयुञ्जन्ति अपरं चेत्यादि । तदाशयमनूद्य दूषयन्ति उपेत्यादि । वदाम इति, तवानिष्टापत्तिं वदामः । न चदेदिति ग्रहणकोक्तमवदनं व्याकुर्वन्ति तथाहीत्यादि । तस्येति, ब्रह्मज्ञानस्य । एकजातीयत्वे हेतुः । घटचत्ऋसेत्यादि । निरूपयेदिति, ब्रह्मविज्ञानफलं निरूपयेत् । अपि वा वदेदित, अशेषगुणज्ञानामावे फलाभावापत्त्या वदेदित्यर्थः । आशयान्तरमनुवदन्ति । न चेत्यादि । उपासनानाममात्रोक्तौ प्रकाराज्ञानादुपासनाया असिद्धेस्तथेत्यर्थः । तद्दृषयन्ति परेत्यादि । तथा चैवमाशयकल्पनपक्षे प्रकारोक्तिवैयर्थ्यं तदवस्थमित्यर्थः । तर्हि कस्तदाशय इत्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणामपि तावतैव फलसिद्ध्यर्थं वदतीत्याशयं हृदिकृत्य तेन विविक्षितं साधयन्ति तसादित्यादि । तसादिति, त्वदुक्ताशयस्यानुपपन्नत्वात् , एतेनेति, उक्तार्था-पत्त्याधिकारव्यवस्थापनेन । उक्तोपष्टमभाय श्रुतिमुपन्यस्यन्ति तदुक्तमित्यादि । स्वाभाविकीति विशेषणतात्पर्थकथनेनैकदेशिमते निरस्ते अनन्तर्धर्मवत्त्वं ब्रह्मणि वास्तविमिति सिद्धम् । तथा सित यस्य ह्मपस्य ये असाधारणा धर्मास्ते तस्मिन्नेव रूपे नियता इत्याक्षेपलभ्यत्वाभावान्नान्यत्रोपसंहर्तुं शक्या इत्यर्थः । एवं हैिक्कितियमं समर्थियत्वा स्वोक्तसूत्रव्याख्यानं दृढीकर्तुं मतान्तरीयमेतत्सूत्रव्याख्यानम-प्यसमञ्जसमिति बोधनाय तमनुवदन्ति केचिदित्यादि । अयं मतान्तरग्रन्थः शाखान्तराधिकरणस्थस 'विद्यायां घर्मशास्त्र'मिति सूत्रीयशाबरभाष्यस्य छायामनुसरित, तत्र हि 'कारीरीवाक्यान्यधीया-नास्तैत्तिरीया भूमो भोजनमाचरन्ति नेतरे, तथैकेऽशिमधीयाना उपाध्यायस्रोदकुम्भमाहरन्ति नेतरे, तथैकेश्वमेधमधीयाना अश्वस्य घासमाहरन्ति नेतर' झूति धर्मभेदात्कर्मभेद आशक्किते, विाच्ययां धर्मशास्त्रमिति स्त्रेण विद्या वेदनमध्ययनिति यावत्, तस्यायं धर्मी, न तु कर्मण स्तेनान्यधर्मस्या-

न्याभेदकत्वात्कर्मभेदः परिहृत इति स्थितम्। तेन प्रामाणिकः, परन्तु स्त्रकारानुशयविरुद्ध इति बोधनाय द्वयन्ति स चिन्त्यत इत्यादिना। चिन्ताहेतुमाहुः न हीत्यादि। हि यतो हेतोः। अस्य शिरोन्नतस्य विद्याभेदं विद्याभेदं न भवति, उक्तन्यायेन चोदनाद्यविशेषरूपेणान्यत्रापि तथात्वेन सर्वविद्याधर्मत्वस्य सिद्धचा तदभेदकत्वात्, तथा चास्य भेदकत्वमापाद्य ततोन्यधर्मसाधनेन तदसाधकत्वं काकदन्तविचारन्यायमनुसरतीत्युपेक्ष्य इत्यर्थः । इवपदं प्रकारस्य प्रामाणिकत्वबोधनार्थम् । प्रामाणिकत्वेनोपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयित निन्वत्यादि । तत्रोपेक्ष्यत्वे बीजभूतामनुपपत्तिं बोध्यन्ति स्त्रच्यत्यादि । तत्तात्पर्यकत्पनित्ते, शिरोन्नतोपदेशतात्पर्यकत्पना । ननु मुख्यार्थवाधः फलमुखो न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाहुः किञ्चत्यादि । तथा च भवता हि विद्यकत्वसाधकत्वेनेदं स्त्रं व्याख्यातम्, तथा सित शिरोन्नतस्य प्रकृतग्रन्थविशेषसंयोगेनासङ्कार्णत्वेपि पूर्वस्त्रोक्तहेतोर्दृद्धत्वे सम्पन्ने तिषामेवैतां न्रह्यविद्यां वदेते'त्यत्र यथैतच्छब्दस्तथा सर्वत्र धर्मकथन एतच्छब्दार्शनेन तद्धमोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वादुक्ताशङ्काया अनिवृत्तिस्तस्यादस्य स्त्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधकतयैव व्याख्यानमुत्रम्तानस्य च च नियमविशेषस्यवेपसंहारपदार्थत्वात्त्वक्ष्यणस्यापि सौत्रत्वसिद्धिरिति गुणोपि । तस्मान्मतान्तरीयव्याख्यानमुपेक्ष्यमेवेत्यर्थः ।

एवं मतान्तरनिरासेनैतत्स्त्रार्थं निष्कृष्य पुनः सिंहावछोकनेन स्थूणाखननवरपूर्वस्त्रार्थं दृढीकर्तुं चिन्तान्तरमारभन्ते निन्वत्यादि । पूर्वोक्तरीत्येति, अनन्तरूपत्वसमर्थनरीत्या । शेषग्रन्थस्तु निगद्व्याख्यातः । तथा च निर्धारासम्भवे धर्माणां मायिकत्वमेव शरणीकरणी-यम् । तथा सति स्वरूपपराणामेतचिन्ताया अनुपयोगात्पूर्वीक्तशङ्काया अनिवृत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति भावः । तत्र तन्निर्धारणचिन्तासार्थक्याय अभिधीयत इति । तत्र पूर्वं निरवयवत्वेपि यथावतारेष्वंशस्तं प्रकारं बोधियतुं रामानुजा-दिमतस्याप्येकदेशत्वं बोधयन्तोशं च प्रयोजकं वदन्ति सत्त्वमित्यादि । अत्र वाक्ये सत्त्व-विशेषणाभ्यां प्रियापदविशुद्धपदाभ्यां सत्त्वस्य प्राकृतत्वं व्यावर्त्यते । 'मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षक'मिति, 'विरुजमानया यस्य स्थातुमीक्षापथेऽमुये'ति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामप्रियत्वेन तस्या अविशुद्धत्वेन च बोधनाय तद्धणस्य सत्त्वस्य प्रियत्वशुद्धत्वयोरशक्यवचनात् । न चाप्रसिद्धचा नैव-मिति शक्क्यम्, 'सत्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय' इति द्वितीयस्कन्धे त्रयाणां भगवद्धणत्वोक्तेस्तत्र तेषां सिद्धत्वात् । 'कार्पासे न हि सूत्रं तदेव पुनः पौर्यापर्यमापद्यमानं सूत्रतामापद्यत इति भगवान्निर्गुणस्ते गुणा' इति तत्र विवरणात्तदेतदुक्तं भगवद्धभेरूप एव कश्चनास्तीति । एतमेव रामानुजमते गुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्वविरुक्षणसत्वगुणाश्रयो द्रव्यविशेष इत्याहुः 'खसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विलक्षण'मिति प्रमाणं चाहुः । सिद्धान्ते तु प्राकृतानामिव तस्यापि द्रव्यत्वस्याविरुद्धत्वात्तत्रैव विश्राम्यत इति विशेषः । एवं प्रयोजकमुक्त्वा तेन सिद्धमंशस्वरूपमाहुः यादृशोनेत्यादि । अतो निरवयवत्वांशत्वबोधकप्रमाणयोर्ने विरोध इत्यर्थः । अतः परं श्रेष्ठचबोधनाय मूलस्वरूपं विवृण्वन्ति यत्राधिष्ठानेत्यादि । प्रादुर्भूतस्य पूर्णत्वे गमकमाहुः अत एवेत्यादि । तेनेति, जुम्भाव्यादान-दामोदरलीलासु व्यापकत्वं प्रदर्शयितुस्तथात्वेनेत्यर्थः । एविमिति, सत्त्वस्याधिष्ठानत्वे । सर्वत्रेति, अवतारादौ । विभूतिखरूपमाहुः मस्त्रेत्यादि । तत्त्विमिति, विभूतिरूपत्वम् । तत्र तत्रेति, नानाविध-लौकिकशरीरेषु । एवं रूपत्रयविभागस्याप्रयोजकत्वं मन्यमानश्चोदयति नन्विति । न्यायसिद्धत्वा-द्विभूतिरूपं तथास्तु, अवताररूपमूलरूपे तु न तथा, वदतो व्याघातादित्यर्थः । समादघते मैविमिति । तचेति, खतोनन्तरूपत्वे प्रमाणं च । आदिपदेन 'क्षयन्तमस्य रजसः पराक' इसादीनां सङ्गहः । एवं सत्त्राधिष्ठानतद्निधिष्ठानयोः स्थिरीकरणेन तथा प्राकळ्यमि स्थिरमेवेति रूपविभागोपि स्थिर इति साधियत्वा ताहक्प्राकळ्यप्रयोजकं तत्त्रयोजनं चाहुः प्राकळ्यं हीत्यादि । प्राकळ्यमि तथिति, अत्रापि बीजं 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति प्रतिज्ञात्राक्यं बोध्यम् । एतेनेवेति, प्राकळ्यप्रविक्तार्व्यवस्थापनेनेव । एवं विभागमुपपाद्य सिद्धमाहुः एतेनेत्याद्यध्यवस्तिपत इत्यन्तम् । मथुराद्धारकादिस्थानां प्रायशः सोपाधिकस्रेहवन्त्वात्तदर्थं प्राकळ्यविनियोगे वैरूप्यापत्तिं हिदकृत्योक्तमानुषिकितंत्वादिति । व्यूहविशेषं द्वारीकृत्य तत्करणेन तेपां तद्दानात्त्रथेत्यर्थः । एतदेव रूपिति, सन्ताव्यवहितं श्रीकृष्णस्कर्पम् । इद्धमिति, अधिष्ठानाव्यवधानम् । तथिति, विषयः । तथा च यदि निर्विशेषं बद्ध स्थानदा तथा स्थादिष, तत्तु प्रागेव निरस्तम्, तथा सैति विरुद्धधर्माधारस्यैवं स्वरूपिनिर्धासिद्धेर्धर्माणाममायिकत्वेन वास्तवत्वात्तुपसंहारचिन्ताया अध्यप्यक्तत्वादुक्तशङ्का निवर्तनीयवेत्यतो मतान्तरीयव्याख्यानमुपेक्ष्यमेवेति मावः । एवं स्वरूपधर्मादिकं निर्द्धार्यानया चिन्तया सिद्धं गुणान्तरमाहुः एवं सन्तीत्यादि । शुणाभेदस्थाप्रयोजकत्वादिति, विद्यार्थानां भिन्नत्वादुपास्थानं रूपणां चानद्यत्त्वातेन रूपेण वेद्येकतं सविष्ठम्, अत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपद्यात्राञ्जठमतस्तथेत्यर्थः ।

तेन वेद्यैक्यादेव विद्यैक्यिमिखेतमेवार्थ स्त्रकारोभित्रेतीति ज्ञापयन्तं स्त्रमेवाग्निमं पठित्वा व्याकुर्वन्ति दश्चियति चेत्यादि । इत्यादिनेत्यादिपदेन रामानुजमान्यमायावादिमान्याद्यपन्यस्त- श्रुतीनां संग्रहः। तथा च श्रुतिरिप वेद्यैकत्वेन विद्यैकत्वं दश्चियति, न तु स्वतः, दोषं च ब्रह्ममेददर्शने, अतोपि निःप्रत्यूहं ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्त्रमित्यर्थः। एतेन श्रीरामादिविद्यानां ब्रह्मविद्यात्वेनैक्यम् विस्तिविद्यानां तु प्राणादिरूपतत्तिदिस्तिविद्यात्वेनैक्यमिति सिद्धम्।। १।।

अतः परं यदर्थमिदमैक्यं विवेचितं तत्प्रयोजनमुपसंहारसूत्र उच्यत इत्यन्य एकदेशिनो वदन्ति, तथा सत्युपसंहारहेतोरैक्यस्य पूर्वं सिद्धत्वादस्मिन् सूत्र उपसंहारस्तस्मादित्येव वक्तव्यं पदान्तराणां प्रयोजनाभावेन वैयर्थ्यादिति न सोर्थः, किन्तु श्रुतितात्पर्यबोधनाय पूर्वसूत्रोक्तनियमसमर्थ-नायोपसंहारप्रयोजकज्ञापनाय चैत्र सूत्रप्रणयनिम्लाशयेनाहुः नन्विलादि । पूर्वसूत्रोक्तरीलेति, हैिङ्गिकनियमेनेत्यर्थः । किचिदिति, रूपविशेषे । उक्तावताररूपत्वस्य श्रीराम इति, ब्रह्मधर्मस्य ब्रह्मरूपविशेषे । एवमप्रे रूपान्तरधर्मस्य रूपान्तर इति बोध्यम् । इत्याद्याङ्क्योति । इति अतो हेतोिछङ्गस्य नियामकत्वं यत्पूर्वसूत्र उक्तं तदसावित्रिकत्वाद्व्यमिचारीत्ययुक्तमित्याशङ्कोत्यर्थः । पदार्थ-स्येति, अभिधेयस्य । 'इति रामपदेनासौ परं ब्रह्माभिधीयते', 'तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत' इति श्रुतिः । तथा च परत्रह्मत्वे श्रुतेस्तात्पर्यं न तु रूपान्तरत्वे, यदि तथाभित्रेयान्नोपसंहरेदित्यर्थः । अर्थामेदपदकृत्यमुक्त्वा शेषाणां वक्तुमाहुः निवत्यादि । विधिशेषशब्दे बहुवीहिः । पूर्व चोप्यर्थे । समानेपीति, अर्थाभेदे समानेपि । तथा च तस्य मत्स्यादिरूपत्वमेवोपसंहतम्, न तु तद्धर्भवत्त्वम्, तेन तेषां तद्रपूधर्मछैङ्गिकनियमवाधो नेत्यर्थः । नन्वयमर्थस्तूपसंहारार्थाभेदादित्यनेनैव सिद्ध इति शेषवैयर्थ्य दुर्वारमित्यतः पक्षान्तरमाहुः चद्वेति । मत्वर्थीयो वत्प्रत्यय इति, वदिति प्रत्ययो योत्र सूत्रे स मत्वर्थीयः । सर्वे सर्वपदादेशा इत्यभित्रत्यैवमुक्तम् । अस्मिन् पक्षे विधिशेष इत्यत्र षष्ठीत-त्पुरुषः । अस्य यागस्येति चातुर्मास्यप्रथमपर्वणो वैश्वदेवद्वागस्य । इत्याशासीतेति, वैश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्सराभिमान्यित्रप्राप्तिहेतुत्वात्तवागकाले तदीयस्त्तवाक्रमध्ये संवत्सरीणामिति मन्न स्तत्तवाकाशीःषु

होता आशासीतेल्यंः । शेषं प्रकटार्थम् । उक्तरीतिरिति, अर्थवादंषकात्मलान्तरसाधकत्वम् । तथा च यो मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति, यो ध्यायित सोऽमृतो भवतीत्युभयविद्यार्थवाद्षलाद्भग-वत्सरणे उभयफलसाधकत्वमुपसंहरणीयमिल्यर्थः । अस्मिन्पक्षे चकारार्थो नोक्त इति, तमाहुः प्राणादीत्यादि । तदाद्य इति, वाधका भावादयः । अयमर्थः पूर्वसूत्रेणैव सिद्ध एवेति पुनःसंग्रहे बीजं न पश्याम इत्यत आहुः चस्तुत इति, पूर्वसमुख्यार्थं इति, अर्थाभेदादित्यस्य समुख्यार्थः । अत्रापि चकारवैयर्थ्यमाशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः चाम्बेत्यादि । अतो न वैयर्थ्यमिल्यर्थः । एवं चाधिकारः प्रायश्चित्तादिक्तप्रवाधकार्थोभेदार्थवादिविशेषिर्नियतो गुणोपसंहार इति सिद्धम् ।

पूर्वसूत्र उपसंहारप्रयोजको हेतुरर्थाभेदरूप उक्तस्तं समर्थयितुमिदं सूत्रद्वयमित्याशयेन सूत्रमुप-न्यस सूत्रं व्याकुर्वन्ति अन्यथात्विमित्यादि । उक्तन्यायेनेति, अर्थाभेदादित्यनेन अन्रह्मत्वं स्यान दिति, तथा चास्मिपन्क्षे उपसंहारसैवासिद्धिरिति भावः। इति भाव इति, तथा च शब्दबछकृतिर्ण-यस्योभयत्रापि तुल्यत्वेन सिद्धो ब्रह्मत्वेनाभेद इति नोपसंहारासिद्धिरित्यर्थः । पूर्वसूत्रांशाशिङ्कतमन्यथा-सूत्रे प्रकारान्तरेण परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याकुर्वन्ति न बेत्यादि । विकल्पेनेत्यस्यैव त्वस्मिन विवरणं पूर्वोक्तादित्यादि । नवेति, तथा च अन्यथा त्वप्रकरणभेदाद्वा नेति सूत्रयोजना । विषयु-वाक्यं तु तैतिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाध्यायस्थम् । एवं च प्रकरणभेदेन तत्तदुपयोगिगुणकथनात्तत्र तावतैवार्थसिद्धरेकरसत्वाग्राह्यत्वाद्यनपायाच नाबह्यत्वमित्यर्थः फलति । एवं सूत्रद्वयेनीपसंहारसूत्रोक्तो हेतुः समर्थितः । अतः परमस्मिन्नेतत्सूत्रव्याख्याने वक्ष्यमाणाशङ्कानिवृत्तिर्ने भवतीत्यरुच्या प्रकारान्तरेण व्याचक्षते अथवेत्यादि । पूर्वसूत्रेणेति, उपसंहारसूत्रेण । इत्यत्रेत्यादि, इति हेतोः अत्रास्मिन् ्सूत्रे गुणोपसंहारस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । तद्तेतदुच्यतः इति, एकान्तिभक्तस्वभावतः प्राप्तोऽनुप-संहार एवानूचत इत्यर्थः । एवं प्रकृतेपीति, एकान्तिभक्तोपलभ्यमानगुणेभ्य इतरेषां सत्वेप्युपसंहारी नेत्यर्थः । अस्मिन् सूत्रेऽधिकारभेदादुपसंहारो व्यवस्थापितस्तां व्यवस्थामग्रिमसूत्रे हेत्वन्तरेण दूषियत्वा तस्मिन् हेतौ दोषप्रदर्शनेन तां पुनर्द्रढयतीत्याशयेनाप्रिमसूत्रं पठन्ति संज्ञात इत्यादि । नन्विकारन स्यान्द्रस्त्वेपि प्रमाणेष्वगणनान्न बलीयस्त्वमित्यत आहुः संज्ञैकत्वस्येत्यादि । प्रमित भेदेषिवति, छान्दोग्ये 'अमित्येतदक्षरमुद्रीयमुपासीते'त्युद्रीयावयवं प्रणवं प्रस्तुत्य रसतमादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं देवासुराः संयेतिरे'त्यादिना अथ हृद्य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासाव्यक्तिर इत्युद्गीयावय-वप्रणविविषयमुपासनमुच्यते, वाजसनेयके तु 'हन्तासुरान्यज्ञ उद्गीथेनात्ययामे'ति कृत्स्नमुद्गीयं प्रस्तुत्य 'अथ हेममासन्यं प्राणमूच्यस्त्वं न उद्गायेती'त्यादिनां कृत्स्नोद्गीथविषयमुच्यते, तेन प्रकरणभेदे विषय-मेदाभ्यामुपासनभेदः प्रमीयत इति तथेत्यर्थः। न च नैर्बल्यमधिकारस्य, प्रकरणान्तःपातित्वेन समाख्यापेक्षया प्रबल्तवात्। एवं पूर्वसूत्रद्वितीयवर्णकेनानेन सूत्रेण चेत्येवं सूत्रद्वयेन समाचारसूत्रे याधिकारस्योपसंहारनियामकतोक्ता सा प्रपश्चिता। पूर्वसूत्राभ्यामि तदुपयोग्येवोक्तमिति । चतःसुत्री तस्वैव शेष इति बोधितम् ।। २ ॥

अतः परमधिकरणान्तरेण पुनर्धमीनेव विचारयतीत्याशयेन स्त्रं पठन्ति व्यासेरित्यादि । जनु विरुद्धगुणाशिक्षतमब्रह्मत्वं पूर्वं परिहृतमेवेति किमनेनाधिकरणेन विचार्यत इत्याकाङ्कायां तिद्वपयादिकमाहुः बाल्येति, तथा सतीति, प्राक्ततत्व इति । तन्त्रोक्कमिति, श्रुत्युक्तस् । सर्विमिति, उपास्यक्षपेषु साधितब्रह्मत्वं तत्त्वेज्ञोपासनादिश्चितिवरोधपरिहारश्रेत्यर्थः । सिद्धान्तयन्यस्तु निगद्व्याख्यातः । क्रमेणेत्यादि । सर्वरसश्चुत्याक्षेपलभ्येन क्रमेण 'तस्येष शहसा विवृश्चते तद्वं 6

स्वा'मिति श्रुतिलभ्येन वृतेष्वर्र्वरणात्मकयोगमायापसारणेन तथात्वात्सर्वमवस्थाप्रतीत्यादिकमुपपन्नमा-क्षेपलभ्यत्वाच्छ्रोतमिति ब्रह्मणस्तादशत्वान्न काप्यसामञ्जस्यमिति भावः ।

अन्ये तु । अन्यथात्वादिस्त्रत्रयात्मकमिकरणान्तरं कल्पयन्ति । तत्रोद्रीयविद्यां विषयीकृत्यान्यथात्वस्त्रे मुख्यप्राणस्योपास्यत्वाङ्गीकारेणैक्यप्रतिज्ञासाभकद्देतुना विद्येक्यं पूर्वपक्षीकृत्य नवेस्यादिस्त्राम्यामुद्रीथावयवप्रणवकृत्कोद्रीथयोर्नेद्ययोभिन्नत्वं संज्ञायाः साधारणत्वं च प्रदर्श, विद्याभेदं
सिद्धान्तयन्ति । ततो व्याप्तिस्त्रेप्यधिकरणान्तरम् । 'तत्रोमित्येतदक्षरमुद्रीयमुपासीते'ति सामानाधिकरण्ये
प्रतीयमानेऽध्यासापवादैकत्वविशेषपक्षाः सम्भवन्ति । तत्राध्यासपक्षे लक्षणात्रसङ्गादपवादपक्षे फलाभावप्रसङ्गात्पर्यायताविरदेणैकत्वस्याप्यभावात्परिशिष्टो विशेषणपक्षः सिद्धचित । व्यावर्तकं दि विशेषणं
यथा नीलं यदुत्पलं तदानयेति, तथोद्रीयो य ॐकारस्तमुपासीतेति सर्ववेदव्यापिन ॐकारस्य प्रहणप्रसङ्गे उद्गातृविषयस्य समर्पणमिति । तत्र भेदस्थोचारणगतत्वेनोत्पलानामिवौङ्कारस्य नानात्वाभावात्प्रत्यनुवाकर्गुपक्रमसमास्यादिष्विव सामभक्तावुद्रीथावयवत्वेनापि सर्ववेदव्यापिनस्तस्यैव सत्वादुद्रीथपदेन
कस्य व्यावृत्तिरिति निर्वचनाशक्त्या सामस्रस्यासम्भवात्स्त्रविरोधः स्फुटिति । एतदपेक्षया ये सूत्रचतुष्टयात्मकमिवकरणं वदन्तोऽनेनापि विद्यानानात्वं साधयन्ति, त एव युक्तं वदन्ति ।

प्रकृतमनुसरामः । एवमवस्थास्त्ररूपनिरूपणेनासामञ्जस्यं परिद्वत्य तासां तथा स्वरूपाङ्गीकारे प्राप्तदोषस्य परिहारायोत्तरं पठन्तीत्याशयेनाहुः निन्वत्यादि । तत्तद्भक्तिविशिष्टा इति, तत्तद्भाव-क्रीडोपयोगिभक्तविशिष्टाः । अयात इति । कृष्णोपनिषदि देवप्रार्थितदानोत्तरं 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगेहिनी'त्यादिना श्रीनन्दादिवृन्दापर्यन्तानां खरूपश्रावणात् 'सोऽवतीणीं महीतले', 'वने वृन्दावने कीडन् गोपगोपीसुरैः सहे'ति तैः सह कीडाश्रावणाच तथेत्वर्थः । तथा सति यो दोषस्त-माहुः तथा चेलादि । नित्यत्वेनेति, ब्रह्मधर्मत्वाविशेषान्निललेन । एवं सतीति, पूर्वेलीला-भक्तयोर्नित्यत्वेन तहीलावैशिष्टचसापि नित्यत्वे सति । भिन्नत्वं स्यादिति, एकसैकदाऽनेकलीला-सम्बन्धसाशक्यवचनत्वात्तथात्वं स्यात् । अनुभवेलादि, अनुभवो लीलास्थानाम्, तदावेदकमान-मुक्तश्रुतिः । भिन्नत्वं तदुभयविरुद्धम् , तथा च ठीठानित्यत्वे भक्तभेदप्रसङ्गो भक्ताभेदे च ठीठा-नित्यत्वभङ्ग इत्युभयतःपाशारञ्जरित्यर्थः। एतत्परिहाराय सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते स्ठीस्रेत्यादि। ब्रह्मणा सहा भेदादिति, 'तस्मान्न भिन्ना एतास्ता आभिर्मिन्नो न वै प्रभु'रिति कृष्णोपनिषन्मन्ने अभे-दश्रावणात्त्रथेत्यर्थः । नन्वस्तु ब्रह्माभेदो भक्तस्वरूपस्य, परं लीलायाः क्रथं नित्यत्वसिद्धिरित्याकाङ्कायां तदर्थमभेदप्रकारं व्याकुर्वन्ति अन्नेत्यादि । तत्तादात्म्यं रसस्येति, अनेन प्रपन्नस्य यद्रह्मतादात्म्यं तस्मादिदं विरुक्षणमिति बोधितम् । तथा च सचिदानन्दात्मकमपि ब्रह्म यदा भक्तहृदयेष्वाविर्भवति, तदा खस्य रसत्वं रसशास्त्रोक्तप्रनाड्या प्रकटयतीति श्रुत्यक्तलीलाप्रकारान्ययानुपपत्त्याऽवसीयते, सोप्याविभीवप्रकारस्तेन प्रकारेण मायापसारणहेतुक इति ते खज्ञानानुसारेण तत्तत्कालिकत्वं लीलानां मन्यन्त इति न ठीठाखरूपनित्यत्वभङ्गः । इयं कल्पना श्रुतार्थापत्तिसिद्धेति सर्वामेदो निःप्रत्यूहः छीलानित्यभङ्गात्मकविन्नरहित इत्यर्थः । करुणादीनां त्वनुक्रियमाणानामेव रसत्वमिति न काप्यनुपप-तिः। अत्र किंचिदाशक्त्य परिहरन्ति नन्विलादि। सामञ्जस्यादिलन्तम्। प्रादुर्भाव इति, विचार्यमाण इति शेषः। प्रकटार्थमन्यत्।

अमेदे प्राप्तस्य दोषस्य परिहारायाग्रिमं सूत्रमित्याभयेनाहुः नन्वित्यादि । नियमादिति, अयं नियम आकाशपरिमाणे आत्मचेतनायां च स्फुटः ॥ ३॥ एवं त्रिस्त्र्या भक्तिप्रकरणीया त्रह्मधर्मा विचारिताः । अतः •पुरमुपासनामार्गे भक्तिमार्गे च तदुपसंहारानुपसंहारौ चिन्तयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति ।

प्रियेलादि । प्रमेयपरस्य प्रमाणमनुस्त्य भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य प्रियशिरस्त्वादयो भावनीया न वेति संशयं हृदिकृत्य तन्निवृत्तये पूर्वपक्षं परिहरतीत्याशयेनाहुः निव्वतादि । अत्रापीति, भक्तिमार्गे । चित्तशुद्धीत्यादि । अत्र स्त्रार्थ एवं व्याकृतो बोध्यः । भेदे, चित्तशुद्धितारतम्ये सति, हि यस्माद्वेतोः उपचयापचयौ प्रमोदमोदरूपावानन्दोपचयापचयौ स्वबुद्धा भासेते इति शेषः । न त तारतम्याभावे, अतः प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिस्तदनुपसंहार इति । यद्वा, यतो भेदे ब्रह्मणः सकाशाद्भेदे तौ ठीठास्थानां तु ब्रह्माभेदस्य पूर्वमुक्तत्वाचित्ते तारतम्याभावेन नोपचयापचयभानं सम्भ वतीति तदनुसारिणः स्वरूपपरस्य न तदुपसंहार इत्यर्थः । अस्मिन् वर्णके उपासनामार्गीयनिर्णयो नोक्त इति, वक्ष्यमाणा शङ्का चैवं नापैतीति मनसिक्कल पक्षान्तरमाहुः अथवेलादि । अयुक्तत्वा-दिति, लिङ्गस्य नियामकत्वेनायुक्तत्वात् । तद्रृपस्येति । पक्षिरूपस्य । पुरुषरूप इति, अथर्वणोप-निषदुक्तपुरुषरूपः । तथात्व इति, आनन्दमयत्वे । देशभेदेनेति, दक्षिणोत्तरपार्श्वश्यत्वेन । पक्षे-पीति, अपिः समुचयार्थः । तन्नेति । ब्रह्मणि । न त्वदुक्तरूपत्वमिति, नोपचयापचयरूपत्वम् । निरूपितमिति, 'पुरश्रक' इति श्रुतिविचारे निरूपितम् । तथा च तत्राछौकिकशरीरे मक्तानां देहादिस्थित्यर्थमन्नमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविशतीत्युक्तम्, तेन जीवे पक्षिरूपेण प्रविशतोऽवयवा भिन्ना एव, ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादि रूपेण भासन्ते, न तु तेषां तथात्वं नित्यत्वादतो दोषाभावादुपास-नामार्गेऽत उपसंहार्याः, भक्तिमार्गे तद्भानाभावात्तन्मार्गीयैनीपसंहार्या इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्ण-कद्वयसिद्धा व्यवस्था । यत्तु, कोश्चमानेतान्त्रह्मधर्मत्वेन परिकल्प्य न्यायमात्रमाचार्येण दर्शितमिति वदन्ति, तदप्येतेन परास्तं श्चेयम् । आनन्दमयाधिकरणे तत्प्रपञ्चनाच । पौनरुत्तयपरिहारायाहुः यचपीत्यादि । इयमिति, अब्रह्मधर्मत्वविषयिणी ।

अत्र वर्णकद्वयेन या व्यवस्थोक्ता, सैवाग्ने सूत्रत्रयेण दृढीक्तियत इत्याश्येन पूर्वत्र हेतुं विवरीतुं सूत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । सूत्रयोजना तु पूर्वसूत्रस्थाप्राप्तिशब्दात् नञमपसार्य धातुं कृत्यप्रत्ययान्तं कृत्वा प्राप्यपदेन कार्या । तस्यैवार्थ उपसंहार्या इति । नन्वयमर्थ उपसंहारसूत्र एव सिद्ध इति पुनः किमित्युच्यत इत्याकाङ्कायां कि द्विद्वशेषमाहुः तन्त्रेत्यादि । तथा चाविरोधबोधनाय पुनः प्रपत्र इत्यपुनरुक्तिरित्यर्थः । अनेन सूत्रेण ब्रह्मत्वेनोपासने छिङ्गं न नियामकिमिति निगिमतम् ।

उत्तरत्र हेतुं विवरीतुमग्रिमस्त्रमवतारयन्ति अथेलादि । स्त्रयोजना तु इतरपदाप्राप्य-पदानुषङ्गेन बोध्या । ननु प्रयोजनाभावेप्यधिकस्याधिकं फलिनित तदुपसंहारे को दोष इत्यत आहुः अन्येषामनुपसंहार इत्यादि । अविवक्षितत्वादिति । तथा चाविवक्षितसङ्ग्रह एव दोष इत्यर्थः । तन्त्रेति, अविवक्षितत्वे । तथा 'चानन्द आत्मे'त्यात्मशब्दो मध्यं वदन्नथानन्दपदसामाना-धिकरण्यात्प्रियादीनां खरूपमेव संग्रह्णाति, न त्वाकारमपीति पक्षादयो न विवक्षिता इत्यर्थः । नन्वाकारप्रणार्थः पठित आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र किं मानम्, तथात्वे वा तिन्नरूपणस्य किं प्रयोजनमतमाहुः अग्र इत्यादि । तथा चोक्तानन्दमयविवरणे तस्य रसात्मकत्वश्रावणेन च तथावगम्यत इत्यर्थः । तेन सिद्धमन्यत्फलद्वयमाहुः एतेनेत्यादि ज्ञेषमित्येतेन । केश्चित् द्विस्त्र-माध्यानाधिकर(णं)भिन्नं परिकल्प्य, 'इन्द्रियेद्वयः परा ह्यर्था' इत्यादि 'सा काष्ठा सा परा गति'रि-त्यन्ते विषयवाक्येऽर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनात्सा काष्ठेत्यादिना पुरुषविषयका- दरप्रदर्शनाच तस्यैव परत्वं प्रह्मिपाद्यत इति सिद्धान्तियत्वा, आध्यानग्रब्द आध्यानपूर्वकसम्यग्दर्शनार्थत्वेन विवृतः । तन्न । आध्यानपदे लक्षणापेक्षया विषयवाक्यान्तरोपन्यासस्यैव ज्यायस्त्वात् ।
अस्मिन्स्त्रे साध्यानिर्देशेन प्रियशिरस्त्वाधिकरणशेषत्वस्य स्फुटत्वात् । विषयवाक्येप्यर्थादौ परत्वप्रतिपादनस्य तद्धलिष्ठताबोधनार्थत्वेन सप्रयोजनकत्वात् । अन्यथा तत्त्यागनिग्रहाद्यनास्थायांभिन्द्रयैविष्याकृष्टै'रिति स्मृत्युक्तप्रणाड्या तैः प्रवलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तिन्नयामकतया तत्तत्परत्वे
तत्त्यागनिग्रहादिभिः पुरुषनिष्ठपरत्वप्रतिपत्तिसौकर्यभिति तदर्थमिदं नानावाक्यघितं महावाक्यं
तत्त्तर्परत्वप्रतिपादनपूर्वकपुरुषपरत्वप्रतिपादनपरं तिद्दरोधाचेति दिक् ॥ ४॥

एवं चतुःस्त्रेणानेनाधिकरणेनोपसंहारो व्यवस्थापितः । अतः परं तत्प्रसङ्गेनानन्दमयाधिकरणशेषमेव चिन्तयतीत्याशयेन स्त्रं पठित्वाधिकरणं रचयन्ति आत्मेत्यादि । तथा सतीति, एष
इत्यनेन पूर्वस्यान्नमयस्थात्मा परामृश्यते, ह्यभिमानी च लोके जीवो दृश्यत इति जीवत्वे सतीत्यर्थः । ननु
तस्मिन्प्रकरणे शारीर आत्मेतिवदन्तर आत्मेत्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कथमस्यैव ग्रहणं विनिगम्यत
इत्यतः पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । य इति, प्राणमयादिः । तथा च तयापि अन्तरात्मत्वमानन्दमय एव समाप्यते, तेन निर्व्याज आत्मा स एवेति 'शारीर आत्मे'त्यत्रापि स एव परामृश्यत इति
मास्तु विनिगमना, तथापि नोक्तार्थव्याहितिरित्यर्थः । अग्रिमस्त्रार्थस्तु स्फुट एव ॥ ५ ॥

एतस्यैव दार्ढ्यायात्रिमं पठतीत्याश्चयेन सूत्रं पठित्वाधिकरणमारचयन्ति कार्येति । पूर्वोक्त इति, अन्नजन्यः । पूर्वस्येत्यादि । अयमर्थः । अन्नमयश्लोके अन्नस्य न्रह्मत्वेनोपासनाय यदि न्रह्मधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरंस्तदा 'अन्नाद्वा' इत्यादिना पूर्वमुक्त्वा ततः 'सर्व वै तेन्नमामुवन्ति येन्नं ब्रह्मोपासत' इति सफलमुपासनमात्रं वदेन्न तु पुनरि 'अन्न ४ हि भूतानां ज्येष्ठ'मित्यादिना भूतजनकत्ववर्द्धकाभ्यां धर्माभ्यां भूतव्याप्तिवाधकमतति सततं व्याप्तोतीत्यन्नमिति निर्वचनं सूचयेन्ना'प्यद्यते च भूतानि तस्माद्नां तदुच्यत' इति च निरुच्यात्, प्रयोजनाभावात्, उपासनायाः पूर्वस्तुत्यैव सिद्धेः । एवं सत्यपि यदेवं निर्वेक्ति, तेन कार्यरूपादन्नादेतं व्यवच्छिनति, प्रपाठकान्तरेपि तस्मिन्ब्रह्मत्वविज्ञानं ब्रह्मात्मकतपोरूपसा-धनेन वक्ति, न तु यथाकथित्र , तेनान्नस्य पूर्वविलक्षणत्वमवश्यं वक्तव्यम् , 'विश्वभृद्धैनामैषा तनूर्भगवतो विष्णोर्यदिदमन्न'मिति 'स वा एष पुरुषः पञ्चघा पञ्चात्मा येन सर्वमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तिरक्षं चे'ति श्रुत्यन्तरे भगवत्तनुत्वव्यापकत्वादिश्रावणाच, एवं सिद्धे वैरुक्षण्ये 'स वा एष पुरुषोन्नरसमय' इत्यत्र तदेतच्छब्दाभ्यां वक्ष्यमाणपरामर्श एव यक्तो न प्रकृतस्य निरुक्ति छङ्गाभ्यासादिविरोधात् । तदेतदुक्तम् । न वा तद्पीत्यादि । एवमेवेति । तपोक्तपसाधनस्थेत्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः अत एवेत्यादि । कार्यपुरुषवैठक्षण्येनाध्यात्मिकत्वादेवेत्यर्थः । एवं पूर्वाधिकरणेनानेन वर्णकेन चानन्दमयविद्यायामा-त्मपदं परब्रह्मपरमित्यापाततो मायावादिनो निरासायान्नमयादिपुरुषास्त्रद्विभूतय इति तेषां विभूतिरूपे-णोपासनाय च तद्विद्याशेषो विचारितः । अस्मिन् पक्ष एकसूत्रमेवेदमधिकरणम् । अतःपरमुपासनबोधके श्रत्यन्तरेप्यात्मशब्दः परब्रह्मपर एवेति बोधियतुं प्रकारान्तरेणैतव्याकुर्वन्ति अथवेत्यादि । वाज-सने यिशास्त्रायामिति, तस्यां बृहदारण्यके पुरुषविधवाह्यणे । अन्यत्रेति, मैत्रेयीब्राह्मणे । अपूर्व-मिति, पुत्राद्यभिमानिदशायां वेद्यात्प्रतीचो भिन्नम्। तदेव विवृण्वन्ति पूर्व त्वित्यादिना। नतु प्राणनादिकथनात्प्रत्यगात्मातिरिक्त आत्मा कथं निश्चेय इत्यत आहुः लोके हीत्यादि । अत एवेति, जीवभिन्नत्वादेव । लिङ्गान्तरमाहुः अत एवेति । जीवभिन्नत्वेनेश्वरत्वादेव । एतेनेति, प्राणनादिकार्याख्यानेनेश्वरो हि तथा स्यादिति तत्तद्रपद्माख्यानेन चेत्यर्थः । अधिकरणप्रयोजनमाहुः तेनेत्यादि । उपसंहत्व्या इति, अवतीर्णे स्वरूपेऽनुसन्धेया इत्यर्थः । अग्रिमसूत्रसैतच्छेषत्वं बोध-

यितुमवतारयन्ति निन्वत्यादि । तथा च तरुकुसुमयोरिव स्वगतद्वैद्वमापततीति तत्परिहारायोत्तरं पठतीत्यर्थः । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदसिद्धिरित्यत आहुः अन्नेत्यादि । स इति, औपनिषदः पुरुषः । स चेति, व्यवहारश्च । न च तस्य व्यवहारस्याप्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम् । वरणकृतस्वतनुविवरणैकसाध्यत्वात् । पूर्वपादे 'प्रकाशवचावैयर्थ्या'दित्यादिस्त्रद्वये तदुपपादनात् । तदेतत् हृदिकृत्याहुः एवं सत्तीत्यादि । अत्र ठौकिकयुक्तेः कौण्ठ्यमेव श्रुत्याशयगोचर इत्याशयेनाहुः एवंविध इत्यादि । सिद्धमाहुः एतेनेति, ईश्वरस्य तथात्वश्रावणेनेत्यर्थः । इमामेव श्रुतिं हृदि (कृत्य) प्रकारान्तरेण स्त्रं योज्यन्ति एवं सत्याविरित्यादि । अस्यां श्रुतावुक्तस्येश्वरत्वस्य साहजिकत्वेन ताहगाकारस्य सार्वदिकत्वे सित तथेत्यर्थः । अत्र च 'विश्वतश्रक्षु'रित्यादिश्रुतयोऽनुसन्धेयाः । पूर्वं चोप्यर्थे उक्त इत्यस्मिन्पक्षेऽर्थान्तरमाहुः चकार इत्यादि । साक्षादाविभूत इति । सत्वाद्यभ्वाद्याविभूत इति । सत्वाद्यभ्वाद्याविभूति इत्यर्थः ॥ ६ ॥

एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावेशे तं विचारयतीत्याशयेनाग्रिमाधिकरणमवतार-यन्ति अथेलादि । श्वेताश्वतरोपनिषदि 'यस देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथा गुरौ, तस्मैते कथिता ह्यर्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति गुरुभक्तेर्देवभक्तिवदतिदिष्टत्वान्, 'योन्तर्बहिस्तनुभृतामशुभं विधु-न्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगतिं व्यनक्ती'ति स्मृतावाचार्यचैत्यस्य वपुष्टुकथनेन तत्र भगवदावेशस्योक्तत्वात् लोकोहिधीर्षया तत्राविश्रति, तथा गोपालतापनीये मथुरासमीपस्थवनस्थिता द्वादशमूर्तीरुक्तवा 'ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति मुक्तिं लभन्त' इत्यादिफलमुक्त्वाऽग्रे 'मथुरामण्डले यस्तु जम्बृद्वीपे स्थितोपि वा, योचियेत्प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भुनि, तस्यामधिष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिभिः प्रतिमां लक्षीकृत्य स्वपूजनं सर्वेवामुक्तम् , प्रतिमायामधिष्ठानकथनेन स्वावेशश्रोक्तः । तदेतदुक्तं 'कार्यचि-कीर्षया जीवे खयमाविशतीति जीव इत्युपलक्षणम्'। विकल्पेनेति, मार्गभेदव्यवस्थितविकल्पेनेत्यर्थः। प्रतिमासङ्ग्रहार्थमाहुः तत्त्वेन व्यपदेशादिति । अत्रैवं ज्ञेयमिति, उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य पक्षस्य बीजं वक्ष्यमाणप्रकाराभ्यां बोध्यमित्यर्थः । प्रकारद्वयेप्यभिसन्धिमात्रं नोपसंहारप्रयोजकं किन्त्वावेश इलाहुः तन्नेलादि।न च गुरौ भक्तिरेवोक्ता न तूपासनेति तव्यवस्थान सङ्गतेति शङ्क्यम्। तैतिरीये 'वेदमनूच्याचार्योन्तवासिनमनुशास्ती'त्युपक्रम्य 'यान्यस्माक र सुचरितानि, तानि त्वयोपास्या-नी'ति गुरुसुचरितोपासनस्योक्तत्वात्, न चोपासनपदं कर्तव्यार्थकम् । 'यान्यनवद्यानि कर्माणि, तानि सेवितव्यानी'ति पूर्वमुक्तत्वात्तेनैव सिद्धः। 'एवं गुरूपासनयाशितेने'त्येकादशस्कन्धे स्मरणाचेति दिक् । निषेषपक्षो भक्तिमार्गीय इति बोधयितुं द्वितीयसूत्रमवतारयन्ति यस्तिवत्यादि। भक्तिमार्गीय इति, प्रेमोत्कर्षात्तथेत्यर्थः । नन्वेवं तस्य विस्मृतभगवत्कत्वे उपसंहारप्राप्तरेवाभावान्निषेघार्थस्य नञी-सङ्गतिरित्यत आहुः भगवद्वतारेत्यादि। तथा च प्रियशिरस्त्वसूत्रे या अप्राप्तिरुक्ता, तामत्रान्यधर्म-विषयिणीमनुवद्तीति नासङ्गतिनैञ इत्यर्थः । अयमेवाशय इत्यत्र गमकं वदन्त उत्तरसूत्रमवतारयन्ति अपि चेत्यादि ॥

तृतीयसूत्रमवतारयन्ति निन्वत्यादि । तत्सम्भारकस्येति, वीर्यसम्भारकत्वस्य । उपसंहारं किरिध्यतीति, 'तं यथा यथोपासत' इति श्रुतौ स्वाभिसंहितरूपेणैवावनस्योक्तत्वात्स्वैहिकपारठौिककार्थ- मुपसंहारं करिष्यतीत्यर्थः । तन्नेवोक्तमिति, भजनरसास्वादने एतदपेक्षया विशेषादिति पूर्वसूत्र एवोक्तमित्यर्थः । अयमेव सूत्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः विषयेत्यादि । तथा च विनाप्युपसंहारं तह्यैकिकाठौिककसम्पादनादठौिककानुभावप्रदर्शनाच नोपसंहारशङ्कात्रेति पूर्ववदत्रापि भक्तस्मावस्थै-

वानुवादः । श्रुतेरनारभ्याधीतत्वेन भक्तहृद्याविष्टभगवद्गमकत्वाभावात्पूर्वीक्तो व्यासारायो न निश्चेतुं राक्यत इति विषयवाक्यं तात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति अन्यचेत्यादि । तथा च तुरीयपादेना-विभूतब्रह्मविषयकत्वे श्रुतेर्निश्चिते यद्वयोरेवानुपसंहारकथनं तेन तथेत्यर्थः ॥ ७ ॥

एवमनारभ्याधीतानां धर्माणां भक्तिमार्गेऽनुपसंहारमुक्तवा उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं पर ब्रह्मैन्सेपासं न तु विभ्तिरूपिमिति बोधियतुमुपासनामार्गेषि विशेषेनुपसंहारं वदतीत्याशयेन सूत्रं पिठ-त्वाधिकरणं रचयन्ति पुरुषेत्यादि । अन्न हीति, पुरुषविद्यायाम् । अनेकत्वोपलक्षणतात्पर्यमाहुः तेनेत्यादि । तन्त्रेति, अन्नमयाद्यपासनाप्रकरणे । स्व इति, अन्नमयादिः । वैलक्ष्यण्यान्तरमाहुः किश्चेत्यादि । तथात्वेनेति, मूलभूतन्नद्यात्वेन । एतदिधिकरणसिद्धमर्थमाहुः तेनेत्यादि । एतेनेदं बोधितं व्यासचरणानां परन्नद्यापरत्वभवन एव तात्पर्यादस्माभिरेवमधिकरणानि व्याख्यायन्ते । उत्तमाधिकारिणां तावतेवार्थसिद्धेः । इतरैस्तु साधारणाधिकारिणामर्थे उच्यन्ते । न हि शत्रुजयः बोडशवर्षशतजीवनं श्रीकीर्त्यादिकमुत्तमस्याभिलितं भवति । तेन नात्र (चोद्य)चोद्यावसर इति ॥ ८ ॥

अग्रिमाधिकरणमवतारयन्ति अथेत्यादि । कुतो न वाच्यमित्यत आहुः न हीत्यादि । उपासनार्थमितरेषां पाप्मवेधः सन्नुच्यत उतासन्नुच्यते, यद्याद्यः पक्षस्तदा न संशयापायः। यदि द्वितीयस्तदोक्तदोषापत्तिरित्यर्थः । नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थवादानां प्रामाण्यं पूर्वतन्त्रे व्यवस्थापितम्, 'विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु'रिति, एवं च यथाकथञ्चन स्तुत्याप्यु-पासनरुचिसिद्धेर्नाप्रामाण्यमिति चेत्तत्राहुः एकञ्चेत्यादि । स्तुलंशे असन्तमर्थं वदतीति निश्चिनुयात्तदा विचारकस्य विध्यशेपि तथात्वसन्देहोद्भवे तत्र प्रवृत्तिच्याघातेन विधेः प्रवर्तकत्वसिद्धान्तो च्याहन्येत, वैयर्थं च वेदस्य स्थात् , न च मध्वादिविद्यासु कल्पनोपदेशस्य व्यासपादैरङ्गीकारादत्रापि तथास्त्विति वाच्यम्। भूतार्थकप्रयोगविरोधापत्तेः । मध्वादिविद्यास्वपि 'तस्य द्यौरेव तिरश्चीनव एशोन्तरिक्षमपूर्वम्' इत्याद्युद्देश्यं रूपविशिष्टस्येव रूपान्तरविधानदर्शनेन तावन्मात्रस्येव काल्पनिकत्वात्। अन्यथा तत्रापि 'ता एता ऋच एतमृग्वेदमभ्यतप'न्नित्यादिवाधापत्तेः । न चार्थवादेषु सर्वत्र यथाश्चतार्थग्रहण 'आदित्यो यूपः यजमानः प्रस्तरः। गो अश्वा एव पशवोऽन्ये त्वपशव' इत्यादिगौणीन्युच्छेद इति वाच्यम् । तत्र प्रत्यक्ष-विरोधेन गौणीस्वीकारात्तदनुच्छेदात् । असति प्रमाणान्तरिवरोधे तदृष्टान्तेनान्यत्र तथा वक्तुमशक्य-त्वात् , तथासित 'प्रतितिष्ठन्ति ह वै य एता रात्रीरुपयन्ती'त्यादावार्थवादिकफलस्याप्यनङ्गीकारापत्तेः । तस्माद्यत्र प्रमाणान्तरिवरोधस्तत्रैव कल्पनोपदेशाद्धिः, नान्यत्रेति निश्चयः । तदेतद्धृदिकृत्वाहुः साक्षादिसादि । पूर्वतत्रविचारेणैवं परम्पराकियार्थत्वमुक्त्वा उत्तरकाण्डविचारेण साक्षात्क्रियार्थत्व-मेवेलाहुः वस्तुत इलादि । य एवं वेदेति । वाक्यैरिति, 'एतद्रै छन्दसां वीर्यमाश्रावयास्तु श्रीषड्यज ये यजामहे वषद्वारो य एवं वेद स वीर्येरेव छन्दोभिरचिति, इन्द्रस्य वा एषा यज्ञिया तनूर्य-द्यज्ञस्तामेव तद्यजन्ति य एवं वेदोपैनं यज्ञो नमती'त्या(दि)जातीयैज्ञीनफलबोधकवाक्यैरित्यर्थः। तमेवेति हेतुमेव । तह्यांसन्यस्य कथं ब्रह्मामेद इत्यत आहुः आसन्यस्तिवत्यादि । अर्थशब्दस्यार्थान्तरग्रहणे-प्ययमर्थः सिध्यतीत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । उक्तमानैरिति, उपाखत्वादिछिङ्गैः ॥ ९ ॥

अग्रिमाधिकरणमवतारयन्ति एविमित्यादि । तन्नेति, भगवत्सम्बन्धे । पष्ट्यत इति, मुण्डके पठ्यते । एतत्पूर्वार्द्धं तु 'यदा पद्यः पर्यते रुक्मवर्णं कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनि'मिति । इति योजने नेति, अनेन परममुत्कृष्टं साम्यं समत्वमद्वैतलक्षणं उपैति, अवगच्छतीति योजना निरस्ता । अद्वैतस्य वैषम्यामावरूपत्वेन लक्षणात्रासात्, साम्यस्य द्वयधर्मत्वेन तदभावरूपतायां श्रुतिविरोधप्रसङ्गाव

तदपेक्षया पदावृत्त्यार्थान्तरग्रहणस्त्रैवौचित्यात् । हानाविति । सूत्रे तुर्शब्देन श्रुत्यन्तरे समाभ्यविकतिप्-धादत्र साम्यपदं लक्षणयाऽद्वैतपरिमतिपक्षो निरस्यते, तथा चेह साम्यशब्दो नाँद्रतपरः, किन्तु हानौ ओहाक् लागे। ब्रह्मणा सृष्टीच्छया स्वरूपालागे विभागस पूर्वस्थितिलागान्मकत्वादविभागे इति यावत्, तस्यां सत्यां ये धर्मास्तिरोहितास्ते परमोपायने आविर्म्तास्तत्प्रयुक्तसाम्यरगः। नत्र हेतुः उपायनेत्यादि । दृष्टान्तः कुरोत्यादि । 'कुशाङन्दःस्तुत्युपगानवत्' प्रन्तोतृसानिनकुशाङन्दःस्दुत्यु-पगानसाधनभकारवदिति योजना। हानिशब्देनोच्यत इति, त्यागात्मकत्वात्क्षयात्मकत्वाद्वोच्यत इत्यर्थः। तदैवेति, त्रसम्बन्ध एव । अत्राभेद्योधनादिति । जीवे त्रसाभेदवोधनात्। तदुक्तपडस्चितमधी-न्तरमाहुः अपि चेत्यादि । ब्रह्मध्यविदिति, अत्र तत्सूचनविद्ययः । उपसहारप्रकरणे धर्मनान्य-विचारसासङ्गतत्वान्नायमधिकरणार्थ इत्याशङ्कायामाहुः यथेलादि । तथा चोपतंहारनाहरपात्मा-सिक्किमेतिक्रिरूपणम्, फलविचारे उपयोक्ष्यमाणत्वाच प्रसङ्ग इत्ययमेवाविकरणार्थ इत्यर्थः। यत्तु उपायनशब्दस्य हानशब्दशेषत्वं कैश्चिद्याख्यातम् । तचिन्त्यन् । आयर्विणकश्चनोपायनशब्दस्य फलबोधकत्वेन हानशेषत्वाभावेन, तस्य विषयवाक्यत्वामावप्रसञ्जकत्वात् । 'तदा विद्वान् पुग्य-पापे विध्ये'त्येतावन्मात्रस्येव विषयवाक्यत्वेप्याथर्वणताण्डिकौषीतिकश्चितिषु कम्पनार्थकविधूननश्रद्देन हान्यर्थालामात्तस्य हानशेषतायाः क्लिष्टत्वात् । यदप्यसोपायनवादस्य स्तुत्यर्यत्वादन्यदीययु-ण्यपापयोः कथमन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नाभिनिवेशः कार्य इत्युक्तम्। तदपि न रोचिष्णु। 'राज्ञि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोषाश्च मर्तरी त्यादिस्मृताविभमानमात्रेण दोपसंक्रमकथनान् , भारतादौ यमस्य माण्डव्यशापप्रसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृसकान्तिस्मरणाद्विश्वामित्रपुण्येन त्रिशङ्कोः - स्वर्गप्राप्तिस्मरणाचात्रापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्रत्वाङ्गीकारस्याप्रयोजकत्वात् । 'क्षीयन्ते चःस्य कर्माण तिसन् दृष्टे परावरे, ज्ञानामिः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुते तथे'त्यादिश्चतिस्वृतिभिर्ज्ञानस्य कर्मनाग्नक-त्वविद्याविशेषस्थान्यत्र कर्मसंकामकत्वेषि बाधकाभावात् । ननु सुकृतदुष्कृतयोः कर्तृसामानाधिक-रण्यस्यैव सर्वत्र दर्शनात्साक्षादन्यस्मिन् सम्भवो न शक्यवंचन इति चेत्। न। 'राज्ञि चामासे'त्याद्य-क्तस्मृतिविरोधापरिहारात् । न च तत्र न साक्षात्संक्रमोऽपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात्तत्र तद्वपचर्यत इति वाच्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्यैवाशक्यवचनत्वात् । वाक्यबलातु सुकृतदुःकृताङ्गीकारस्यापि शक्यकल्पनत्वात् । न च तत्राद्रव्यत्वं बाधकमिति वाच्यम् । गन्धवदुपपत्तेः । अवयवगमनस्य युक्ति-विरुद्धत्वात् । सूत्रकृताप्यनङ्गीकाराच । तस्मात्पूर्वीक्त एव प्रकारः साधीयानिति दिक् ॥ १०॥

प्रसिद्धा विचारयती सार्ये पठित सम्पराय इसारि । साम्गराय इति पाठे खार्थेण् बोध्यः । नतु सम्परायश्राच्दः परहोकवाचकत्वेन प्रसिद्धस्तत्कथं भिक्तपूर्वदशाविचारोत्रेती-साश्रङ्कायां स्त्रे तर्त्तेच्याभावपदात्तथेति हृदिकृत्य तर्त्तेच्यिहिङ्क विषयवाक्यमुपन्यस्पन्ति वाजेत्यादि । इदं वाक्यं शारीरत्राह्मणस्यम्, तत्र पूर्वं 'मनसेवानुद्रष्टच्य'मित्यनेन तद्दर्शनसाधनमुक्त्वा 'विरजः परं आकाशा'दिस्यादिना विरजत्ववशित्वेद्यानत्वादीन् धर्मान् बोधियत्वा ततोऽनिरुक्तत्वाय 'नेति नेती'स्यनेनेतावन्मात्रत्वं निष्ध्य, 'अगृद्धो निहं गृद्धते अशीर्यो निहं शीर्येतेऽसङ्कोऽसितो न सजते न ज्ययते' इत्यनेन होक्तिकप्रमाणाग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वं षिञ् बन्धने अवद्धत्वेन निर्दुःखत्वं चोक्त्वा तेन जडजीवविरुक्षणं त्रह्मस्वरूपं बोधियत्वा ब्रह्मण एतादश्रत्वात्तिद्दिप साध्वसायुक्तमरिहत इति बोधियतुं पठ्यते 'अतः पापमकरवमतः कल्याणमकरवित्युमे द्वेष एते तरस्यस्तः साध्वसायुनी'ति, अत इदमिसन्धाय पर्पमकरवं कृतवानस्मि अत इदमिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवानस्मि इति

एवमिसन्धिपूर्वकं कृते एते उमें साध्वसाधुनी हि निश्चयेन एष उक्तरीतिक ब्रह्मवित् तरित अतिकामित अभिभवति अमृतः जीवन्नेव, नैनं कृताकृते तपतः एनं ब्रह्मविदं निन्दितकरणं च कल्याणाकरणं च न पश्चात्तापं जनयतः । नास्य केनचन कर्मणा लोको मीयते अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मलोकः केनापि नापयाति, प्राप्तव्यं प्राप्तोत्येवेत्यर्थः । तदेतद्याभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोर्थो वक्ष्यमाणया ऋचाप्युक्त इत्यर्थः । ऋचमाह्, 'एष नित्यो महिमा बाह्यणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान्, तस्यैव स्यात् पदवित्तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेने 'ति । एष इति ब्राह्मणोक्तः । तं पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तस्यैवात्मनः पदवित् स्थात्, पदं चरणं स्थानं च, 'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्यादक्षरवित्स्यात्, ततः पापेन लिसो न भवतीत्येवमक्षरत्रहाविदो माहात्म्यमुत्कर्षमुक्त्वा, पठ्यते तत्साधनमुच्यते तस्मादित्यादिना, यसादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यं तस्मादेवं शास्त्रतो ज्ञेयस्वरूपवित् शान्तो दान्तः निगृहीतान्तर्वहिःकरण उपरतो निवृत्तसर्वेहस्तितिश्चर्दुःखसिहण्णुः श्रद्धाचित्त आस्तिक्यबुद्धिमानात्मन्येवात्मानं पश्येत्स्वात्मनि शारीरे पूर्वीक्तमात्मानमक्षरं परयेत् । अर्हे कृत्यतृ चश्चेति लिङ् । दर्शनार्हे इत्यर्थः । एवं दर्शनार्हतामुक्त्वा स्वस्य द्रष्टुत्वनिश्चयार्थं द्रष्टुलिङ्गानि वदति, सर्वमेनं पश्यतीत्यादिना, स्वाज्ञानार्थं लिङ्गान्युक्तवा परज्ञा-नार्थमाह, विपापो विजरो विजिघत्सोऽपिपासो बाह्यणो भवति य एवं वेदेति । यदुक्तप्रकारकब्रह्मद्रष्टा स विपापादि लिङ्गे निश्चेय इसर्थः । एतस वाक्यस निष्कृष्टमर्थमाहुः अत्रे सादि । तर्त्तव्यलिङ्गां श्रुति-मुक्त्वा तदभाविङ्गामाहः अथर्वणेत्यादि । आदिपदेन तदुपबृंहणपुराणसङ्गहः । अतः परं यदंशे संशयस्तं बोधयितुं पूर्वविचारितमंशं पूर्वमाहुः अतदिखादि । अधिकारिभेदेन साधनभेदो वेद्यधर्म-मेदश्रेत्येतरपुरा 'न वा प्रकरणमेदा'दिति सूत्र एवोक्तेति तदंशे सन्देहाभावात्सात्र पुनर्नोच्यत इत्यर्थः । सन्दिग्धांशं विवरीतुमाहुः एताचानित्यादि । एवं सति मुक्तिकारणत्वसाम्याङ्किज्ञानयोस्तौल्ये सति । व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि । सम्परायशब्दस्य प्रसिद्धार्थग्रहणे भक्तिमार्गस्य बोधकस्या ध्याहारापत्तिरिति तमर्थं विहाय यौगिकार्थं गृहीतुं पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । अत्र द्वेघा व्याख्या-नेन पुरुषोत्तमज्ञानप्राध्योः साधनं भक्तिमार्ग एवेति बोधितम् । तस्मादिति, ज्ञानमार्गात् । एवं कथनमिति, यौगिकपदेन कथनम् । भक्तेरेव पुरुषोत्तमज्ञानसाधनत्वं न ज्ञानसेत्यत्र गीतावाक्यं प्रमाणत्वेनाहुः ब्रह्मभूतस्येत्यादि । तथेति, भक्तेर्ज्ञानमागीदुत्कृष्टत्वम् । तत्र तर्तव्यामावे प्रमाणमाहुः एवं सतीत्यादि । नतु सूत्र इदं कुतो लभ्यते इत्याकाङ्कायामाहुः उक्तेत्यादि । तेन धवितव्यिकङ्गाः कौषीतक्यादिश्चतीरुपन्यस्य यत्सूत्रं व्याख्यायते तचिन्त्यमिति बोधितम् । उत्तरसूत्रमवतारयन्ति नन भक्तीत्यादि । व्याख्यानं त स्फटार्थम् । तेन पापतरणं न सन्निपततीति सिद्धम् ॥ ११ ॥

एवमनेनाधिकरणेन ज्ञानापेक्षया भक्तेरुत्कर्षः साधितः। अतः परं 'तमेव विदित्वे'ति श्रुतौ साधनान्तरनिषधश्रावणाद्धक्तेज्ञानकारणत्वेन मोक्षकारणत्वं न तु साक्षादिति श्रङ्कामपाकर्तुमधिकरणान्तरमारभत इत्याश्येन सूत्रं पठन्ति गतिरित्यादि। संशयं विवरीतुं विषयवाक्यान्याहुः निन्वत्यादिना।
इत्युच्यत इति, तथा च ज्ञानभक्त्योः समुचयो विकल्पो वेत्येकः संशयः। संशयान्तरमाहुः किञ्चेत्यादिना। चभ्यञ्चेति, उक्तश्चतौ स्मृतौ च। तथा च नात्र स्मृतिविरोधकृतः संशय इत्यर्थः। तत्र
तमेव संशयाकारं स्थापयितुं तद्द्षकहेतुकथनमुखेन संशयानपायमाहुः विषयेत्यादि। तथा चैकतरः
ज्ञानवतो मोक्षामावप्रसक्त्या तद्दोधकश्चत्यादिवाधप्रसक्तेरित्यर्थः। समुच्य इति, ज्ञानभक्तिसमुच्यः।
विरोधाभावद्पणमुखेन संशयान्तरमाहुः पूर्वमित्यादि। पुनः संशयान्तरमाहुः अपरं चेत्यादि।
नात्रमाधनत्वेति ज्ञानसाधनत्वेत्यर्थः। पूर्वपक्षमाहुः सथा चेत्यादि। ननु ज्ञानस्य पुष्टिमर्थादाभे-

देनैव फलवत्त्वमिति कथं बोध्यमित्यतस्तदाशयमाहुः अत्रेत्यादि । सृष्टिपूर्वकाल इत्यादि, कार्यमात्रं प्रति भगवदिच्छायाः कारणत्वेनेच्छायाश्च नित्यत्वेन तदैव तथेत्वर्थः । तन्त्रेत्वादि । विचारशरीरप्रविष्टी-न्नयनकारणाकाङ्काया उक्तरीत्या ज्ञानभक्तिवरणज्ञानाभावरमणादिबुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधनान-नुगमे शास्त्रद्वारा मुमुक्षोः प्रवृत्तये हेतुरनुगमहेतुरवश्यं वाच्य इत्यर्थः । उभयोर्भर्यादापुष्ट्योः खरूपमुक्तवा व्यवस्थामाहः तथा चेत्यादि । सर्वे सुस्थमिति । उदितानुदितहोमिवदिवकारिभेदाद्यवस्थित-मित्यर्थः । एतेनैव पूर्वं ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमार्गीयज्ञानवतो लयस्थानानिश्चयोपि परि-हतो बोध्यः । क्रमेणाङ्गीकृतस्याक्षरे लयोत्तरं तत उद्धत्य पुरुषोत्तमलयस्य शक्यवचनत्वात् । 'ते तु ब्रह्महदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोव्हता' इत्यत्राक्षरे लीनानां तत उद्धारस्य कथनात् । एतेनैव स्मृत्योरिष विरोधः परिहृत इति बोधयन्ति अत एचेति । मार्गभेदेन व्यवस्थासौकर्यादेवेत्यर्थः । तथेत्यर्थ इति, मुक्तिसाधने मुमुक्षोः प्रवृत्तिप्रतिरोध इत्यर्थः । अत्रेदं बोध्यम् । ब्रह्मवोधकेषु वेदान्तवृक्येषु सृष्टिकर्तृत्वप्रशासितृत्वादिकमात्माभेदश्च प्रतिपाद्यते, ज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वं वरणेनात्मविवरणं च । तत्र प्रकरणभेदादेवं ज्ञायते, केवलेन माहात्म्यसहितात्माभेदज्ञानेनाक्षरप्राप्तिर्वरणसहितेन त्वात्मस्व-रूपदर्शनस्य विचारितत्वात्सुदृढस्त्रेहरूपायां भक्तौ पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति, न च वरणमश्चतमपि तत्रोपसं-हार्यमिति वाच्यम् । विद्याधर्मत्वाभावात् । 'नायमात्मा प्रवचनेन रुभ्य' इत्यादिना वरणश्चतौ साधना-लभ्यत्वश्रावणस्य श्रवणादिविधिविरुद्धत्वेनोपसंहारस्याशक्यत्वाच । एवं साधनभेदेन ज्ञानविषयफलयो-र्भेदसिद्धौ पूर्वीक्तोन्निनीषा श्रुतिसिद्धविचारशरीरे श्रौतसाधनतद्भावतद्विरुद्धकामादीनामपि प्रवेशेन वरणेपि प्रकारभेदसिद्धौ तस्य पुराणोक्तोपबृंहणैर्विशेषावगतिं हृदिकृत्य सूत्रकृता इदमधिकरणं प्रणीत-, मिति पुराणस्थविरोधपरिहारचिन्तनमत्र कृतम्, न तु मुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्वमिति वैदिकं-मन्यबहिर्भुखबोधनाय वर्त्म, वस्तुतस्तु 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्धृत'मिति वाक्याद्धेदत्वमेव, 'इतिहासपुराणं पत्रमो वेद' इति श्रुतेश्च, तेन तद्दाक्यत्वेनापि विषयवाक्यत्वमिति । प्रकृतमनुसरामः । एतस्याधिकरणस्य पूर्वीधिकरणोत्थशङ्कानिरासरूपं प्रयोजनान्तरमाहुः एतेनेत्यादि । नन्विति, पूर्वीधि-करणे सर्वपापक्षये मक्तिरुदेतीत्युक्तं तत्रेदमाशङ्कात इत्यर्थः । न साधीयानिति, तथा च पापं विना भगवति कापट्यासम्भवात्त्रथेत्यर्थः । एतेन सम्परायाधिकरणसिद्धान्त आक्षिप्तो ज्ञेयः । तमप्यत्र मार्गभेदेन समाद्वते तथा हीत्यादि । वक्तं दाक्यमित्यन्तम्, तथा च पूर्वाधिकरणसिद्धः सिद्धान्तो मयीदामार्गविषयः । सत्यपि पापे भत्तयुदयस्तु पुष्टिमार्गे तेन न चोद्यावकाशः । नापि श्रवणादिदर्श-नात्तेषां पापनाशनाय कियमाणत्वं शङ्क्यम् । तेषां फलमध्यपातित्वात् । नचैवं सित पश्चात्पापस-त्तायां तदर्थं यत्नान्तरकृतिवैयम्यादिकं शङ्क्षम्, भगवतैव तन्नाशादिसम्भवेन सर्वसौस्थ्यादित्यर्थः। भगवतैव तत्पापनाशे प्रमाणमाहुः तदुक्तिमिलादिना । एतब्बाल्याने, तदुःखद्मिलत्र तदिति भिन्नं पदम् । ननु तद्याधिनिकविकर्मणः का गतिरित्यपेक्षायामाहः उत्तेत्यादि । मत्तो भूतं न तु मया कृतमितिवद्वेति, अकामतः कृतमञ्जद्भिपूर्वकं च कृतम् । तथा च सांसर्गिकं वा अकामादं द्विद्पूर्वं कृतं वेलर्थः । तृतीयमकृतमप्यज्ञानात्मकमन्यदाहुः त्यक्तेत्यादि । एतादृशस्येते तस्य पापमेव न, किन्तु भगवदिच्छैव तादशी सन्मार्गस्थापनार्थेत्याशयेनाहुः वक्तेत्यादि । किन्तु बहुना, भक्तहृदयस्थः स्विभक्तभक्तस्यापि दूरीकरोतीत्याशयः सर्वपदेनोच्यत इत्याहुः कदाचिदित्यादि । सिद्धमाहुः अत्रे-त्यादि । अन्नेति, पृष्टिमार्गे । अन्नेदं सिद्धम् । मर्यादामिक्तमार्गे तर्त्तव्यामानात् ज्ञानमार्गत उत्कर्षः । पुष्टिभक्तिमार्गे तु कचित्पापसत्त्वेपि भगवता तन्नाशात्क्रपाविशेषादुत्कर्ष इति ॥ १२ ॥

अग्रिमाधिकरणमपि भंक्ततारतम्यबोधनद्वारा वरणश्चितिविचारस्य प्रपत्र इत्याशयेन सूत्रं पठन्ति उपपन्न इत्यादि । अत्र पूर्वीधिकरणसिद्धपुष्टिभत्तयुत्कर्षासिहिष्णुमर्यादाभक्तरूपपूर्वपक्षवादिमुखेन विषयवाक्यं संशयं च वदन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति निवसादि । तत्र मुक्तेस्तदनपेक्षत्वस्य श्रौत(त्व)बो-धनायाह तदुक्तमिति । कुत्रेत्याकाङ्कायामाह अष्टाद्शाणेत्यादि । भक्तिरहस्यभजनमिति । भक्तिशब्दाच्छान्दसः सोर्छक् । रहस्यभजनमित्यस्यैव विवरणं तदिहेत्यादि । अमुष्य वस्तुत एतदीयस्यात्मनो जीवस्येहामुत्रोपाधिनैराश्येनैव ऐहिकसुखमुक्तिपर्यन्तामुष्मिकसुखविषयकेप्साराहि-त्येनैव कल्पनं तदीयत्वसमर्थनं अन्तर्वहिःसेवया तदृढीकरणमित्यर्थः । अयं पाठः शाखान्तरीयः । उक्तवाक्यद्वयस्य तात्पर्यं विचार्यत्वेनाह एलद्च विचार्यत इति । कथमित्याकाङ्कायामाह मन्त्रेत्यादि । अत एवेति, खरूपस फलत्वादेव । इति संदाय इति, उक्तहेतुभ्यामुभयसाम्यमेव युक्तिसिति पूर्वपक्षगर्भे संशय इत्यर्थः । ननु पुरुषोत्तमे सायुज्येपि सौत्रहेतोः सत्त्वात्कथं रहस्यभजन-कर्तुराधिक्यसिद्धिरित्यत आहुः यद्यपीत्यादि । अयमेवार्थः सूत्रकारानुरायगोचर इत्याहुः अत एवेति । उक्तस्यार्थस्याभिप्रेतत्वादेव । तथा च रहस्यभजनकर्ता उप समीपे पन्नो गत इति हेतोरुपपन्न इत्यर्थः । रहस्यभजनकृत उपपन्नताया विषयवाक्यादेव लाभादर्थस्य गोप्यत्वाच न वारद्वयं तत्प्रयोगः । चतुर्विधमुक्तव्यावृत्त्यर्थ तादशस्य सिद्धं स्वरूपमाहुः तेनेत्यादि । एतदेवोहापोहेन द्रव्यन्ति न चेत्यादि । इतोप्युत्कटभक्तस्चनाय पक्षान्तरमाहुः अधवेत्यादि । एवं परमा भक्तिकाष्टा सूचिता । तेन फलमक्तौ मुक्तिने सन्निपतीति सिद्धम् ॥ १३ ॥

अतःपरं भिक्तसाध्यायां मुक्ती सर्वा भक्तयः सिन्नपतिन्त न वेति विचारियतुमिषकरणान्तर-मारभत इत्याशयेन सूत्रं पठिन्त अनियम इत्यादि । विषयवान्यपाठः शाखान्तरस्थः । सवाङ्गेन्न मनोनिवेदनं धारयितपदार्थः । रसित, कीर्त्तयित जपतीत्यर्थः । भज्ञिति, शरीरादिना सेवते । ध्यायते, एकदेशं ठीठां वा चिन्तयित । प्रेमिति, सिद्धित युधिष्ठिरादिवत् । उपदिश्वति, भगवन्तं मन्नद्वारा बोधयित कथयित वा । आचरित, भगवद्धमीनिति शेषः । प्रत्येकपक्षे ठोकविरोधमा-शङ्क्ष परिहरित्त निवलादि । एवक्षेवाहेति, प्रत्येकपक्षमेवाहेत्यर्थः । एवमनेन वर्णकेन प्रत्ये-कपक्षं व्याख्याय समुच्चये ठोकन्यायेन फठशैष्ट्यं बोधियतुं वर्णकान्तरमाहुः एतेनेत्यादि । श्विष्ट इति, अनियम इत्यनेन एकमेव कर्त्तव्यं न द्वयं त्रयूमित्यस्थाप्यनियमस्य सङ्गहात्तथेत्यर्थः ॥ १४ ॥

पूर्वोक्तानां भगवद्धर्माणां फल्यभिचारं परिहर्तुं प्रसङ्गाद्धिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन स्त्रं पठिन्त याचिदिति । मुक्तो भवित न वेति विचार्यत इति । मुक्ति प्राप्नोति न वा, यदि प्राप्नोति, तदा भिक्तत्वं न मुक्तिजनकतावच्छेदकं, यदि न प्राप्नोति तदा भगवद्धर्मत्वमि न तथा, तथा चाद्ये पूर्वोक्तश्चितिरोधो द्वितीये भगवद्धर्माणां प्रतिवन्धकत्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः । अत्र भगव-द्धर्माणां वरणहेतुकत्वात्तरिप मुक्तिरित्येकः पूर्वपक्षवादी, विहितत्वाभावान्नेत्यपरस्तत्रोभयत्र युक्तिसद्भान्वात्सन्देह एव पर्यवस्यतीत्याशयेनाहुः तन्नेत्यादि । सिद्धान्तमाहुः यस्मिन्नत्यादि । तत्सम्पत्तान्वाति, कार्यसम्पत्तो । तथाच सामय्यभावेन विलम्ब इति न भगवद्धर्माणां मुक्तिप्रतिवन्धकत्वं न वा भक्तित्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरित्यर्थः । अधिकारिणां मुक्तिश्च न ब्रह्मणा सहैव नियता, किन्त्विधकारसमाप्तौ नियतेति बोधियतुं ब्रह्मणा सहेति वाक्यविषयमाहुः यच्चेत्यादि । अनेनाधि-कंरणेन 'भक्ताधिकारिणां मुक्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः । पुनः सष्टौ तथैश्वर्य कर्मिणां पुनरागिति'रिति सर्वोपि विषयः स्चितो बोध्यः । अत्र भक्तपदं ज्ञानिनामप्युपलक्षकम् ॥ १५॥

मुक्तिस्वरूपविचारायात्रिममधिकरणिमत्याश्येन सूत्रं पठन्ति आक्षादि । विषयसंशयौ पूर्व-पक्षकुक्षावेव निक्षिप्याहुः निवलादि । मुक्तौ च तदसम्भवादिति, 'मूयश्चानते विश्वमाया-निवृत्ति'रिति श्रुत्या वैजात्यासम्भवात् । श्रुत्योर्विरोधे स्मृतेर्निर्णायकत्वमित्रेत्याहुः भक्तयेत्यादि । भक्ती ज्ञानस्यापि सम्भवादिति, ज्ञानकारणत्वबोधकश्चतेः सावधारणत्वाद्वक्तिकारणत्वबो-धिकायां तदभावादुक्तार्थस्य गीतास्मृत्योपबृहितत्वाचेत्यर्थः । तथा च 'गतेरर्थवत्व'मित्यधिकरणे मर्या-दामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनतायाः प्रतिपादनाद्भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणता-वाक्यानि समर्थनीयानीति भावः । आहेति, विषयभेदव्यवस्थया मुक्ती वैजात्यं वारयन्ज्ञानस्य परम्प-रया कारणत्वमाहेलार्थः । तदुपपादयन्ति तुः पूर्वपक्षिनिरास इलादिना, भक्तिः परम्परया कारणमिति शङ्केव न कार्येत्यर्थः। तत्र हेतुं व्याकर्तु श्रुतितात्पर्यं विश्वदयन्ति वाजेत्यादि। तथा च श्रुतावक्षरज्ञानस्य फलद्वयकथनादियं शङ्का न कार्येत्यर्थः । ननु तावता सा कथं निवर्तत इत्यत आहुः भक्त्येत्यादि । तथा च भक्तेरक्षरज्ञानाजनकत्वाद्यतो न परम्परितत्वमतस्त्रथेत्यर्थः । नन्वेवं सित कारणवैजात्यान्मुक्तौ वैजासे श्रुतिर्विरुद्धेतेस्यत आहुः किञ्चेसादि । तस्येति, ब्रह्मभावस्य । पूर्वकक्षाविश्रान्तमिति, तेन 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यादितत्फलवाक्यानामपि तत्रैव विश्रान्तिने तु पुरुषोत्तमप्राप्तिपर्य-न्तत्वम्, तेनाक्षरप्राप्तेर्भुक्तित्वं यदुच्यते, तदक्षरस्य पुरुषोत्तमाविनाभावेन तत्सामीप्यादुच्यते, न तावता परमुक्तित्वम् , तेनावधारणमपि पुनरावृत्त्यभावेन मृत्य्वतिक्रमेण कैवल्येनाक्षरप्राप्तेः ब्रह्मभावात्मकत्वेन चोपपद्यमानं न विरुध्यते । ननु यद्यक्षरप्राप्तेर्न परमुक्तित्वं तज्ज्ञानं च पूर्वकक्षाविश्रान्तम् , तर्हि तैत्तिरी-यश्रुतौ मुक्तिसाधनत्वेन कथं तदुच्यत इति चेत्तत्राहुः एवं सतीत्यादि । पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे ुमुक्तिरिति सामान्यमिति । श्रवणादीनामिवाक्षरस्यापि पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वात् तथेत्यर्थः । यद्वा । यथा मक्तस्य पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वं तथा पुरुषोत्तमधाम्रोऽक्षरस्यापीति मक्तमक्तिवदक्षरधीरपि परम्परया मुक्तिसाधनं तेनैवं सामान्यमित्यर्थः । तद्भावं व्याकुर्वन्त एव हेतू योजयन्ति मर्घादेत्यादि । नतु मवत्वेवं पुरुषोत्तमप्राप्तेर्मुक्तित्वम् , परन्तु पूर्वोक्तश्चत्योविरोधस्तु परिहार्य इत्याश्चयेन सूत्रोक्तं दृष्टान्तं व्याक-र्तुमवतारयन्ति नन्वित्यादि । हेतुम् , मगवदिच्छारूपम् । तथा चौपसदे यथा यजमानस्नेहेन यज्ञयशः-त्रापणेच्छया तानूनप्त्रप्रथमावमर्शनं तथा भगवत्कृपया स्वप्रापणेच्छया भक्तिसहितमक्षरवेदनमिति तया तथेलर्थः । सूत्रोक्तां सम्मतिं व्याख्यातुमवतारयन्ति नन्वित्यादि । एतानि वाक्यान्यष्टमाध्यायस्थानि । वैलक्षणयमिति, साधनसौकर्यं स्वपाप्तिरूपफलोत्कर्षं च । अत्राक्षरस्रूपकथने तस्य परमगतित्वं साधामत्वं चोक्त्वा परस्य यद्भक्तयेकलभ्यत्वं वक्ष्यति तदक्षराद्वत्तमत्वेन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्मिन्नेव परत्वविश्रान्तेः खस्यैव वक्ष्यति । बाधकाभावे तच्छब्देन सन्निहितपरामशीच । तदेतदुक्तं स्वस्य वक्कुमिति । एतेनेति, 'क्षरः सर्वाणि भूतानी'ति वाक्यान्तरसिद्धं भूतग्रामं व्यक्तकोटौ निवेश्य ततः परत्वकथनेनेत्यर्थः । यमित्यादि । भूतग्रामपदेन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवग्रहण एतौ दोषौ प्रसज्येयातामित्यर्थः । स्फुटमन्यत् । उक्तस्यार्थस्य श्रौतत्वं बोधियतुं तैतिरीयश्चत्यर्थं प्रकाशयन्तः सामान्यतद्भावाभ्यामित्यस्यार्थान्तरं सङ्गृह्धन्ति किश्चेत्यादिना । अग्रिममन्त्रे ठोकाक्षरस्य वक्ष्यमाणत्वा-दत्रलस तसार्थमाहुः अत्रेलादि । एतमुपष्टभ्नन्ति अत एवेलादि । द्वितीयमत्रस्थाक्षरपदसार्थं लिङ्गबलेन लोकात्म(कत्व)माहुः यदित्यादि । यदर्थमिदं निरूपितं तदाहुः एवं सतीत्यादि । अत्र भट्टभास्करशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनैयकाथर्वणोक्ताक्षरवाक्यद्वयमेव विषयवाक्यत्वेनोदाहृत्य क्रिकेमां निर्वाष्ठित निर्वाष्ट्र मिन मार्चेत्र प्राप्तिस्त व्यवस्थिति संशये. यथायथं प्रकरणावरीधात् , श्रुति- विद्यान्तरक्षपस्य - विद्यान्तरक्षपस्य - विद्यान्तरक्षपत्वे प्रमाणाभावान्निषेधक्षपाणां गुणानामानन्दादिवत्स्त्र-क्षा विकास किया विकास किया निर्माण किया निर् उ. विशेषितराकरणरूपस्य ब्रह्मबोधनप्रकारस्य, सामान्यात्, तस्य प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणः . ं , दे ह्यात्मवत्रावरोध इति भट्टभास्करशङ्करमते । ते नानन्दादयः प्रधानसे 'त्यत्र विधिमुखो ं के विष्यमुख इति तस्यैवायं प्रपञ्चः । तेनैतद्धिकरणं नात्यन्तावश्यकम् । रामानुजमाष्ये तु, रें कर नरे । ब्रस्थाः समानत्वात् , अस्थूलत्वादीनां तत्प्रतीतौ भावात् अन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवला-नन्त देः पत्त्र गत्मिन विद्यमानत्वेन तेपामसाधारणाकारेण ब्रह्मोपस्थापकत्वाभावाद्साधारणाकारनिश्चयार्थ ेरा उत्पर्ता कृताज्ञानस्यावश्यकत्वेन चिद्चिदात्मकप्रपत्र्ववैलक्षण्यबोधनमावश्यकम् । तत्रास्थूलस्वादिना अदिहै उक्षण्यं प्रशासनेन चिद्वैलक्षण्यं च वाजसनेयके उच्यते, एवमाथर्वणेपि अदृश्यत्वादिकथनान्निर-उराक्षीत्वमर्वज्ञत्वादिना ज्ञेयम् । तथा चारथूलत्वादिविशेषितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्मणोतुसन्धेय-क्याक्रम् एत्याकीनामानन्दादिवदस्ति ब्रह्मप्रतीतावन्तर्भाव इति तासामस्थूलत्वादिबुद्धीनां सर्वेत्रावरोध ारे विद्यान्तः । नेनेदमधिकरणं तत्सहकारित्वादत्यन्तावश्यकमिति तदपेक्षयेदं मतं युक्तम् । नतु े हर हे कुने का गतिरित्याकाङ्कायां गुणानां प्रधानावर्तित्वे दृष्टान्तं तत्र प्रमाणं चाहौपसद-क्ता के निर्मा चत्रात्रे जामदश्याहीने पुरोडाशिनीस्पसत्स्पसद्धणभूतः सामनेदपिठतोष्यिधिवै है के कि विकास कि स्वासी विभिन्नों व न्ते ए वटाने न तृहात्रा सामगेन सामखरेणोचैस्त्वेन तहत् । तहुक्तं पूर्वकाण्डे शेषलक्षणे । 'गुणमुख्य-न्त्रीत नद्यंत्रवान्मुख्येन वेदसंयोग' इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्व्यतिक्रमे विरोधे सति तदर्थत्वात् गु⊼*स्य उत्ता*त्तिदियम्नदर्थत्वात्प्रधानार्थत्वात् मुख्येन याजुर्वेदिकेन विनियोगविधिना वेदसंयोगो प्राह्य होत् । पुनं कमाध्यत्रयेपि समानम्। शाबरे भाष्ये त्वत्रान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्त्याधानं यज्जर्वेदः विद्नं 'य एवं विद्वानिमाधत्त' इति, तदङ्गत्वेन यजुर्वेद एव गानं च विहितं 'य एवं विद्वान्वारवन्तीयं राटां∍, यज्ञायज्ञीयं गायति । वामदेव्यं गायती'ति । एतानि सामानि च सामवेद उत्पन्नानि । अः केन खरेण पठनीयानीति सन्देहे उत्पत्तिविधेविनियोगविध्यधीनतया यजुर्वेदखरो याह्य इति । एवं चात्र विचार कियमाणे पूर्वोक्तमतद्वयं न रुचिरम् । अक्षरस्य धीरित्यत्राक्षरस्येति षष्ठचां अक्षरस्य िकेप निषेधस्य सम्यन्धितया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसङ्ग्रहाच पूर्वीक्तानावश्यकत्वदोषाच । हुर्त, व वितयामावादुत्तमम् ॥ १६ ॥

नक्षरानन्दपुरुषोत्तमानन्दयोस्तरतमभावस्य बोधनायाग्रिममधिकरणिमिलाशयेन सूत्रं पठिन्ति इयदास्तन्न।दिति । अत्राक्षरपुरुषोत्तमानन्दयोस्तारतम्यमस्ति न वेति संशयः । अविशेषाञ्चास्तीति प्रवेषश्च द्वेयः। आनन्दमयत्वेनेत्यादि । आनन्दमये उपसङ्कममुक्त्वाऽऽनन्दमयं ठक्षीकृत्य 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति स्ठोकेन वाष्ट्रानसागोचरत्वकथनात्पूर्वाधिकरणे पुरुषोत्तमानन्दस्थाधिकयनिर्धारण- मिन्ययः। नतु 'यतो वाच' इति स्रोको मनोमये कदाचनेति पाठभेदेन पठ्यते, ब्रह्मोपनिषदि चैतदुत्तरा- पे मानन्दमत्रजीवस्य यज्ज्ञात्वाऽमृतमश्चत' इति पठ्यतेऽतो नैतेन पुरुषोत्तमानन्दाधिक्यसिद्धिरिति नत् । न । मनोमयस्य यज्जःशिरस्त्वादिना वेदात्मकत्विश्वायनाद्देदस्य च शब्दब्रह्मात्मकस्य 'सर्वे वेदा यन्तदमामनन्ती'तिश्चस्य ब्रह्मचोषकत्वेन ब्रह्मणः वेदात्मकान्मनोमयादवाष्ट्रनसगोचरमानन्दं विद्वान कदाचन न विभेतीत्येवं पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनत्वेन मनोमयस्रोकार्थस्य बोद्धव्यत्वात् । ब्रह्मोपनिपद्यपि ज्ञयत्वेन तस्य जीवसम्बन्धित्वबोधनस्यास्त्रितत्वात्, 'यज्ज्ञात्वाऽमृतमश्चत' इति तुरीय-पादेन तथा निश्चयात् । अतो न चोद्यावसर इति दिक् ॥ १७ ॥

सिद्धेषु ज्ञानसाधनेषु वृत्तिरात्मनो ब्रह्माभेदसाक्षात्कारात्मिका भवतीति 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवती'त्यत्र श्रुतम्। सा भक्तावपि सिद्धायां 'भक्तया मामभिजानाती'त्यभिज्ञावाक्यावेदिते ज्ञाने निवेशं लभते नवेलेतद्विचारायाधिकरणान्तरमारभत इत्याशयेन सूत्रं पठन्तो विचारयन्ति अन्तरेत्यादि । भक्तिमार्गे इति, फलभक्तिमार्गे । सर्वान्तरत्वादिलादि, 'अन्योन्तर आत्मा आनन्दमयः पृथिव्यां तिष्ठ'न्नित्यारभ्य 'यं आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोन्तर' इत्यादौ परमात्मा सर्वान्तरत्वेन श्रावितः, स च यदन्तस्तिष्ठति तमन्तरयति विह्विरिवायोगोलकम् । तथा सति श्रौतेन येन केनापि साधनेन तस्मि-न्नभिज्ञायमाने खात्मनसूतव्याप्तत्वेन भेदास्फुरणात् खात्मत्वेनास्य तज्ज्ञानमदण्डवारितमतस्तद्भवतीत्यर्थः। तथात्वेपीत्यादि । सर्वान्तरतयैतदात्मनस्तदविभक्तत्वेपि 'सर्वस्य वशी'त्यादिश्रुत्युक्तसर्वेश्वरत्वादि धर्माणामेवोत्कटभत्तया स्फुरणादेतत्पुरस्कृतमेव ज्ञानं भवति, न तु खात्मत्वप्रकारकमित्यर्थः। नन्वभि ज्ञाने सर्वाशज्ञानदर्शनात्तदंशाज्ञाने हेतुं न पश्याम इत्याकाङ्कायामाहुः अत्र तथेत्यादि । विप्रीते, स्वात्मत्वेन ज्ञाने । एतदेव व्याकुर्वन्ति पूर्वस्मिन्नित्यादि । स इति, भजनानन्दः । न सम्पाद्यत इति, कीडार्थी मुख्यो मक्तिमार्गः कीडा च मेदादेव सिध्यतीति 'स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छ'दिलादिश्चतिभ्योऽवसीयतेऽभेदश्च तद्भवधायक इति तथेलर्थः । अन्यथाभावा-दिति, अभेदज्ञानस्य विलायकस्वभावत्वेन तद्वतो विलयादिलर्थः । नन्वस्तु तस्यां तथात्वं तथापि न सम्पादयतीति कथमवगन्तव्यमित्यत आहुः तत्सम्पादनस्येत्यादि । अलीकिक इति, साक्षात्स-म्बन्धस हेये छौकिकशरीरे असम्भवात्त्रथैत्यर्थः । तथेति, चिकीर्षितछीछाप्रतिबन्धकत्वमेवास्य हीनत्वं तस्मादिदं न सम्भवतीत्यर्थः । प्रतिबन्धकस्यासम्भवो ज्ञानमार्गे तुल्य इति तद्दष्टान्तेन तं बोधियतुं <sup>-</sup>ष्टान्तं प्रकारान्तरेणाहुः अथवेत्यादि । आत्मत्वेन ज्ञानाभावस्यायुक्तत्वमाशङ्का परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति अन्यथेलादि । निन्वलादि । 'उपपन्न' इति सूत्रे दासीदाससुहृद्गेदेन त्रिविधा ठीलामध्यपा-तिभक्ता उक्तास्तत्र 'नोद्धवोण्वपि मन्यून' इति वाक्यादत्यन्तरङ्गः आदिपदेन व्रजस्थास्तेपि 'रामेण सार्द्धं मथुरां प्रणीत' इत्यादिना विगाढभावा उक्ता इति तेष्वपि चेत्साक्षात्सन्देशद्वारा चोपदेशस्तदेतरेषु किं वाच्यम्, किञ्च, तेषु चेदुपदेशो विफलस्तदाऽपार्थकार्यकर्तृत्व।जीवतुल्यत्वाप-त्तिरिति तस्य तत्र फलमवर्यमभ्युपेयम्, तथा सति पूर्वोक्तमिति सूत्रांशेनाशङ्क्य परिहरतीत्यर्थः । परिद्वारं व्याकुर्वन्ति नहीत्यार भयेत्यर्थे इत्यन्तम् । तथा चोक्तरीत्या फलान्तरसत्त्वेनावैफल्ये सित न जीवतुल्यत्वापत्तिनीपि ज्ञानमार्गीत्कर्ष इत्यर्थः । ननूक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिबन्धाभाव एव, न ब्रह्मामेदानुभव इत्यत्र किं गमकमित्याकाङ्कायामाहुः अन्यथेत्यादि । ज्ञेयमिति, कुरुक्षे-त्रप्रसङ्गस्थोत्कण्ठावाक्यैर्ज्ञेयमित्यर्थः । अयमेव सूत्रकारानुशय इति ज्ञापनायाहुः अत्रेत्यादि । उपदेशान्तरपद्मिति, दृष्टान्तकोटिप्रविष्टं तत्पदम्। तस्याभावादिति, अमेदोपदेशस दार्ष्टीन्तिकत्वेन दृष्टान्ते प्रवेशामावादित्यर्थः । सिद्धमाद्वः एतेनेत्यादि । मार्गभेदेन प्रकारभेदेन चैकस्यैवात्मोपदेशस्य दृष्टान्तदार्ष्टीन्तिकभावेनोक्तार्थसिद्धौ सम्भवत्यां किमित्युपदेशान्तरं प्राह्य-मित्याशयेन पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । ऋियत इति, मैत्रेयीत्राह्मणादौ िक्रयते । अस्रेति, मक्तिमार्गे। बोध्यत इति, आत्मोपदेशेन बोध्यते । गतार्थत्वमाशक्क्य परिहरन्ति यद्यपीत्यादि । एतावतेति, आत्मबोधनमात्रेण । आयातीति, फलत्वेन नायातीत्यर्थः । निदर्शनस्य पूर्वमेवो-क्तत्वात्सिद्धमाहुः अग्र इति । तथाच यत्र -िकिञ्चत्कार्यार्थं वित्रयोगतापसहनमावश्यकं तत्रैवं प्रभुः करोति, न तु सर्वत्र, अतः पूर्वोक्तं सारमुपपन्नमित्यर्थः । एवं करणस्य प्रासङ्गिकं फलमाहुः तेनेत्यादि ।

अत्रोद्धवादिषूपदेशस्य स्मार्तअं न शङ्कनीयम् । 'विधिश्च प्रतिषेधश्चे'त्यादिप्रश्नेन, 'मां विधत्तेभिधते मा'मित्याद्युत्तरेण च श्रौतत्वस्य स्फुटीकरणेन श्रुतिभिरेवोपदेशनिश्चयात् । श्रूद्रादीनां श्रवणाधिकारा- यैव व्यासपादैः स्वश्लोकैरुक्तत्वात् । 'सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्धत'मिति वाक्यात् । एवं सन्देशेपि 'एतदन्तः समाम्नाय' इति वाक्यात् ज्ञेयम्, तेन न चोद्यावकाशः ॥ १८॥

• ननु यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफल्टत्वं न स्यात्तदा लीलास्थानां स्वस्मिन् ब्रह्माभेदो न स्फुरेत्, दृश्यते च स इति पूर्वाधिकरणिसद्धान्तोऽयुक्त इति श्रङ्कायामुत्तरमधिकरणिमत्याशयेन सूत्रं पठिन्ति व्यतिहार इत्यादि । एतरेय इव तैत्तिरीये आवृत्त्यभावात्कथं व्यतिहारलाभ इत्यत आहुः अत्रेत्यादि । व्यतिहारेणाभेदबुद्धौ तात्पर्य श्रुतेरिति वदतां तेन तदिसिद्धं बोधयन्तो दूषयन्ति अपरं चेत्यादि । शेषं तृत्तानार्थम् ॥ १९॥

•फलमुखेन भत्तयुत्कर्षं साधियत्वा साधनमुखेन तं साधियतुमित्रमिषकरणिमत्याशयेन सूत्रं पठिनत सेव हीति । शेषमितरोहितार्थम् ॥ २०॥

ननु भक्तेः कथमेवमसहायशूरत्वमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुं बोधयितुं कैमुतिकेन स्वरूपत उत्कर्षं च बोधयितुमग्रिमाधिकरणं प्रणयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति कामादीति । तदेतिद्विशदयन्ति पूर्वसूत्र इत्यादि । सूत्रं व्याकर्तु तदुपयोगित्वेन मक्तिविभागं विभाजकोपाधिखरूपं च पूर्वमाहुः भक्तिरिलादि । अन्यत इति, शास्त्रव्यतिरिक्तात्स्वभावादितः । इतरचेलसार्थः कामाद्युपाधिजसेह-रूपायामिति । इत्यर्थे इति, इत्येषोर्थः शेषभूत इत्यर्थः । कथमेवमित्याकाङ्कायां तत्र प्रयोजकमाहुः भगवतीत्यादि । भवतीत्यन्तम् । सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति तज्ञेत्यादि । तेषु तथा प्रयोगप्राचुर्यादिति । यथा पश्चायतनपूजेति । एतेनेति । कामादीनां गृहादीनां च मुक्तिसाधकत्वकथनेन । इति ज्ञापनायेति, तेन विहिताविहितोभय ६पापि संगृहीतेति भावः । इतरे तु । 'अथ यदिदमस्मिन्त्रह्म-पुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोस्मिन्नन्तर आकाश' इत्युपक्रम्य 'एष आत्माऽपहतपाम्पा विजरो विमृत्यु-र्विशोकोऽजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्प' इति छान्दोग्ये आम्नायते । 'स वा एष महानज आत्मा योयं विज्ञानमयः प्राणेषु, य एषोन्तर्हृदय आकाशस्त्रास्मिञ्छेते सर्वस्य वशी'त्यादि वाजसनेयके आम्नायते । तयोरैकविद्यं न वा परस्परगुणोपसंहारो न वेति सन्देहद्वये, कामादीति सूत्रेणैकविद्यमुप-संहारश्च सिद्धान्तीकियते। कामादीत्यत्र, कामपदं देवदत्तो दत्तः सत्यभामा मामेतिवन्नामैकदेशरूपम्। तेन सत्यकामाद्या वाजसनेयके विशत्वाद्यादछान्दोग्य उपसंहार्याः । हृदयस्यायतनस्य वेद्यस्थेश्वरस्य लोकासम्भेदप्रयोजनसेतुत्वरूपेश्वरधर्मस्यापि समानत्वाद्विद्यैक्यं परस्परोपसंहारश्चेत्याहुः । तिचन्त्यम् । सत्यकामादिपदानां नामत्वाभावेन दृष्टान्तवैषम्यात् । आयतनादीनां केषात्रिदेव समानत्वे विद्यैक्या-ङ्गीकारे 'चोदनाद्यविशेषा'दित्यस्य व्यभिचारित्वप्रसक्तेश्च ॥ २१ ॥

एवमधिकरणत्रयेण सात्त्विकानां वृतानां ज्ञानासिक्तिनिवारणाय ज्ञानमार्गाद्धिक्तमार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्किषः प्रतिपादितः । अतः परं ये वृता राजसास्तेषां ज्ञाने रुच्यमाविषि कर्मणि रुचेविद्यमानत्वात्तिर्वाणयायधिकरणान्तरमारभत इत्यारायेन सूत्रं पठन्ति आदरादलोप इति । संशयादिकमाहुः निच्यादि । इतरत्रेति, भगवद्धमेषु । ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति, आरण्यके स्वाध्यायब्राह्मणे । 'अमिति प्रतिपद्यते एतद्वै यज्जस्रयीं विद्यां प्रतेषा वागेतत्परममक्षरं तदेतद्याभ्युक्त'मिति प्रणवाक्षरं प्रतिपद्यते पत्रमो लकारः । ब्रह्मयज्ञेन यक्ष्यमाणः पूर्वमुचारयेत्, कुत इत्याकाङ्कायामाह । एतद्वै यज्जस्रयीं विद्यां प्रति अयं यज्ञस्त्रपः प्रणवमन्नस्त्रयीं विद्यां लक्षीकत्य प्रति-

निधिरूपो यतोस्ति, तचाथर्वणे स्फुटम् , तस्य वै प्रणवस्य पूर्वामात्राष्ट्रश्चित्यकारः स ऋग्भिर्ऋग्वेदोथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यज्जिमिर्यजुर्वेदस्तृतीया द्यौः स मकारः स सामभिः सामवेद इति सायन-भाष्ये । वस्तुतस्तु गोपथत्राह्मणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजापतिना वेदत्रये एकाक्षरोथर्ववेदे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापितम् , तैत्तिरीये बृहन्नारायणे 'अभित्येकाक्षरं ब्रह्मे'ति श्रावितं च । तेनात्रामात्र एव । न चैंवं त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वाद्शे स्कन्धे, 'सर्वमन्रोपनिषद्देदबीजं सनातन'मिति बीजत्वबोधनाद्यथा पुस्तकिखनोत्तरं तन्मूलपुस्तके प्रतिपुस्तके व्यवहारस्तथा त्रयीमूलस्वात्प्रतित्वमेकादशे 'वेदः प्रणव एवाग्र' इति कृतयुगे तुन्मात्रवेदबोधनाच तदा सर्व कार्य प्रणवेनैवेति तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वं वा । एषा चागिति, सर्ववाग्बीजत्वात्सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आमनन्ति, 'तद्यथा शङ्कना सर्वाणि, पर्णानि सन्तृणान्येवमोंकारेण सर्वा वाक् सन्तृणेति । 'अश्वत्थादिपत्रे दृश्यमानास्तन्तुसदृशा अवयवाः शङ्कवस्तैर्यथा कृत्स्वानि पर्णानि व्याप्तानि तद्धदोंकारेण सर्वा वाग्व्याप्ते'तिभाष्ये । एतत्परममक्षरम्, 'एतद्भेवाक्षरं ब्रह्म एतद्भेवाक्षरं पर'मिति काठकश्चतेः। तदेतदचाभ्युक्तम्, तदेतत्परंबह्मरूपं प्रणवाक्षरं वक्ष्यमाणची स्पष्टमुक्तमित्यर्थः । ऋचं व्याकुर्वन्ति अन्नेत्यादि । 'यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योम'न्नित्यत्राक्षरे परिश्चतेव्यां ल्यातत्वा'तद्धाम परमं ममे'ति वाक्याचाहुः वर्तमानिति, प्रतिपाद्यत्वेन खरूपेण च वर्तमानम् । लोकवेदप्रसिद्धमिति, यस्मिन् परब्रह्मणि देवा अस्यादयो-वयवरूपा अध्युपरि निषेदुः श्थितवन्त इति श्रुतिपुराणयोर्दश्यते, 'अतोस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति च गीतावाक्यं तेन तथेत्यर्थः । ऋचिति, ऋचपदं वेदमात्रोपलक्षकम् । अन्वये निद्दीनिमिति, अन्वयव्यभिचारे निद्दीनं श्रुतिराहेत्यर्थः । शेषं प्रकटार्थम् । प्रणवार्थमृतमगवज्ज्ञान-स्यावश्यकत्वं तदज्ञानेऽध्ययनादिनैष्फल्यं बोधयन्त्यानयची भगवज्ज्ञानसाधनीमृतायां वरणसाध्यायां मक्तावादरो दर्शितः । एवं श्रुत्यन्तरे साधनभक्तावप्यादरः श्राव्यत इत्याशयेनाहुः ऋगित्यादि । अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्कर्षवर्णनपराः। इयं वेदानामुक्तिः। पूर्वं सर्वकारणकारणरूपम्, तं ठोक-वेदप्रसिद्धं पुरुषोत्तमम्, यथाविदः भवन्तो यथाविद्दिन्ति तत्स्वरूपमिति तथाभृताः ऋतस्य सुनृत-वाणीरूपस्य वेदस्य गर्भे अन्तर्निहितम्, जनुषा, स्वस्य सम्पूर्णजन्मना, यावजीविमिति यावत्, पिपर्तन पूर्तियुक्तं सन्तुष्टं कुरुत सन्तोषयत, अत्र यथावित्त्वोत्तया पूर्णज्ञानानां देहेन्द्रियप्राणान्तःकरण-जीवविनियोगं भगवत्तोषार्थं दर्शयति श्रुतिरित्यादरो भगवद्धर्मेषु श्रुतेः स्फुटति । भगवत्तोषामावे किमपि न सिद्ध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणशक्तयभावेनुकल्पमाह । आसमन्तात् अस्य परमपुरुषस्य नाम जानन्तः अखण्डशब्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तः विवक्तन विशेषेण वदत, नामस्त्ररूपं वित्त्वा तदेव कीर्तयत, अनुकल्पेन कथं सन्तोष इत्यतो नामस्त्ररूपमाह चिदिति, चित्स्वरूपं उपलक्षणमेतत्, सचिदान-न्दात्मकम् । तथा च नाम्नो ज्ञानरूपत्वेन तद्वारा भगवतोपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोषोपि भविष्य-तीत्यर्थः । नामखरूपस्याप्यज्ञाने तदुपायमाह गुरूपसत्तिरूपम् । हे विष्णो ते त्वत्सम्बन्धिनं महस्ते-जोरूपम्। समभिव्याहारात्त्वत्तेजोरूपं सुमतिम्, निर्दोषपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं जानन्तं सुबुद्धिं भक्तमिति यावत्तं भजामहे, तथा चान्यो भजतु मा वा वयं तु भजामहे इति श्रुतयः स्वकृतिं दर्शयन्ति । अनेन तदुपायेप्यादरो दर्शितस्तेन भगवद्धर्माणामत्याद्दतःवं बोधितम्। तेनेति, कथनेन। तथेति, प्रत्यवायः।

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति निन्वसादि । अनेरिति, प्रस्वायश्रवणस्यैवं तात्पर्यकत्व इसर्थः । त्योर्युगपदिसादि । दाशतयीश्रुतौ क्याविद इति स्तोतृविशेषणादिषेयस्य करणे ज्ञानस्या-धिकारप्रयोजकत्वं लभ्यते तेन ज्ञानोत्तरं करणमायाति । कमीणि तु 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपद्धाः श्रद्धयाऽनाशेकेने'ति श्रुतेविविदिषायामेवोपक्षीणानि ज्ञानसम्पादनेपि नालं मिवतुमईन्तीति दूरतरापास्तं कर्मप्राधान्यम्। एवं सित ज्ञानोत्तरं यत्र कथि द्विद्वणिश्रमा भगवद्धमीश्र युगपत्त्राप्तास्तत्र प्रवलदुर्षलभावस्य प्रत्यवायादिबोधकवाक्यैवैंपरीत्ये भाते तदपवादायादरः प्रकाश्यते ततश्च भगवद्धमीणां बाधाभावः सिद्धाति ततश्च इतरेषामादराभावेपि प्रत्यवायश्रवणवैय्यर्थ्यपरिहाराय तेषां गौणकाले करणमद्धीधानवत्र्यवस्थाप्यतेऽतो न तेषां कर्माङ्गत्वमित्यर्थः ॥ २२ ॥

नतु यद्येवं ति गौणमुख्यन्यायेन तेषां कर्मणामप्रयोजकत्वात्परमहंसेष्विव भक्तेष्विप प्राप्तिरेव न सम्भवतीति व्यथीयं विचार इत्याकाङ्कायामिप्रमाधिकरणं पाक्षिकप्राप्तिं हृदिकृत्य तत्प्रयोजन- चोधनाय प्रणयतीत्याद्ययेन सूत्रं पठिन्त तिश्चिरणेत्यादि । एताहचास्येति, वक्ष्यमाणश्चत्या सर्वदानन्दानुभवकर्तुः, श्रूयत इति, तापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थभो गान्धवीप्रमृतीनाम्, पूर्वकाण्डे च 'प्रह्लादो ह वे कायाधव' इत्यादिना प्रह्लादस्य श्रूयते इत्यथः । चकारात्स्मृतिसद्भ । उभयविधानामिति । मर्यादायां पृष्टी चाङ्गीकृतानां भक्तानां सिद्धमिति । तथा चैवं कर्मप्रसक्ते-विद्यमानत्वान्न पूर्वाधिकरणोक्तविचारवैयर्थ्यमित्यर्थः । ननु निर्धारणानियमात्कर्म कर्तव्यमिति यदुक्तम्, तन्न युज्यते, 'योगास्त्रयो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयोविधित्सये'त्युपक्रम्य 'निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्तु कामिनाम्, न निर्विण्णो नातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धिद' इत्याधिकारिभेदेन व्यवस्थापनात्तवतेव फलसिद्धेः कथनाच भक्तियोगात्मकमगवद्धर्मकारणमात्र एव भगवदिच्छाया निर्धारयितुं शक्यत्वादि-तरकरणस्य वैयर्थ्याचित्याशङ्कायां नैविमच्छा निर्धारयितुं शक्यत्याश्चयेन सूत्रशेषं व्याकर्तुमवतारयन्ति तन्नेत्यादि । अन्नेति, पूर्वोक्तरीतिकाशङ्कायाम् । स्फुटमन्यत् ॥ ॥

पूर्विधिकरणे आदरात् भगवद्धर्माबाधस्य व्यवस्थापनेनैवानाहतानां गौणकालिकता प्राप्ता, प्रस्वायश्रवणाधिकारिभेदाभ्यां च तद्बाधबाधाविति नास्याधिकरणस्थावश्यकतेति हृदिकृत्य पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । आवश्यकत्वमुक्तमिति, तथा सति ते विहितभक्त्यन्तःपातितया सिद्धा इत्यर्थः । किं तेनेत्यत आहुः सर्वेत्यादि । असम्भवादिति, तद्भावस्वभावेनासम्भवात् । किं फलमिति, श्रीतस्य फलस्य विहितसाधनसाध्यत्वात्तेषामकरणे किं फलमित्यर्थः । तदिति, मुख्यं फलम् । तस्मिन्नित्यादि भवतीत्यन्तम् । तथा च तदृष्टिपदं भगवत्सङ्गमाभिलाषीत्कत्येन तदेकज्ञानवत्परमित्यर्थः । एतेनेति, तन्निर्धारणानियमपदेन । श्रेषं स्फुटम् । एवमेतैः प्रथमान्तपदैः फलपूर्वावस्था मुख्यमनिर्वाच्यफलमानुषङ्गिकफलं चेति त्रयमुक्तं भवति । इदं कया सङ्गत्योक्तमित्यानकाङ्कायामाहुः प्रासङ्गिकमिति । सूत्रपदेनानिषकरणत्वमुक्तम् ॥ २३ ॥

एवं राजसानामन्यासक्तिवारणायाधिकरणद्वयप्रणीतं मुख्यभक्त्यमिलाषोपजननाय च तत्फलमत्र प्रदर्शितम् । अतःपरं मुख्यभक्तिः केन भवतीत्याकाङ्क्षायामधिकरणान्तरं वदतीत्याशयेन स्त्रं पठन्ति प्रदानवदेव तदुक्तमिति । साधनत्वेनेत्यादि । सर्वात्मभावकरणकशरणप्राप्तिसाधनत्वेन रूपेण सर्वात्मभावस्य स्वकृतिसाध्यत्वं स्यादित्यर्थः । तिक्ववृत्तेरिति, शत्वादिनिवृत्तेः । कथमस्य वाक्योनकार्थस्य प्रदानतुत्यतेत्याकाङ्क्षायां तदुपपादयन्ति प्रकृतिपीत्यादि । तिदिति, उक्तविषं शरणगमनम् । नन्वेनं स्वकृत्यसाध्यत्वे प्रदानत्वमेवास्य सिद्धाति, न तु तत्तुत्यत्वमित्याकाङ्क्षायामाद्वः भक्तस्यत्यादि । नन्वेमपि शरणागतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वं सिद्धाति, न तु पर्वात्मभावस्यत्वो वाक्यस्य योजनान्तरन्माद्वः अथवेत्यादि । शरणपदं मामित्यस्य विशेषणं तथा सति सर्वात्मभावस्थेव प्रदानतुत्यत्वं

निराबाधत्वमित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे विचारस्य स्मार्तत्वमेव पुरःस्फ्रैन्तिमारोहतीत्यतः पक्षान्तरमाहुः यद्वेत्यादि । तत्तथैवेति, परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्यमेव, तेन सर्वात्मभावो वरणैक-लभ्यो न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः । एतेन सर्वात्मभावसाधनकत्वप्राप्तिबोधकं पूर्ववाक्यं वरणलभ्यत्व-बोधकश्रुत्यर्थनिर्णायकमिति न तस्य पक्षस्य स्मार्तविचारत्वमिति बोधितम् । नतु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतो-भयसाधनतया शरणागतेः सर्वात्मभावपूर्वकस्वप्राप्तेवीपदेशः । अक्ततोभयं च मुक्तिरेवाक्षरप्राप्तिक्रपा. 'अभयं वै जनक प्राप्तोसी'त्यादिश्रुत्या तथा निश्चयात् । एवं सति सर्वात्मभावस्य मुक्तिसाधनत्वमेव सिद्ध्यति, न पुरुषोत्तम्प्राप्तिसाधनत्वम्, पुरुषोत्तमप्राप्तेः साधनकोटिप्रवेशेन तदपेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्र सिद्धचतीति पूर्वोक्तं सर्वं द्रविडमण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदतात्पर्यमाहुः भगवदुक्ते-• त्यादि । तथा चास्याः श्रुतेः 'रसो वै स' इत्यादिना रसरूपताप्रतिपादनोत्तरमानन्दमीमांसया ब्रह्मान-न्दस्य गणितानन्दत्वसमर्पणोत्तरमुक्तत्वादस्या उक्त एवार्थो निश्चीयते, भगवद्वाक्ये 'प्यथैतत्पर्मं गृह्यं शृण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वक्ष्यामि त्वं मे भृत्यः सुहृत्सखे र्वत ताद्दशेतिगोप्यकथनं प्रतिज्ञाय 'केवलेन हिं भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येन्ये मूढिधियो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसे'ति भावेन बहूनां प्राप्तिमुक्त्वा, को भाव इत्याकाङ्कायां 'रामेण सार्द्ध मथुरां प्रणीत' इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन विगाढभावात्मकं तत्खरूपं खरूपज्ञानामावेषि तेन भावेनैव परब्रह्मरूपस प्राप्तिमुक्तवा, 'तस्मा'दि-त्यादिवाक्यद्वयेन सर्वात्मसाधनकस्वप्राध्यकुतोभयप्राप्ती उच्येते, तेनोक्तश्रुत्युक्तरसात्मकब्रह्मानुभवो-त्तरकालीनतैवाकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वोक्तार्थो द्रविडमण्डकमित्यर्थः ॥ २४ ॥

एवमनेनाधिकरणेन सर्वात्मभावरूपाया मुख्यमक्तेर्वरणैकलभ्यत्वं निर्द्धारितम्, तत्र वरणश्चतौ परमात्मनो वरणैकलभ्यत्वमुच्यते, न सर्वात्मभावस्थेत्याकाङ्कायां तत्स्वरूपं वक्तं तस्य वरणैकलभ्यत्वं च पुनर्देढीकर्तुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्याशयेन सूत्रं पठन्ति लिङ्गेत्यादि ।

प्रतिबन्धकाभावस्येत्यादि । एतेन पूर्वाधिकरणसिद्धान्त आक्षितः । वरदानमपि हि तपआदिसाधनैस्तोषे सित भवतीति सर्वत्र प्रसिद्धम्, तथा सित प्रतिबन्धकनिद्वत्तेरागतेव कारणतेति
वरणैकलभ्यत्वं न साधीय इति । सिद्धान्तं व्याख्यातुं लिङ्गमूयस्त्वबोधिकां श्रुतिं प्रदर्शयन्तस्तदर्थं
प्रकटयन्ति सामोपनिषित्खित्यादिना । प्रसिद्धस्थलिनिर्देशो विप्रतिपत्तिनिरासाय, स च संवादः
'अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद' इत्यारभ्यान्तं ज्ञेयः । तत्र अधीहीत्यन्तभावितण्यर्थः ।
अध्यापय । 'बुधयुधनशजनेङ्गुद्धस्वभ्योणे'रितीङो ण्यतात्परस्मैपदम् । तादथ्येपि तेन पदव्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणैकलभ्यत्वं बोधितुमतिदुरापत्वमुपपादयन्त'स्तं होवाचे'ति सनत्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमाहुः प्रथमत इत्यादि । 'उपसीदेती'त्यस्य 'तं होवाचे'ति श्रौतेन पदेनान्वयः ।
'यद्वेत्य तेन मोपसीद ततस्ते जर्ध्वं वक्ष्यामीति होवाच', यत्त्वं जानासि तत्प्रकथनेन मदुपसन्नो भव स्त्राधीतं
वट ततोतिरिक्तं तुभ्यं कथिष्यामीत्युक्तवान् । विद्यानतमिति । 'वेदानां वेदं पित्र्यं राश्चिं दैवं निधिं
वाक्षीवाक्यमेकायनं देविवद्यां ब्रह्मविद्यां भृतिवद्यां क्षत्रविद्यां नक्षत्रविद्यां सर्पदेवजनविद्या'मिति,
वेदानां वेदो व्याकरणम् । पित्र्यं श्राद्धकल्यः । राशिर्गणितम् । दैवविद्या निरक्तम् । ब्रह्मविद्या
शिक्षाकल्यन्छन्दश्चितयः । भूतिवद्या भूततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धर्जुवदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम् । सर्पविद्या
शिक्षाकल्यन्छन्दश्चितयः । भूतिवद्या मृततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धर्जुवदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम् । सर्पविद्या
गारुष्ठम् । देवजनविद्या गन्धर्वोक्तस्त्रप्रीतवाद्यशित्वादिविज्ञानानि । एतद्भगवोऽध्येमि ।

एतत्पूर्वीक्तं हे भगवन् अध्येमि स्मरामि । सोहं भगवो मन्नविदेवास्मि । शब्दार्थविदस्मि, परोक्ष-शाब्दानुमवमात्रं मेस्तीति स्वाधिकारमुक्तवान् । तर्हि किमवशिष्टमित्याकाङ्कायां 'नात्मवि'दित्यादि 'तारयत्वि'त्यन्तमाह । तथा चाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छोकेन छिङ्कोन खस्यानात्मवित्वमनुमाय तज्ज्ञानेन शोकं तर्तुमुपसन्नोस्मीति नारदाश्यः । तदा शोकतारणाय नारदेन विज्ञापितः सनत्कुमारः 'यद्दै किं चाध्य-गीष्टा नामैवैतन्नाम वा ऋग्वेद' इत्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां नामत्वबोधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासन-मुपदिश्य, 'यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथा कामचारो भवती'ति तत्फलं शोकतारणायोक्तवान् , तदा नारदः केवलनामत्वेनोपासने उक्तफलाभावं ब्रह्मत्वेनोपासने उक्तं फलं तदिप यावन्नाम्नो गतिमत्यनेन नामगति-॰परिच्छिन्नमिति विमृश्य तेन शोकातरणं निश्चित्य ततोधिकं जिज्ञासमानोऽ'स्ति भगवो नाम्नो भूय' इति पप्रच्छ, इदं भूयःपदं न बाहुल्यार्थकमपि तृत्कर्षार्थकमित्याञ्चयेनाहुः भूच इत्यादि । आधिक्यमुत्कर्षः । तत्र 'नाम्नो वाव भूयोस्ती'त्युत्तरिते'तन्मे भगवान्त्रवीत्वि'ति विज्ञापयामास । तदा सनत्कुमारो 'वाग्वा नाम्नो भूयसी'त्यादिना नामरूपविज्ञापकत्वरूपं तन्माहात्म्यमुक्तवा वाची ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच । एवमग्रेपि । तन्त्र मन इति मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् , मनस्यनव्यापारश्च विचारात्मकः । एवं सङ्कल्पोपि कर्तव्याकर्तव्ययोर्विषयविभागेन समर्थनरूपस्तादशान्तःकरणस्यैव वृत्ति-विशेषः । चित्तं चेतयितृत्वं प्राप्तकालानुसन्धानवत्त्वम् , अतीतानागतविषयप्रयोजननिरूपणसामर्थं च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्तरितः प्रत्ययसन्तान एकाग्रतापरपर्यायः । विज्ञानं शास्त्रार्थ-विषयकं विशिष्टज्ञानम् । बलमन्नभक्षणजनितं मनसो विज्ञेयविभावनसामर्थ्यम् । अन्नमापस्तेज आकाशः प्रसिद्धाः । स्मरः स्मरणमप्रयत्नश्चित्तन्यापारः । आशाः अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का, तृष्णा कामाद्यपरपर्याया, प्राणः सूत्रं आसन्यः सर्वसङ्घातनियामकः । एतस्य सत्येनातिवादित्वं फलमुक्तं 'संवा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नतिवादी भवती'ति, न तु पूर्वोक्तोपासनानामिवोपास्यगतिपरिच्छिन्नम् । अतिवादित्वं च पूर्वोक्तनामाद्यतितवादित्वं एतदति-रिक्तनिकर्षवादित्वमिति यावत् । तत्र 'नापह्नुवीते'त्यनेन सङ्कोचवारणादुत्कर्ष उक्तोतिवादित्वे पूर्वोक्तो-पासनाफलानामिवोपास्यगतिपरिच्छिन्नत्वं नोक्तमिति प्राण एवात्मेति अमो नारदस्य मा भूदित्येतदर्थ-माह, 'एष तु वा अतिवदति यः सत्येनातिवदती'ति । एवमुक्ते नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न प्राणः, किन्तु सत्यमित्यवगतम्, ततः 'सोहं भगवः सत्येनातिवदानी'ति खाभिप्राये निवेदितेप्यपृष्टस्यावक्तव्यत्वात्तस्य प्रश्नकरणायाह 'सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्य'मिति । तदा 'सत्यं भगवो विजिज्ञास' इति प्रश्ने 'यदा वै विजानात्यथ सत्यं वदती'त्यादिना तत्कारणत्वेन विज्ञानं विज्ञानकारणत्वेन मतिमित्येवं श्रद्धानिष्ठा-क्रतिसुखान्तान्युक्तवान् । अत्र षद्सु प्रश्नोत्तरयोवैंयधिकरण्यम्, सत्यादिविषयकायां जिज्ञासायां तस्कारणानां कथनात् । ततः सुखखरूपजिज्ञासायां 'यो वै भूमा तत्सुख'मित्यादिना भूमानं सुख-त्वेनोक्तवान्, तेन ज्ञायतेऽत्रोक्तानां सत्यादीनां कारणभूतभूमाभिन्नत्वं तज्ज्ञानगम्यत्वं च, 'प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यम्, नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मे'त्यादौ तथा सिद्धत्वात् सन्दंशपतितत्वान्मत्यादयोप्येवं ज्ञेयाः। ततो भूमखरूपजिज्ञासायां 'यत्र नान्यत्पश्यती'त्यादिना यस्मिन् रसरूपे ज्ञाते इतरविषकय-दर्शनश्रवणविज्ञानाभावः स भूमेति भूमखरूपमुक्तवान्, सुखस्यान्तरेवाभिव्यक्तेर्भूमरूपस्यापि तस्य तत्रैवाभिव्यत्तयाऽऽनन्दत्वान्तर्वर्तित्वाभ्यां रसरूपत्वेन भूमः सर्वात्मभावरूपत्वं सिद्धाति, तदेतद्वृदि-कृत्याहुः एतेनेत्यादि । एतादृशत्वं छौकिकेपि रसे भवतीति तद्वारणायाल्पे सुखं निराकृतं 'नाल्पे सुखमस्ती'ति, तत्राल्पे कथं न सुखमित्याकाङ्कायामल्पस्वरूपकथनपूर्वकं भूम्नोल्पस्य च यथायथममृतत्वं मर्त्थत्वं चाह यो वै भूमा तदमृतम्य यदल्पं तन्मत्यं मिति। तथा च ज्ञोकपूर्यवसानान्नाल्पे सम्बद्धित्यर्थः।

अत्र भूमोऽमृतत्वकथनात्कालापरिच्छिन्नत्वं बोधितम् । तथा सत्युत्पत्तियोगातिस्थितिस्तस्य जिज्ञास्येत्यतो नारदः पृच्छति 'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित' इति, तत्रोत्तरमाह 'स्वे महिम्नि यदि वा न महिम्नी'ति, अत्र पक्षद्वयकथनान्नारदस्य पुनः सन्देहो भविष्यतीत्याशङ्क्य निषेधवाक्यं व्याकरोति 'गो अश्वमिह महिमेत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभार्यं क्षेत्राण्यायतनानीति नाहमेवं त्रवीमी'ति, गोअश्वादिरूपे महिम्नि न प्रतिष्ठित इत्येवमहं ब्रवीमीत्यर्थः । तिई स को वा महिमा यत्र प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां 'अन्यो ह्यन्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति व्रवीमीति होवाचे'ति श्रुतिराह । गोअश्वादिभ्योऽन्यो यो महिमा स्वे भक्ते य उत्कर्षरूपो भावस्तुस्मिन्त्रतिष्ठित इत्यर्थः । (तेनेदं सर्वात्मभावरूपं भूमाख्यं सुखमत्यन्तैकान्तभक्त एवेति निश्चीयते । ) ततः स कीदक् महिमा येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं विवृणोति 'स, एवाधस्तात्स उपरिष्ठात्स पश्चात्स पुरस्तात्स दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमित्यथात अहङ्कारादेश' इत्यादि । तथा च यस्य सर्वत्र तद्भानं सर्वस्मिश्व तदभेदभानं इति एवंप्रकारेण अथ एवंभानोत्तरं अतः अस्मात् भानादहङ्कारादेश एव भगवत्प्रतिरूढतया खस्मिन् भूमत्वप्रतिसन्धाने खस्पैव पूर्ववत्सर्वत्र भानं सर्वस्मिन् खाभेदभानं च तादृशो यः तस्मिन् प्रतिष्ठित इत्यर्थः । एतेन स्वे आत्मीये परमैकान्तिकभक्ते महिम्नि तन्निष्ठे भावे खिवभृतिरूपे प्रतिष्ठितो नेतरत्रेति भावो बोधितः । तर्द्धात्मा-देश इत्यादिकं किमित्युच्यत इत्यत आहुः तत्र विरहभावेत्यादि । एतेषामिति, विरहभावकृत-तत्तत्स्फूर्तिरूपाणां ज्ञानानाम् । तथा च पूर्वोक्तभाववद्भक्तस्वरूपनिश्चायनार्थमेवेदमप्युच्यत इत्यर्थः । अत्राहङ्कारादेशात्मादेशयोः कथनाद्वामदेववत् ज्ञानिभावस्यैव विभृतिरूपत्विमहाभिसंहितं न तु भक्तभावस्थेति शङ्का भविष्यतीति ज्ञानिनः संकाशाद्विवेक्तमाह 'स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरतिरात्मक्रीड आत्मिमिथुन आत्मानन्द' इति । उक्तप्रकारकदर्शनमननविज्ञानवातुक्त-प्रकारकरत्यादि रूपसंयोगभाववान् भवति, न तु शुष्काद्वैती वाकर्मा कूटस्थवद्वा भवतीति भक्त एवायं बोद्धव्य इत्यर्थः । एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य पूर्वं शोकपारतारणार्थं चोदितत्वात्तत्तारणोपायत्वमेतस्यैव भावस्य नेतरस्येति बोधयन्नुक्तप्रकारकभक्तस्य फलमाह 'स स्वराङ्गवति तस्य कामचारो भवती'ति। सः भूमात्मरत्यादिमान् खस्मिन् भूझ्यात्मन्येव राजमानो भवति, तस्य नामाद्या-शापर्यन्तलोकेषु स्वातत्र्यं भवति, ततः सर्वप्राध्या शोकपारतीर्णो भवतीत्यर्थः । एवं शोकतारणोपाय-मुपदिक्य उपायान्तरं निराकर्तुमन्यथा ज्ञानवतो निन्दति 'अथ येऽन्यथातो विदुरन्यराजानस्ते-क्षय्यलोका भवन्ती'त्यादि । अन्यस्मिन् भूमातिरिक्ते राजमाना भवन्तीत्यर्थः । नन्वत्र जीवनमुक्त एव वक्तव्यः, 'सर्वेषु ठोकेषु कामचारो भवती'ति गतिस्थित्योर्बोधनात् । नतु भक्तः । तादृशस्य भक्तस्य पूर्वोक्तरीतिकविरहभावे दशमावस्थाया एव सम्भवेन गतेः सुतरां बाधितत्वादित्याकाङ्कायामाहुः ततः संयोगेलाचुक्तवानिलन्तम् । ततः पूर्वोक्तसर्वात्मभावोत्तरं संयोगभावे असतीति पदच्छेदः । स्रोकार्थमाहुः तत इत्यादि । स्रोकार्थस्तु, पश्य उक्तदर्शनवान् मृत्युरोगौ दुःखभावं न कस्यापि पत्रयति, उतेति पादपूरणे पक्षान्तरे वा । दुःखतां दुःखसत्तामेव न पत्रयति तथा च मृत्युरोगयोः (का)वार्तेत्यर्थः । दर्शनविषयमाह सर्विमिति, सर्वं भूमात्मकमेव पत्रयतीत्यर्थः । फलमाह 'सर्वेशः सर्वमाप्तोती'ति । तथा सति न पुनः शोक इत्यर्थः । प्राप्तौ प्रकारमाह 'स एकघे'त्यादिना । सः भूमा पत्रयार्थमेवं प्राणादिरूपो मवति, तेन सर्वं पत्रयः प्राप्तोति, पत्रयो वैवं भूत्वा भूमः सर्वं प्राप्तोती-त्यर्थः। स एकवेति श्लोकेन 'आत्मत आविर्भावतिरोमावा'विति श्रुत्युक्तयोस्तयोः प्रकार आविर्भावमुखेन विवृतः । एवं फुलपर्यन्तं भावस्वरूपमुक्तम् तेनापि भक्त एवात्रोच्यत इति दृढीकृतम् । अयमुपदेशो न यस्मै कस्मैचिद्विदुषे कर्तञ्योऽपि तु उत्तमाधिकारिणे एवेति बोधनाय श्रुतिराह 'तस्मै मृदि-

तकषायाय तमसस्पारं दर्शयित भगवान् सनत्कुमार' इति । सनत्कुमारस्य कृपालुतामाह 'तं स्कन्द इत्याचक्षत' इति । स वरदानेन शिवस्य पुत्रोपि जातस्तेन तथेत्यर्थः । अतःपरं परं सूत्र व्याकर्तुमाहुः स चेत्यादि । स इति भगवान् प्राणपोषकः । स इति, सर्वात्मभावः । तथेति, अत्यनुप्रहप्रकारेण । तंचिति, वरणं चेत्यर्थः । नन्वात्मादेशे 'आत्मैवेदं सर्व'मिति सर्वस्थात्मत्वभानं श्रावितं तथा सित स्वाद्मन्यपि तदभेदो भास्यत्येव, भाते च तस्मिन् पूर्वोक्तरूपः सर्वात्मभावस्तेन प्रतिभन्तस्यते, न हि स्वात्मत्वेन ज्ञाते ब्रह्मणि विरहमावे वक्तुं शक्यो विरोधादिति हृदिकृत्याहुः ज्ञानमार्गीयत्यादि । उपपादित्वमिति, फलदित्सया पूर्वमेव सत्वात्तत्प्रतिबन्धकं भगवता न कियते एवेतीदमपि न कियत इत्येवं विविच्योक्तमित्यर्थः।

पूर्वीक्तमर्थं द्दीकर्तु स्त्रद्वयेन शङ्कत इत्याशयेन स्त्रं पठिन्त पूर्वेति । निरूपित इति, ऐतदास्येति महावाक्ये निरूपित इत्यर्थः । उत्तरमिति, सनत्कुमारोक्तं प्रत्युत्तरम् । बाद्धं तदिति, बाह्यपूजनस् । द्वितीयं पठिन्त अतिदेशाचिति । तत्पूर्विमिति, पद्द्वयमिदम् । तत् जगत् पूर्वं पूर्वप्रपाठके इत्यर्थः । अन्द्रचेत्यादि । 'यद्दे कि चाध्यगीष्ठा' इत्यनेनानूच नामात्मकृत्रद्वतं तत्रातिदिश्यते, यथा कौण्डपायिनां सत्रे 'भाससिवहोत्रं जुहोती'त्यिवहोत्रनाम्ना प्राकृतामिहोत्रधर्मा अतिदिश्यन्ते तथात्र तेषु नामत्वविधानेन नामात्मकृत्वद्वणि प्रतीतं ब्रह्मत्वसृगादावितिदश्यत इत्यर्थः । इत इति, ब्रह्मधर्मातिदेशेनगीदीनां ब्रह्माभेदबोधनादित्यर्थः ।

एवं सूत्रहयेनाशक्र्यात्रिमेण परिहरतीत्याशयेन सूत्रमाहुः विद्यवेत्यादि । नतु विद्याशब्दो ज्ञानसामान्ये प्रसिद्धः सर्वात्मभावरूपे विशेषे कथं नियन्तुं शक्यत इत्याकाङ्कायां तदुपपादियतुं वरणादिश्च खेकवाक्यतया प्रकृतश्चितितात्पर्यमाहुः अत्रेत्यादि । तदुद्धाटियतुं वरणश्चिति व्याकुर्वन्ति नायमिलादि । 'नायमात्मा प्रवचनेव लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन. वृणुते तेन ठभ्यस्तस्यैष आत्मा वृणुते ततुं स्वा'मिति तु मुण्डकस्था । अत एवेति, पुरुषोत्तमस्य वृणुतात्मात्मत्वादेव । तस्यैष आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयो बोध्यः । माध्यन्दिनानामन्तर्यामित्राह्मणे 'यस्यात्मा शरीर'मिति सामान्यत आत्ममात्रस्य शरीरत्वेन श्रावणात्कथं वृतस्यैतत्तनुरूपत्वमित्याकाङ्कायामाहुः तद्भरणेत्यादि । तथा च तत्र यद्यपि शरीरत्व-मात्मनः श्रावितं तथापि 'य आत्मानमन्तरो यमयती'ति नियन्तव्यत्वायैव साधारण्येन श्रावितं न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वकम् । अतः शरीरत्वसाधारण्येपि यं स्वीयत्वेनालोचितवान् तमेव वृणुत इत्यर्थः । विवृणुत(इति)पाठेप्ययमेवार्थः । ननु विवृणुत इति पाठेऽयमर्थो न स्फुटति, विवरणपदस्य प्रकाशार्थ-त्वात् । तथा च यं वृणुते तस्य स्वां तनुं पश्यतीत्येवार्थी युक्त इति चेत्, सत्यम्, तथापि सर्वेषां जीवानां तुल्यत्वाद्वरणीये कश्चिद्विशेषो वाच्य एव । स यदि साधनकृतो विवक्षितस्तदा पूर्वार्धासङ्गतिः । यदि साधनाभावकृतस्तदा पामरपशुकीटमात्रे तदापत्तिः। अतोन्यथानुपपत्त्याऽऽलोचनकृत एव वाच्यः। सोपि ज्ञानिभक्तयोः साधारणश्चेद्भावभेदात्तनुपदवैयर्थ्यापत्तिश्च, स्वं विवृणुत इस्रेतावतैव चारितार्थात् । अतस्तनुपदानुरोधात्साकारस्यैव प्रकाशो वक्तव्यः। स तु प्रायो भक्तानामेव । यत्तु, 'यमेवैष वृणुते तेन लभ्य' इत्यस्य यः प्राथर्यते तेन प्रार्थने लभ्य आत्मकामनयैवात्मा ज्ञेय' इति व्याख्यातं कैश्चित् । तत्र च्याख्येयविरोधः स्फुट एव । किञ्च । गीतायां 'एवं सततयुक्ता य' इत्यर्जुनप्रश्ने भगवता 'मय्यावेश्य मनो ये मा'मिति तथैवोत्तरदानात्, 'ज्ञानी न्वात्मैव मे मत'मिति भजनमुपक्रम्यैव तस्या-त्मत्वक्रथनात् , शुष्कज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्षमुक्तवा ५तोपि मक्तोत्कर्षस्यैव 'तपस्विभ्योधिक' इति

सन्दर्भे कथनात्, मक्तस्यैव प्रियत्वकथनाचोक्त एवार्थः। अतस्तस्मिन्निष मक्षे तनुप्रकारालिङ्गेन मक्तस्यैव वरणविषयत्वं निश्चीयते, तथा सति स्वीयत्वं तेष्वेव सिद्धमिति पूर्वोक्तप्रकारेषि न कश्चिद्दोष इति हृदि-कृत्योक्तार्थदाढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः अता एदेलादि । तथा च यदि लाभपदार्थः प्रकाशात्मक एव स्यात्तदास्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत, अतो न पूर्वोक्तेर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः। एतच्छुतौ विप्रतिपत्तिश्चेत्तदा पूर्वप्रन्थमवलोक्य निरसनीयेलाशयेनाहुः एत्रदिलादि । नन्त्रियं श्रुतिः काउँके मुण्डके चास्ति । तत्र काठके 'अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात्, अन्यत्र भूताच भव्याच यत्पश्यसि तद्धदे'ति प्रश्ने। 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिना 'एतद्भेवाक्षरं ब्रह्मे'ति प्रकृत्य 'नायमा-तमे 'ति पठितम् । मुण्डकेपि 'अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तदहरयमप्राह्य मित्यक्षरमेवोपकान्तम् , . एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्यदर्शनात्कथमत्रैवं व्याख्यायत इति चेत् । अनवधाय वदसि । काठके सर्ववेदवेद्यत्वं परस्यैवीच्यते, तच वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्रणवे वक्तुमक्षरपदेन प्रणवं परामृद्य तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधनत्वाय विधीयते मन्नद्रयेन, ततो 'न जायते न श्रियते वे'ति मन्नद्रयेनो-पासकस्बरूपमुक्त्वा 'अणोरणीयान्महतो महीया'नित्यादिमन्त्रत्रयेण तस्य परस्यात्मनो विरुद्धधर्माश्रय-त्वादिकमुक्त्वा तस्य ज्ञानं कथमित्याकाङ्खायां 'नायमात्मे'ति पठ्यतेऽतो नात्र तद्दन्धः । मुण्डकेपि, प्रथमे 'यत्तदृहत्रयमग्राह्य'मित्यादिना सर्वकारणत्वेन प्रस्तुतं द्वितीयेपि 'सुदीप्तात्पावकाद्विस्फुलिङ्गा' इति मन्नेण तस्मात्सजातीयविजातीयसृष्टिमुक्तवा 'दिन्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रोऽक्षरात्परतरः पर' इति मन्ने पूर्वीकादक्षरात्परतः परोतिरिक्त उक्तः । तृतीयेपि 'द्वासुप-र्णे'त्यनेनान्तर्यामितया तमेव परामृत्य ततो 'जुष्टं यदा पत्रयत्यन्यमीश'मित्यादिना तद्दर्शनफठमुक्त्वा, ततो 'ज्ञानप्रसादेने'त्यनेन निष्कलज्ञानात्तदर्शनमुक्त्वा ततो ज्ञानप्रसादेषि न स्वसामथ्येन पश्यित किन्तु तत्कृतसामर्थ्वेनैवेत्याशयेन 'नायमात्मे'त्यादिकं पठ्यते, तेनोभयत्रापि पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् एतदेव गीतायामुपवृंहितम्। द्वाविमौ पुरुषौ लोक इत्यारम्य प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन। तस्मान्नात्र शङ्कालेशः । तदेतदभिसन्धायोक्तं एतद्यथेत्यादि । आनन्दमयाधिकरणेऽक्षरादुत्तमस्य रसरूपस्यैव परशब्देन निश्चितत्वात्परमव्योमपदेन निश्चितत्वादन्नमयादीनां तद्विमृतित्वेन निश्चित-त्वाद्वरणेनैव तत्प्राप्तेश्चोक्तत्व। तथेत्यर्थः । ननु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमप्यनेकविधमिति कथं रसमार्गीयमेवात्र प्रहीतुं शक्यत इत्याकाङ्कायामाहुः किञ्चेत्यादि । तथा चाप्रिमश्चत्या तथावसीयत इत्यर्थः । श्रुतिस्तु मुण्डके, 'नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङ्गा'दिति । ननु श्रुतौ बलग्रब्दो वर्तते न भक्तिग्रब्द इति कथं तन्निश्चय इत्याकाङ्कायां बलग्रब्दस्य भक्तिवाचक-त्वमुपपादयन्ति बलकार्घमित्यादिना । उच्यत इति, परोक्षवादेनोच्यते । नतु बलशब्दः शरीरसामर्थ्ये प्रसिद्धस्तत्परित्यज्य कथं भक्तिपर इत्यत आहुः अन्यथेत्यादि । तथाच पूर्ववाक्योक्तार्था-नुपपत्त्या बलसदशमनोच्यापाररूपभक्तिलक्षकत्वेनाद्रियत इत्यर्थः । ननु पूर्ववाक्ये प्रवचनादीनामेव निषेधो नित्वतरेषामिति नानुपपत्तिरित्यत आहुः वरणेत्यादि । तथा च उत्तरार्धे एवकारेण वरणस्यैव हेतुतानिश्चायनात् प्रवचनादीनां जीवबलकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे अनुपपत्तेः सिद्धौ प्रमाणासहायस्य शारीरवरुस्य सुतरां प्रहीतुमशक्यत्वादस्मिश्र वाक्ये बराभावनिषेधमुखेन बरुस्य हेतुताबोधनाह्यै-किकप्रामाणिकबलाभ्यामतिरिक्तमेव बलमत्र बलपदेन ग्राह्यं तचोक्तरीत्या भक्तिरेवेत्यतः सैव गृह्यते, वस्तुतस्तु 'बलं मे पश्य मायायाः स्त्रीमय्या जयिनो दिशाम्, या करोति पदाकान्तान् भूविजृम्भेण केवले' त्यादौ प्रभुवशीकारकसामर्थ्येपि बद्भगद्प्रयोगदर्शनात्सामर्थ्ये एव शक्तं बलपदं प्रकरणा-दिना तद्विशेषे पर्यवस्यति, तेन न कोपि र्राङ्घालेश इति मानः। श्रुतौ बलपदेन मक्तिमुक्त्वाप्रेण च 'प्रमादा'दिखादि यदुच्यते, बेनै भक्तस्याप्यप्रमादः सिल्झं तपश्च सहकारित्वेनोच्यते, तत्राप्रमादो भगविद्च्छानुरूपाचरणादिः । सिल्झं तपः सर्वात्मभावसहितो विरहभावो ज्ञेयः । उत्तरार्थं व्याकुर्वन्ति एताह्यास्येखादि । तद्धृद्य इति, श्रीतस्य षष्ठयन्ततत्पदस्य तात्पर्यकथनायदम् । एवं श्रुतिद्वयार्थं निश्चित्य सौत्रस्य विद्यापदस्य सर्वात्मभाववोधकत्वमुपपादयितुं विषयवाक्त्यतात्पर्यं पूर्वसङ्गतिं च विश्वद्वाक्तित्वेक्षां । ब्रह्माभेदबोधनेनीत, अक्षराभेदबोधनेन । तन्नेति, सनत्कुमारनारदयोभक्तयोः संवादे । तद्धेत्वसिद्धिरिति, पूर्वपक्षनिक्तिपतप्रकरणेक्यक्तपस्य हेतोरसिद्धिरित्यर्थः । एवं प्रकरणे भिन्ने सत्यतिदेशोप्यिकिश्चित्कर एव, नह्यतिदेशमात्रेण तदवान्तुरभेदत्वसिद्धः कापि । सिद्धा । निर्धारणं दर्शयन्ति सुद्धं तिवत्यादि । पूर्वत्र 'सदेव सौम्ये'ति सद्रपं आत्मानं प्रकृत्य तदमेदज्ञानमुपदिष्टम् । इह तु निरवध्यानन्दरूपं जिज्ञास्यत्वेन निर्धारयतीति विषयभेदान्न पूर्वं ज्ञानं किन्तु मुख्या सर्वात्मभावक्तपैव विद्योच्यत इत्यर्थः । नतु भूमात्र जिज्ञास्यत्वेनोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं सिध्यतीत्याकाङ्कायां सूमलक्षणवाक्तये सिध्यतीत्याशयेनाहुः भूम्न इत्यादि । नतु सर्वात्मभावतां लीलोपयोगिपदार्थदर्शनं दृश्यते, भूमलक्षणे तु तदितरदर्शनं निषध्यत इति भूमलक्षणे सर्वात्मभावते नोच्यत इत्याकाङ्कायामाहुः तथा सत्तीत्यादि । निरासप्रकारमाहुः तैरित्यादि । तथा च तद्दर्शनं प्रभुकृतं न भक्तकृतमतो भक्तेष्ठ न सर्वात्मभावसम्भवाभाव इत्यर्थः ।

इममेवार्थमग्रिमसूत्रे स्फुटीकरोतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते दर्शनाचेत्यादि । पुनरा-शक्क्य सूत्रान्तरमवतारयन्ति नन्वित्यादि । तमादायेति । पूर्वतन्ने असंजातविरोधत्वेनोक्तकम-प्राबल्यस्य स्थापितत्वात्तदनुरोधेनैवोपसंहारगताः शब्दा नेया इत्यर्थः । आत्मपदानामिति, 'अथात आत्मादेश' इत्यारभ्य पठितानां तेषाम् । वाक्यभेद् इति, अर्थैकत्वाभावात्स इत्यर्थः । सूत्रं पठित्वा समाद्धते श्रुत्यादीति । श्रुतिं द्रीयन्ति प्रकृत इत्यादि । न केवलमुदासीनतया ज्ञायमानः शोकं तारयति, अपि तु लभ्यमानः, अन्यथा 'आत्मलाभान्न परं विद्यत' इति श्रुत्यन्तरात्तदलामे परमफलाभावांच्छोको नापेयात् । लाभश्च न ज्ञानमात्रं किन्तु स्वाधीनतापुरस्कृतमाङ्काक्षापूर्त्या विलक्षणानन्दजनकं ज्ञानम् । स च लाभो वरणाधीन इति शोकतारणश्चितसार्थक्यसम्पा-दिका वरणश्चितिरेव बलीयसी । आदिपदस्चितं हेत्वन्तरं दर्शयितुं अपरं चेत्यादि जन्ति सहीत्यादि । सनत्कुमारोक्तरूपमिति, सनत्कुमारोक्ते वाक्ये रूपे किं नामादिरूपं लक्षीकृत्येत्यर्थः । तथा चैतेन प्रश्रद्वयेनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमेवेत्यर्थः । नन्वेवमात्मपदस्य मुरुषोत्तमपरत्वेपि सर्वात्मभाविङ्गस्याभावात्तस्य कथं सिद्धिरित्यत आहुः तदेत्यादि । तथा च द्वितीये प्रश्नोत्तरे सर्वात्मभाविङक्कदर्शनादेव सिद्धिरित्यर्थः । एतेनावश्यकोपपत्तिरप्येतत्तात्पर्यनिर्णायकेत्युक्तम् । उक्तमर्थं दृढीकर्तुमाशङ्का सूत्रान्तरमवतारयन्ति नन्वेतयेत्यादि । अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तर-पृथकत्ववदृष्ट्रश्च तदुक्तमिति, अत्र न बाध इत्यनुषच्यते । तथा चानुबन्धादिभ्यो हेतुभ्यः सर्वात्मभाविष्ठङ्गात्मकभावस्य निश्चायनात्तद्वाघोत्र न वक्तुं शक्य इत्यर्थः । इममर्थं व्याकर्तुं पूर्वं श्रुतिं व्याचक्षाणा आहुः भूमेत्यादि । तथा च यदि तथाभिप्रेया तस्त्र इत्येकमेव पदं वदेत्, 'अन्यो द्यान्यस्मिन्प्रतिष्ठित' इति च न व्याकुर्यादतस्तथेत्यर्थः । नन्वत्र 'स्त्रे महिम्नी'ति कथनोत्तरं 'यदि वा न महिम्री'त्याशक्क्य 'गो अश्वमिद् महिमेत्याचक्षते हिस्तिहिरण्यं दासभार्थं क्षेत्राण्यायतनानी'त्यनेन महिमस्बरूपं निरूप्य, 'नाहमेवं त्रवीमी'त्यनेन तत्र भूमक्रितेष्ठां निषिध्य 'त्रवीमीति हे'त्यनेन स्वस्मिन् प्रतिष्ठां निगमयित्वा पूर्वोक्तमहिमनि प्रतिष्ठानिषेधे हेत् रुच्या 'अन्यो ह्यान्यस्मिन्प्रतिष्ठित' इति, एवं सित

'स्वे महिम्नी'त्यस स्वस्करे व्यापक इत्यर्थः सेत्स्यतीत्यस्वरसमुद्भाव्ये • पक्षान्तरमाहुः स्वरूपात्मके महिम्नीति वेति । अनेनापि प्रकारेण व्याख्याने तत्प्राप्तिरित्यर्थः । तथात्वं व्याकुर्वते भगवदित्यादि । सर्वभावस्य रसात्मकत्वाद्भगवदभेदः प्रागेव विवृत इति महिमरूपत्वं विवृण्वन्ति तदितरेत्यादि । तथा च भावस्थाधिकरणसापेक्षत्वादर्थादेव तत्प्राप्तिरिति सोपि पक्षो न दुष्ट इत्यर्थः । एवं सर्वात्मभाव एवात्रोच्यत इति व्याल्याय पूर्वोक्तशङ्कामपाकर्तुं सर्वीत्मभावलिङ्गानि स्फुटीकुर्वन्तः सूत्रश्ढां हेतुं व्याकुर्वन्ति सत्विलादि । त्रिविधा इति द्वितीया निरूप्येलनेनान्वेति । तमेवानुबधाति, वृतमक्तं वृतमक्तिष्ठं भावमेव वा गोचरयतीलर्थः । तत्र हेतुः । तच्छव्देस्यलादि । 'स वा एष' इत्यनेन पुरुष उच्यते, 'एवं परय'न्नित्यादिना दर्शनमननादिकर्तृताबोधनेन भाववैशिष्ट्यं च स्फोर्यद इति पूर्वोक्तानुबन्धदर्शनात्तादृशभक्तनिष्ठसर्वात्मभावरूप एव महिमा तत्राभिष्रेत इत्यर्थः । एवं सतीति भिन्नं वाक्यम् । उक्तरूपे महिम्नि विद्यमान एव श्रुतिसङ्गतिरित्यर्थः । लिङ्गं व्याकर्तुमादिपदार्थमाहः आदिपदादित्यादि । तत्स्वरूपं विवृण्वन्ति पूर्विमित्यादिना । स्फुटमग्रे । ननूक्तयुक्तिभिरत्रे भवतु सर्वात्मभावस्तथाप्यत्र फलत्वेन सर्वग्रन्थिमोक्षस्यैवोक्तत्वात्तस्य च 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रिति श्रुत्यन्तर-स्वारस्थेन परावरदर्शनफलरूपस्थैव प्राह्मत्वात्तस्य च 'तमेवंविद्वानमृत इह भवती'त्यादिश्वत्यन्तरे मुक्तिरूपत्वेनैवोक्तत्वादस्यापि मुक्तावेव यदि पर्यवसानं तदा फलतो न कश्चिद्विशेषः । अथ न, तदा प्रकृते फलोक्तिविरोध इत्यस्यापि फलबलेन पूर्वविकल्पत्वमेवेत्याशङ्कां हृदिकृत्वा सूत्रांशमवतारयन्ति ननु सर्वेत्यादि । प्रज्ञान्तरपृथक्तववदिति, प्रज्ञानन्तरकृतं पृथक्तवं प्रज्ञान्तरपृथक्तवं तद्वत् न बाध इसन्वयः । एतमेवार्थं व्याकुर्वन्ति सुसुक्षुभक्तेसादि । शेषं प्रकटार्थम् । दृष्टश्च तदुक्तमिसत्रापि न बाध इत्यन्वयो बोध्यः । एवं च दर्शनान्तरे हृदयग्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यनुत्पत्तिरूपम्, अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो नानाचित्त्युद्येपि तासामबन्धकत्वरूपमिति दर्शनभेदात्फलभेदस्तत्कतुन्याया-दप्युपपन्न इति भावः ।

लिङ्गविरोधपरिहारायात्रिमं पठतीलाशयेन सूत्रं पठन्ति न सामान्यादिति । विरोधं च्युत्पादयन्ति नन्वित्यादि । प्रतिपाद्यत इति । 'सालोक्यसाधीं'ति वाक्ये उच्यते । एवं सतीति, श्रुतिस्मुलोविरोधे सतीलर्थः । उक्तप्रमाणं सालोक्यम् । अनेक्या इति, 'आदिलो यूपः यजमानः प्रस्तरः स एष एव मृत्युर्थ एष एतस्मिन्मण्डले पुरुष' इलादाविलर्थः । प्रकरणादिति, लभ्यत इति शेषः । अत एवेति, लोकान्तरस्य मृत्युतुल्यत्वादेवेलर्थः ।

परेणेति सूत्रे ॥ श्रुतिवाक्यपदेन, 'न पश्य' इति श्लोको बोध्यः । अनुबन्ध इति, अनु-पश्चाद्धध्यते सम्बध्यत इत्यनुबन्धः । उक्तार्थे अपुष्टार्थत्वं विभाव्यार्थान्तरमाहुः अथवेत्यादि ।

अग्रिमसूत्रभाष्यं तु प्रकटार्थम् । अन्ये त्वेतत्सूत्रमग्रिमाधिकरणे योजयन्ति । तद्ग्रे विचारणी-यम् ॥ २५ ॥

एवमनेनाधिकरणेनाविहितभक्तिरूपसर्वात्मभावखरूपं तस्य सर्वसाधनोत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्धारितम् । अतःपरम् ।

१. एतावदेवोपलब्धमिति ।

## EDITOR'S NOTE.

After the publication of the first two Pādas of the Adhyāya III of the Anu Bhāshya with Bhashya-Prakās'a and Ras'mi, we have been fortunate in the further acquisition of manuscripts by the Grace of Lord Kiishna. introduction to Pāda I we stated that the Bhāshya Piakās'a the original of which in the author's own hand is in our possession missed the final revision made by the author himself, and the additional portions found in some copies of of the Prakās'a were of the authorship of S'rī Purushottamajī himself even though not found in the original manuscript. This inference was based merely on our familiarity with the style of Purushottamaji, which was apparent in those passages. Our diffidence was the more because the learned author of Ras'mi had not chosen to write his commentary on those passages Gopes'varaii has based his Ras'mi on the original manuscript of Prakas'a which came in his possession through his father Gokulotsavaji who was adopted in the Purushottamajı's house by Mahāranı Vahuji at Surat. Gopes'varaji would seem to look upon the passages of Prakas'a not found in the above original with an eye of suspicion, and we find him in the Pāda III throwing doubt on those passages of Prakās'a on the ground of their not being found in the original in his possession. In his Ras'mı also he omits commenting on those passages. This decision of Gopes'varaji was rather unfortunate. As will be presently seen these passages of Prakās'a are Purushottamaji's own, and Gopes'varaji's omission to comment on them has increased our difficulties in approaching those passages for a thorough understanding.

It was rather a happy coincidence that in basing the text of the Prakas'a for our edition we did not follow Gopes' varaji's view. We always felt that those additional passages of the Prakās'a, though not found in the original, were of the authorship of Purushottamaji. Our surmise was that Purushottamaji's original must have been got copied fair, and a final revision on the same must have been made by Purushottamaji himself. Thus these additional passages were due to a final revision and as such ought to be included in the authentic text of the Prakas'a. Hence we have acted accordingly from the very beginning. Our conjecture as to the final revision has happily turned out to be true. Through the kindness of Mr. Natavaralal Iccharam Desai B. A. of the famous Gujarati Press we have been able to secure that very copy of the Prakas'a in which Purushottamaji has made additions and revisions in his own hand and which are not found in the original wholly written in his own hand. Except these additions and revisions the rest of this manuscript is written in neat handwriting by a scribe. This neatly written portion contains the whole of Purushottamaji's Prakās'a original, while the additions and revisions seem to have been made by Purushottamaji himself in his own hand when he finally revised his Bhashya-Prakās'a. The text of the Prakās'a of the present Pāda is based on the original so far as its text was common with the above-mentioned fair copy and for portions not found in the above-mentioned original, it is based on the

additions in Purushottamaji's hand in the fair copy. Thus the whole text of the Prakās'a is based on the most authentic basis. The same lines will be followed in the edition of the subsequent portions

Another thing to note is this. The last Adhyaya and a half, though the authorship of the same is attributed to Vallabhacharya, is actually from the pen of Vitthales'vara, his second son. Scholars like Kiishnachandraji and Purushottamaji have mentioned this fact in their works Vritti and Piakas'a respectively III. 2-34. B S. The Sampradayıka Gatha also states that the last two Adhyayas of Anu-Bhashya were composed by Vitthales'vara under the directions of his father. But we did not learn from the above the materials on which their suggestion was based. The statement of Purushottamaji that the second Varnaka of the Anandamayādhikarana and the Anu-Bhāshya from III. 2-33 was Vitthales'vara's, appeared to be perfectly correct from the style and views expressed there in. Any one familiar with the language of Vallabhacharya could without doubt say that the passage 'क्रचित् गोकुल' etc in III. 3-1 was not of the authorship of Vallabhacharya. This difficulty has been now solved beyond any doubt. In search of MSS of the missing portions of Ras'mi, we again went on a tour to Nathadwara. Through very great kindness of H. H. Tiket S'ri Govardhanalaljı Maharaja and his son Lalbava Saheb S'rı Damodaralaljı we got access to the original MSS. carefully preserved there. To our great delight and satisfaction we found an almost complete Manuscript of the Anu-Bhāshya Adhyāya Iv and three last pages of Adhyāya III Pāda IV and second interpretation of III, 4-19. 'अनुष्टेयं' in the handwriting of Vitthales'vara himself This unexpected discovery of the original Manuscript of the Anu-Bhāshya has been fruitful of many far-reaching results. It has put beyond the shadow of doubt the authorship of the last two Adhyayas of the Anu-Bhashya. Purushottamaji's statement in Prakās'a III. 2-24 'इत आर्भ्य प्रभुणामिति' is based on a firm and reliable basis. He, it seems, had access to the above original of the Anu-Bhashya. On the leaves of this original MSS there are fine paper-slips. On these paper-slips there are remarks pointing out the portions of the Anu-Bhāshya to which those pages belonged. These remarks, it appears to us, are in Purushottamaji's own handwriting. This fact has led us to prefer Prakās'a's readings of the Anu-Bhāshya in preference to others. This original Manuscript with all its additions and revisions taken into consideration proves beyond doubt that Vitthales'vara is the author of the last Adhyaya and a half of Anu-Bhashya, though the 'इतिश्री' in the name of Vallabhacharya in Vitthales'vara's own hand would suggest that he himself desired to allow the public to know that Vallabhacharva was also the author of the same. The ambiguous verse 'মাঘ্যুগ্যান্ততি: श्रीमदाचार्यचरणाम्बुजे । निवेदिता तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सदा' is consistent both with the authorship of Vallabhacharya and Vitthales'vara. In one case we have to understand the word Acharya as referring to Badarayana and in the other to Vallabhacharya. This fact explains the references to Vitthales'vara's Vidvanmandana and Bhakti-Hansa in this portion of the Anu-Bhāshya. References to the Adhyāyas III and IV in Subodhini and Nibangha would go to show that Vallabhacharya himself wrote complete Bhashyas In both the Mimansas. But it seems Vitthales'vara got Vallabhacharya's Bhashya on the Brahma-Sūtras upto III-2-33. It seems this was the only portion in his possession when he composed his Vidvanmandana. It was at a late stage, after he adopted Gokula near Muttra as his permanent residence, and when he seems to have lost all hopes of securing a complete manuscript of his father's Brahma-Sūtra-Bhashya, that he undertook to complete the Bhashya fragment of his father on the Brahma-Sūtras. In order to distinguish this Bhashya from that of his father, he seems to have named it Anu-Bhāshya. In Subodhini Vallabhacharya does not refer to his commentary on Brahma-Sūtra as Anu Bhashya, but only as Bhashya without the word Anu. The absence of any pungent expressions, which we find in the Vidvanmandana, against opponents in the Anu-Bhāshya portion of Vitthales'vara would clearly show that the portion of the Anu-Bhāshya by Vitthales'vara is the work of his mature age.

We express our heartfelt obligations to H. H. S'rī Govardhanalalji Maharaja of Nathadwara and his son S'iī Damodaralalji for allowing us the use of the said original manuscript of the Anu-Bhāshya, and for giving us photographs of some of its pages. In due course photo-blocks of the same will be ready, when the Vaishṇava public will be in a position to know Vitthales'vara's handwriting.

A picture of Purushottamaji is placed in this volume. The original was obtained by us from S'rī Dwarkanathaji's Mandira at Kankroli in Mewai, through the kindness of H. H. S'rīmad Goswamini S'rī Saundaryavati Vahuji, the mother of S'rī Vraja Bhushanaji, the present occupant of the seat. We also thank Seth Lalji Naranji J. P. for having given his consent on behalf of the trustees for defraying the cost of getting the blocks made and printed.

One of the manuscripts utilised in basing the text of this Pāda-Bhashya has turned out to be of S'rī Kalyānarayan, the father of the Great S'rī Harırayan. This Kalyanarayaji is the first grandson of Vitthales'vara. We beg to draw the attention of the scholars of the Sampiadaya as well as others to the Paris'ishta printed here. It is almost a complete commentary on the Gunopasanhāra Pāda of the Anu-Bhashya It was made available to us by the late Mr. Tansukhram M. Tripathi B. A., the veteran scholar of Gujarat On a comparison of the same with the Prakas'a, we find that almost the whole of it is incorporated in the It seems possible from the style of expression and method of writing that Purushottamaji owes much to this. Its style resembles that of Krishnacha. If so, the comparative method of exposition followed by him ndraji's Vritti. in Prakās'a owes its origin to the genius of Krishnachandraji. This Krishnachandraji was born on the 7th day of Dark half of S'ravana 1655 Samvat. the guru of Purushottamajı both in name and fact. It is possible that Krishnachandraji wrote his commentary from the very beginning, and the same is incorporated in the Prakas'a as here. We request scholars to make a search for the same. If found, it will be the oldest commentary on the Anu-Bhāshya. The copy of the Gunopasanhara-Pada-Vivarana printed in the Paris'ishta seems to be the original in Krishnachandraji's own hand.

Bombay, 27-4-27.

## जुदितपुरतकानि।

```
१ सेवान्तस्। हार्वायेवरणसमेनम्।
                                                                     €. १- 0-0
 २ निरोधसम्बाम् । पश्चित्रणस्योतम् । गुर्जरानु गठसमेतं न ।
 ३ संन्यासिनियः। अपृत्वरणमसेनः। गुतरानुवादससेतश्च।
                                                                         १− ०−०
   (ज्ल पेटः । चनुर्विचरणस्थेनः ।
पञ्चपद्यानि । दिचरणद्वयस्मेतानि ।
                                                                     €. १- 0-0
   🕯 सेदाफलम् । विवरणत्रयम् ।
 ५ भक्तिवर्धिनी । चतुर्द्शरीकासमेता ।
 ६ सिद्धान्तपुकावली । अप्रविवृतिस्मेता । गुर्जरामुवादसमेना च ।
 ७ सिद्रान्तरहस्यम्। एकाद्राविवरणसमितम्। गुर्जरानुवादसमेतं च।
                                                                      ह, १- ०-०
 ८ पृष्टिप्रवाहमर्थादा चतुर्विवरणसमेता।
 ९ नवरत्नम्-पञ्चविवृतिसमेतम् । गुर्जरमाषानुवादसमेतं च ।
१० श्रीसुवोधिनी । दशम-पूर्वार्ध-तामस-फलपकरणम् ।
११ श्रीसुवोधिनी । दशम-उत्तरार्ध-राजस-साधनप्रकरणम् ।
                                                                      रु. २- ०-०
१२ श्रीस्वोधिनी दशयोत्तरार्थराजसफलमकरणस्।
                                                                      ਹ. ੨− ੦−੦
१३ श्रीखुबोधिनी दशमोत्तराधसास्विकप्रमेयप्रकरणम्।
                                                                      ह २- ०-०
१४ श्रीमती टिप्यणी । श्रीमिडिट्रलेश्वरप्रणीता ।
१५ रासपञ्चाध्यायीपकाजः। श्रीपीताम्बरप्रणीतः।
                                                                      रु. १- ०-०
१६ दशमतामसफलप्रकरणयोजना । श्रीलाल्भप्टकृता ।
                                                                        c- C-0
१७ भागवतार्थनिवन्धः । प्रकाशावरणभद्भसमेतः । आद्यस्कन्धद्वयम् ।
                                                                      रू १– ०–०
१८-२: भावप्रकाशिका । ब्रह्मसूत्रवृत्तिः श्रीकृष्णचन्द्रकृता ।
                                                                      ह. २- ४-०
२२ प्रथमस्वान्धद्भवोधिनीप्रकाशः श्रीपुरुषोसमप्रणीतः।
                                                                      रह. १− ०−०
                                                                      रु. १- ०-०
२३ वेदान्ताधिकरणमाला । श्रीमन्पुरुशोत्तमप्रणीता ।
२४ पत्रावलम्बनम् । श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेनम् ।
                                                                      रु. ०− ५−०
२५ धीपुरुषोत्तसनामसहस्त्रम् । नामचन्द्रिकायुतम् ।
                                                                      स. ०−१७-०
२६ त्रिविधनामावली । टीकासमेता।
                                                                      रु. १- ४-०
२७ तैत्तिरीयोपनिपद्भाष्यम् । श्रीजयगोपालभट्टल्तम् । गुर्जगानुवाद्युतम । रु. १- ०-०
                                                                       अमृल्यम् ।
२८ श्रीमधुराष्ट्रकम् । षड्विचरण समेतम् ।
२९ \ भेमासृतम् । श्रीविद्दलेश्वरकृतिवद्दतिसमेतम् ।

२ परिवृद्दाष्टकम् । श्रीगोपेश्वरकृतटीकासभेतम् ।
                                                                         0- 6-0
३० शृङ्गाररसमण्डनम् । श्रीविद्वलेश्वरत्रकाटेतम् । गुर्भरानुवादसमेनम् ।
                                                                        २- ८-०
३१ रसाव्धिमहाकाव्यम्। श्रीदेवकीनन्द्रनफुतन् ।
                                                                         8- 0-U
२२ मनोदृतम्-हर्यदृतं च । गुर्जरानुदादसभेनम् ।
                                                                          0- 4-0
३३ श्रुनिर्ह्मस्-संप्रैकाशम्-गुर्करानुवादसमेतस्।
                                                                      स. १- ०-०
३४-२६ श्रीमद्युमाष्य-प्रकाश-रिहेमः। तृतीयाध्यायस्य पादाः १-२-३। रु. १- ०-०
३७ गद्यरीकाः।
                                                                      अमुख्यम् ।
38 Discuss how far Sankarācharya truly represents
     the view of the author of the Brihma-Sûtras
                                                                     Rs = 1 - (1-i)
     पृंडित गद्दलालाजीनी पाठचाला, केथिब्रस्ट्रीट मूलेश्वर, हुंने.
```

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nimuya sagar' Press, 26 28, Kolbhat Lane, Bombay

<sup>/</sup> Mulchandra Tuls das Te'ivala B A, I B, Vakil, High Court, thand wadi, C. P. Tank Road, Girgann, bombay.